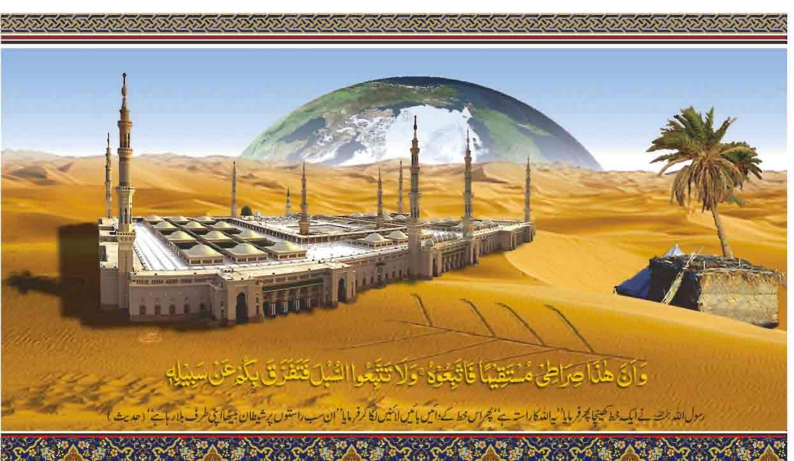
شيخ الاسلام امام ابن تيميك كا افكار عاليك كاد لكش مُقع



المنتقى مِنْ مِنْ السَّنة النبَّوية



تاليف

قاليف شيخ الاسلام الن ميسينيسر رمعانديد

رجب بروفنه غولاً) انحد حريري معالقة

# اصحاب الرسول كي عظمت كے دفاع ميں فيثل

نصیرالدین طوی (۱۷۲،۵۹۷) کے خصوصی شاگر دمشہور ومعروف شیعہ عالم حسن بن يوسف بن على بن الطهر الحلى (٢٢٠٢٨٨) في منهاج الكرامة فی معرفة الامه "كنام سے ایك كتاب كھی بركتاب المل سنت اور شیعه كے درمیان متنازع مسائل مشمل تھی۔اس کتاب میں موضوع روایات کو بے دریغ بیان کیا گیا تھا اور صحابہ كرام فكالنَّهُ كوطعن وتشنيع كانشانه بناكرابي خبث باطن كالجر بورمظا بره كيا كيا تقارين الاسلام المام ابن تيميد رمُالله (٢٨٠١٦١) في نقض كلام اهل الرفض والإعتزال"كنام سے عارجلدوں يمشمل ايك كتاب تحرير كى جو لوگوں میں منہاج السنہ کے نام سے مشہور ومعروف ہوئی۔ چونکہ یہ کتاب ضخیم تھی اس سے استفادہ قدر ہے مشکل محسوس ہوتا تھا، تو اس میں آسانی پیدا کرنے کے لیے شخ الاسلام إ مام ابن تیمید رطالتہ کے شاگر درشید مشہور ومعروف محدث امام ابوعبرالله محربن عثمان ذمبي وطلف نے (۷۸،۱۷۳) نے اس کتاب کا خلاصہ (المنتقی) کےنام سے تیارکیا، سرزمین شام کے مشہور ومعروف سلفی عالم علامہ محبّ الدین الخطیب السلانے نے المنتقى الم المنتفى منهاج السنه مطبوعه بولاق سے تقابل كر كے تھے كا اہتمام كيا۔اس لي امام ابن تيميه رالله ، امام و مبى رالله ، علامه محت الدين الخطيب ك لي مم خلوص ول سے دعا کو ہیں کہ الله سبحانہ وتعالیٰ کہ ان عظیم المرتبت شخصیات کی آخری آرام گاہوں براپنی رحمت کی برکھا برسائے اور انھیں جنت الفردوس میں اعلیٰ مقام پر فائز کرے۔ ای دعا از من و از جمله جهال يروفني غولا أحد حريرى معالقة صدرشعباسلاميات إسلام يكالج فيصل آباد، باكستان

نام كتاب : المنتقى من مِنهاج السنة النبوية

ترجمه : غلام احد حريري

ناشر : عقيده لائبريرى www.aqeedeh.com ناشر : عقيده لائبريرى عقيده لائبريري على المالطبع : عمل على المالطبع : عمل على المالطبع المالطبي المالطبع ال

تعداد : 20 ہزار

## عرض مترجم

ٱلْحَمُدُ لِلَّهِ وَكَفَى وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصُطَفَىٰ اَمَّا بَعُدُ:

مشہور شیعہ عالم حسن بن بوسف بن علی بن المطهر الحلی (۱۲۸-۲۲۷) نے جو نصیرالدین طوسی (۱۲۸-۲۷۲) کا خصوصی شاگرد تھا، ''منها جالکر امة فی معرفة الامامة" کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی ، یہ کتاب اہل سنت وشیعہ کے مابین متنازع مسائل و مباحث سے لبریز تھی ، یہ کتاب موضوعات کا بلندہ تھی اور اس میں سابقین اولین صحابہ کو جی بھر کر گالیاں دی گئی تھیں۔

امت مسلمہ شیخ الاسلام تقی الدین احمد بن تیمیہ را اللہ ۱۹۱۰ کے عظیم احسان سے بھی سبکدوش نہیں ہوسکتی کہ انہوں نے کتاب فرکور کے جواب میں " منھا ج الاعتدال فی نقض کلام اهل الرفض والاعتزال" کے نام سے ایک کبیر الحجم کتاب کسی جو لوگوں میں" منہاج السنة "کے نام سے مشہور ہوئی، یہ کتاب اسلام میں مطبع بولاق سے دولوں میں شائع ہوئی۔ منہاج السنة النبویة فی نقض کلام الشیعة والقدریة"کے نام سے چار جلدوں میں شائع ہوئی۔

اس خیم کتاب سے استفادہ '' کارے دارد' والی بات تھی ، اس لیے شخ الاسلام ابن تیمیہ رشالیہ کے شاگر در شید مشہور محدث امام ابوعبد اللہ محمد بن عثمان ذہبی رشالیہ (۱۷۳۸ – ۱۸۵۷) نے اس کتاب کا ایک مخص ''الممنتقی'' کے نام سے تیار کیا، ''الممنتقی'' کے بارے میں بیہ خیال کیا جاتا رہا کہ بیہ مفقود ہے، پہلی مرتبہ حجاز کے نامور سلفی المشر ب فاضل شخ محمد نصیف کو دیار شام کی سیاحت کے دوران ''الممنتقی'' کا ایک مخطوطہ حلب کے مکتبہ عثمانیہ میں ملا، یوسف شافعی کا تحریر کردہ یہ ایک قدیم نسخہ تھا، کا تب رقمطر از ہے، کہ وہ اس کی کتابت سے جمادی الاولی ۱۲۸ ہے میں یعنی امام ذہبی کی وفات کے ۲۷ سال بعد فارغ ہوا، خلاصہ بیہ کہ امام ذہبی کی مساعی سے ہم بسہولت منہاج السنة سے وفات کے ۲۷ سال بعد فارغ ہوا، خلاصہ بیہ کہ امام ذہبی کی مساعی سے ہم بسہولت منہاج السنة سے

استفادہ کے قابل ہوئے۔

شیخ الاسلام ابن تیمیه رشالیہ اور امام ذہبی رشالیہ کے بعد دیار شام کے نام ور فاضل اور سلفی المشر ب عالم علامہ محبّ الدین الخطیب ہمار ہے شکریہ کے ستحق ہیں، جنہوں نے حد درجہ محنت و کاوش سے ''المنتقی'' کے مخطوطہ کوایڈٹ کیا، منہاج السنۃ کے اصل نسخہ مطبوعہ بولاق کے ساتھ تقابل کر کے اس کی تھیجے کا اہتمام کیا اور اس برفاضلانہ حواشی کھے۔

کتاب کا موضوع اہل سنت و شیعہ کے باہمی متنازع مسائل ہیں، شنخ الاسلام ابن تیمیہ، شیعہ مصنف ابن المطہر کی کتاب کی عبارت نقل کر کے اس کا ابطال کرتے ہیں، فریقین کے دلائل کی موجودگی میں ایک باانصاف اور سلیم العقل انسان کے لیے فیصلہ صادر کرنا کچھ مشکل نہیں رہنا، کتاب کے مطالعہ سے یہ حقیقت کھل کرسامنے آتی ہے، کہ شیعہ مصنف کی پیش کردہ احادیث جھوٹ کا بلندہ ہیں، اوروہ اکثر موضوعات سے احتجاج کرنے کا خوگر ہے۔

اس کی وجہ یا تو بیہ ہے کہ وہ احادیث صحیحہ وسقیمہ میں امتیاز کرنے کی صلاحیت سے بہرہ ورنہیں اور یا بیہ کہروافض کا مابیہاستناداسی قسم کی احادیث ہیں۔

جہاں تک ترجمانی کا تعلق ہے میری یہ مخلصانہ کوشش رہی کہ مصنف کا مطلب آسان سے آسان الفاظ میں واضح کر دوں ، اس بات کا افسوس ہے کہ کتاب کا ابتدائی حصہ دقیق وعویص علمی مباحث پر مشتمل ہے اور میں انتہائی جہد وسعی کے باوجود بھی اسے عام قارئین کے لیے قابل فہم نہ بنا سکا کتاب کے کسی حصہ کو حذف کرنا میر ہے بس کا روگ نہیں ، اس لیے عام قارئین سے صرف معذرت ہی کرسکتا ہوں۔

میں اخی الکریم مولانا خالد بن مولانا نور حسین گھر جا کھی کا خلوص دل سے شکر گزار ہوں کہ انہوں نے عربی زبان وادب کے ایک ادنی طالب علم کوشنخ الاسلام ابن تیمیہ ڈٹلٹے ایسے یگانہ فاضل کی گراں بہا اور دقیق علمی مباحث پر مشمل کتاب کے ترجمہ کا اہل سمجھا اور کتاب کو بصرف زر کثیر بڑی آب و تاب کے ساتھ شاکع کیا۔

میں کسی درجہ میں بھی اپنی ترجمانی کوحرف آخر تصور نہیں کرتا، مجھے اپنی علمی بے بضاعتی اور کم سوادی کا پورا پورا احساس ہے، میں بارگاہ ربانی میں دعا گوہوں، کہ جس اجر و ثواب کی امید پر میں نے بہ خدمت انجام دی ہے اسے میرے لیے مقدر فرمائے، میں بارگاہ ایز دی میں ملتجی ہوں کے اس ناچیز المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

خدمت کومیرے لیے، میرے والدین واسا تذہ ، مصنف، طابع ونا شروکا تب اور قاری سب کے لیے اخروی فلاح ونجات کا سبب بنائے۔ وَاخِرُ دَعُوانَا اَنِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَلَمِيُنَ

خاکسارمترجم غلام احمد حریری عفی عنه پروفیسر وصدر شعبه اسلامیات اسلامیه کالج فیصل آباد (۲۹ جنوری ۲۹<u>۲</u>)

#### مقارمه

(از علامه محبّ الدين خطيب مصرى زاده الله عزاوشرفا)

﴿ يَا يُهَا الَّذِينَ آمَنُوا كُونُو قَوَّامِينَ لِلهِ شُهَدَاءَ بِالْقِسْطِ وَلَا يَجْرِمَنَّكُمُ شَنَانُ قَوْمِ عَلَى اَنْ لَّا تَعْدِلُوا ۚ اِعْدِلُوا هُوَ اَقْرَبُ لِلتَّقُوا يَ وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيْرٌ بَهَا تَعْمَلُونَ ﴾ لِلتَّقُوا وَاتَّقُوا اللهَ إِنَّ اللهَ خَبِيْرٌ بَهَا تَعْمَلُونَ ﴾

یہ حقیقت ہے کہ انسانی تاریخ کے طویل وقفہ کے بعد دین اسلام کا ظہور وشیوع تاریخ کاعظیم ترین واقعہ ہے، دین اسلام کا مقصد وحیدا قامت حق وصواب ہے، خواہ اس کا تعلق ماضی سے ہویا مستقبل سے اتفاق ہویا اختلاف معاملات ہوں یا احکام ، علمی مباحث ہوں یا نظیمی امور یا انسانی بہود کے سلسلہ میں تعاون واشتراک ان جملہ امور میں حق وانصاف کی جوشعاع نظر آئے گی ، وہ شمع اسلام ہی فطمت وشرافت کے لیے بہی بات کافی ہی فیا یا شیوں کا نتیجہ ہوگی ، تاریخ ادیان میں دین اسلام کی عظمت وشرافت کے لیے بہی بات کافی ہے ، کہ اللہ تعالیٰ نے اسے دین حق کے لقب سے نواز ا۔ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ هُوَ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُلَى وَدِيْنِ الْحَقِي ﴾ 'دين اسلام مسلمانوں کو دعوت ديتا ہے۔' (سورہ توبہ: ۱۳۳/۹ افتے: ۲۸/۲۸)

کہ جادہ عدل وانصاف پر قائم رہیں، اپنے علم کی حد تک انصاف کی شہادت دیں اور نہ صرف دارالاسلام بلکہ جملہ اکناف ارضی میں عدل وانصاف کا بول بالا کریں اور اس کے لیے مصروف جہد و سعی رہیں اور اس میں کد و کاوش کا کوئی دقیقہ فروگذاشت نہ کریں، اگرچہ قیام عدل وانصاف سے بذات خود انہیں یا ان کے آباء وابناء کو نقصان کیوں نہ پہنچتا ہو، یہ حقیقت ہے کہ حق وعدل کا قیام و بقاء بذات خود انہیں یا ان کے آباء وابناء کو نقصان کیوں نہ پہنچتا ہو، یہ حقیقت ہے کہ حق وعدل کا قیام و بقاء اور شہادت حق اسلام کی اساس اولیں اور اس کا امتیازی شعار ہے، بنا ہریں اہل اسلام پریہ فریضہ عائد ہوتا ہے کہ وہ بطیب خاطر و طہارت فکر و نظر رضائے الہٰی اور مخلوقات الہٰی کے سکون واطمینان کے پیش نظر عدل و انصاف میں متاز ہوں، نظام اسلام میں عدل تقوی میں شار ہوتا ہے اور تقوی کی وہ بہترین

وصف ہے جومسلمانوں کے مابین معیار عز وشرف ہے، ذات باری تعالیٰ بخوبی آگاہ ہے کہ کون تقویٰ سے بہرہ ور ہے اور کون اس سے تہی دامن ہے اس سے کوئی بات پوشیدہ نہیں۔

دین اسلام کی یہی وہ حسین وجمیل صورت تھی جس کے لیے نبی کریم علی ایکٹی نے صحابہ کرام ایکٹی تھی۔

کو تیار کیا اور انہیں اس قابل بنایا کہ بنی نوع انسان کو دعوت دینے میں آپ کے جانشین قرار پائیں،
چنانچہ آقائے دو جہاں علی تیار کیا تا کہ مسجد نبوی سے متصل سیدہ عائشہ دی تھی کے ججرہ میں دارفانی کو خیر باد کہہ کر جب' الرفیق الاعلی' سے ملاقات کی تو آپ بے حدمسرور و مطمئن تھے، آپ کے برگزیدہ و منتخب صحابہ تحفظ دین کے لیے سیسہ پلائی دیوار کی طرح کھڑے تھے، یہ اصحاب کرام خلیفہ رسول سیدنا ابو بکر صدیق ڈی ٹی افتداء میں اپنے نفوس وقلوب کو اللہ کی طاعت و عبادت میں جھائے رکھے، یا در ہے میں ابو بکر میں جن کی شان میں، نیز ان کے محب مخلص عمر فاروق ڈی ٹی ٹی متعلق، ان کے بھائی علی دی ٹی ڈی ٹی کو فیہ کے متعلق، ان کے بھائی علی دی ٹی ڈی ٹی کو فیہ کے متعلق، ان کے بھائی

( خَيُرُ هَذِهِ الْأُمَّةِ بَعُدَ نَبِيِّهَا اَبُوْبَكُرٍ ثُمَّ عُمَرُ ))

' ' نبی مَلَّالِیْمِ کَے بعد اس امت میں سب سے بہتر ابو بکر خالتُمُ اور ان کے بعد عمر خالتُمُ ''

آ قائے نام دار مگالی کی وفات حسرت آیات کے فوراً بعد صحابہ کرام نے جزیرہ عرب میں مسلمانوں کی شیرازہ بندی کی اور جہاد کے لیے اسی طرح صف آ را ہوئے جیسے وہ رسول اللہ مگالی کی عین حیات نماز کے لیے صفیں باندھا کرتے تھے، چنانچے سیدنا ابو بکر ڈائی کی فوجیس رسالت محمدی کی حین حیات نماز کے لیے صفیں باندھا کرتے تھے، چنانچے سیدنا ابو بکر ڈائی کی فوجیس رسالت محمدی کی تھا کہ تائید ربانی نے مازم ہوئیں اور قریبی اقوام تک پہنچ کر دم لیا، ان کے خلصانہ جہاد کا نتیجہ یہ تھا کہ تائید ربانی نے ان کا ساتھ دیا اور جن علاقوں میں خلیفہ اول کے سپہ سالاروں کے جھنڈ ہے لہرا رہے تھے، وہاں " حتی عکمی الفہ کا سے بھی ان سیدنا ابوعبیدہ، خالد بن ولید، عمرو بن العاص اور یزید بن ابی سفیان ٹوکٹی تھے، جن قو مول سے بھی ان کا واسطہ پڑا، بیان کے حق میں اسلام کے معلم وداعی اور اللہ ورسول کے بیام رساں ثابت ہوئے ان کی خلصانہ دعوت کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان دیاروا مصار میں ان کی خوب پذیرائی ہوئی، شہروں کے درواز ہول کی خلصانہ دعوت کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان دیاروا مصار میں ان کی خوب پذیرائی ہوئی، شہروں کے درواز ہول کے خلصانہ دعوت کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان دیاروا مصار میں ان کی خوب پذیرائی ہوئی، شہروں کے درواز ہول نے ان کی تعلیمات و ارشادات پر لبیک کہا۔ وادی دجلہ وفرات اور دیار شام میں جب اللہ کی نصرت وتائید سے سیدنا ابو بکر ڈولٹی ہوئی مسرور و مطمئن دیران میں جب اللہ کی نصرت وتائید سے سیدنا ابو بکر ڈولٹی ہوئی مسرور و مطمئن

ہوگئے تو رب ذوالجلال نے انہیں عالم آخرت میں صحبت نبوی کے لیے پیندفر ماکر رسول اللہ سَلَّاتِیْم کی الیہ سیدنا عمر الیں معیت بجشی جیسا کہ دنیا میں وہ اس سعادت سے بہرہ اندوز ہو چکے تھے ،چنانچہ سیدنا عمر فاروق ڈلٹٹیُ آپ کے بعد کشتی اسلام کے ناخدا قرار پائے اور جیسا کہ سیدنا حسن ڈلٹٹیُ کا ارشاد ہے آپ سیدنا ابو بکر کے بعدامت محمدی کے افضل ترین فرد تھے۔ ●

کاروانِ اسلام اللہ کی نصرت و حفاظت میں رواں دواں رہا ۔ چنانچہ دعوت محمدی کی علم بردار فوجیس ایک طرف سے واد کئی نیل اور وہاں سے شالی افریقہ پنچیس اور دوسری جانب ایران کی آخری سرحد تک پنچ کر دم لیا۔ جب سیدنا فاروق بڑا ٹیڈ نے یہود و مجوس کی دسیسہ کاریوں سے جام شہادت نوش فرمایا اور اللہ تعالی نے ان کے لیے دوقد یم رفقا کی رفاقت آسان کردی تو مسلمانوں نے خلافت کے لیے ایک پاکیزہ خصال ، رحم دل ، حافظ قر آن ، بخی اور حوادث روزگار پر صبر کرنے والی شخصیت کو پہند کیا ۔۔۔۔۔۔ وہ شے سیدنا عثان بڑا ٹیڈ سستہ پ نے نبی کریم بڑا ٹیڈ کی دو بیٹیوں سے (یکے بعد دیگر ہے) عقد نکاح باندھا۔ اور اگر آپ کی تیسری بیٹی ہوتی تو بھی آپ سیدنا عثان بڑا ٹیڈ کو دوسروں پر ترجیح دیتے ،سیدنا عثان نبی کریم کے چیدہ و برگزیدہ اصحاب کے مخلص بھائی اور ان کے بیٹوں کے شفق باپ عیم متاب نہا ہوتی تو ہمی آپ سیدنا عثان بڑا ٹیڈ کے جیدہ فران میں امت ہر طرح خوشحال تھی اور ہر طرف امارت و نثروت کا دور دورہ تھا۔ سیدنا عثان بڑا ٹیڈ کے بہادر مجاہدین نے اسلامی جھنڈوں کو سرز مین قفقاز میں جا لہرایا جب کہ کسری کے سید عثان بڑا ٹیڈ کے بہادر مجاہدین نے اسلامی جھنڈوں کو سرز مین قفقاز میں جا لہرایا جب کہ کسری کے سید سالاروہاں پر بینے کی امید بھی نہیں کر سکتے تھے۔

بہر کیف مشرقی اور مغربی اقوام نے صحابہ کی سیرت وکر داران کے عدل وانصاف رفق وتد بر اور راہ حق پر استقامت واستقلال سے اسلام کا سبق سیکھا اور اسی سے نبی کریم مُثَاثِیَا کے ارشاد مبارک کی تصدیق ہوئی۔ارشاد ہوتا ہے۔

"خيرُ القُرُونِ قَرُنِى ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمُ ثُمَّ الَّذِينَ يَلُونَهُمُ"
"سب سے بہتر میراز مانہ ہے پھروہ لوگ جوان کے قریب ہیں (تابعین) پھروہ جوان کے قریب ہیں (تابعین) کے قریب ہیں (تبع تابعین)۔"

امام ربّانی احد بن حنبل را این مسند میں بدروایت نقل کی ہے بروایت عبیدہ سلمانی قاضی

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

کوفہ انھوں نے عبداللہ بن مسعود طالعی سے بیان کی ہے۔

امام محمد بن اساعیل بخاری ڈِٹلٹنے نے اپنی صحیح کی کتاب نمبر ۲۲ باب اول میں بیروایت سیدنا عمران بن حصین ڈِٹاٹیؤ سے بیان کی ہے۔ عمران فتح مکہ کے دن عسکر نبوی میں قبیلہ خزاعہ کے علمبر دار عصد ۔

امام مسلم نے اپنی صحیح میں بیر وایت سیرہ عائشہ رہا ہے اسلام کے جو عزت وعظمت مذکورۃ الصدر حدیث نبوی نبی کریم سکا ہی ہے۔ مجزات میں سے ایک ہے اسلام کو جوعزت وعظمت اور استقامت دور صحابہ، تابعین و تبع تابعین میں حاصل ہوئی آئندہ ادوار میں نصیب نہ ہوسکی۔ اموی خلافت پراس مبارک عہد کا خاتمہ ہو گیا۔ بنوعباس کے وہ او لین خلفاء جنھوں نے اموی ماحول میں

تربیت یا کی تھی اسی عہد میں شامل ہیں۔ تربیت یا کی تھی اسی عہد میں شامل ہیں۔

حافظ ابن حجر عسقلانی رُمُاللهٔ فرماتے ہیں:

''ائمہ اسلام کا اتفاق ہے کہ تبع تا بعین میں سے آخری شخص جس کا قول مقبول ہے وہ ہے جو ۲۲۰ھ تک بقید حیات رہا۔ اس کے بعد بدعات کا دور دورہ ہوا اور حالات بڑی حد تک بدل گئے'' 🗗

اسى مبارك زمانه كوخاتم الانبياء مَثَالِيَّا فِي مَنْ القرون ' سے تعبیر فرمایا تھا۔ جو آپ كی صدافت

<sup>■</sup> مسند احمد (۱/۳۷۸، ح:۳۷۸) ، صحیح بخاری \_ کتاب الشهادات \_ باب لا یشهد علی شهادة جور اذا اشهد (حدیث:۲۰۲)، صحیح مسلم \_ کتاب فضائل الصحابة \_ باب فضل الصحابة ثم الذین یلونهم، (حدیث:۳۳۳) من روایة عبیدة السلمانی عن عبد الله بن مسعود رضی الله عنه بلفظ "خیر الناس قرنی ......"

 <sup>◄</sup> صحیح بخاری\_ حواله سابق، (حدیث: ٢٦٥٠،٢٦٥١)، صحیح مسلم، حواله سابق، (حدیث: ٢٥٣٥)

الاصابة (٥/٢٧)

<sup>•</sup> صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة ثم الذین یلونهم، (حدیث: ۲۵۳٦)

<sup>5</sup> فتح البارى ج٧ ص٤

کی زبر دست دلیل ہے۔ بیاسلام کا زرّیں دورتھا۔ دین اسلام نے اس سے بڑھ کرنہ بھی خیر و برکت کا مشاہدہ کیا نہ اہل اسلام نے اس سے بڑھ کر بھی عزّ وشرف حاصل کیا نہ اس دور سے بہتر بھی جہاد خالص دیکھا گیا نہ کروُ ارضی کے دور افتادہ گوشوں تک بھی دعوت اسلام اس وسعت کے ساتھ پینچی ،اسی عصر وعہد میں حفاظ قرآن نے اکناف ارضی تک پہنچ کرلوگوں کوقرآن سے روشناس کرایا۔نو جوان تابعین مختلف دیار وامصار میں پہنچ کر وہاں کے رہنے والے صحابہ سے حدیث نبوی کی تعلیم حاصل کرنے لگے۔مبادا صحابی کی موت سے وہ احادیث بھی ناپید ہوجائیں جوان کے سینہ میں محفوظ ہیں \_ پھر تبع تابعین کا زمانہ آیا۔ وہ ہرایسے خطہ ارضی میں پہنچے جہاں تابعین کبارا قامت گزین تھے اور ان سے وہ امانت حاصل کی جوانھوں نے صحابہ کرام سے سن کریا دکر رکھی تھی ،علی طذا القیاس سنت نبوی کی یہ امانت ان لوگوں تک پہنچی جنھوں نے اس کی جمع وتد وین کا بیڑ ااٹھایا ۔مثلا امام مالکؒ ،امام احمد اور ان کے شیوخ و تلامٰدہ اور معاصرین، رجال تدوین کے یہاں پہنچتے وقت حدیث نبوی بالکل تروتازہ اورعطر نبوت سے بھر پورتھی ،حدیث نبوی کے امانت دار محافظین نے جوں کی توں پیرامانت دوسرے امانت دار محافظین تک پہنچا دی آگے چل کر بیرامانت کتاب اللہ کے بعد مسلمانوں کے لیے نہایت گراں قدرور ثەقرار يائى۔

خلاصة كلام! صحابہ كے طفيل اللہ تعالى نے حدیث نبوی كالا زوال خزینہ ہمارے لیے محفوظ كرليا ۔ ان کی تلواروں سے ہی دیاروامصار اور بلاد فتح كيے اور ان کی مساعی جمیلہ سے ہی اسلامی دعوت پھلی پھولی ۔ اور آج ہمارے لیے بی عالم اسلام منصة مشہود پر جلوہ گر ہوا جس میں كثرت سے اوطان واقوام موجود ہیں اور ان علوم وعلماء کی بھی کمی نہیں جو اسلام کے اولیں ادوار میں كرة ارضی کی زینت اور بے حد ناگر برسمجھے جاتے تھے۔ زمانہ حال واستقبال میں علماء کی صلاحیت اور رجوع الی اللہ کے باعث اسلام کی شوکت رفتہ پھر لوٹ كر آئے گی ۔ اور انہی کی جدوجہد کے بل بوتے پر اسلامی نظام كوحیات نو حاصل ہوگی۔ وَمَا ذٰلِکَ عَلَی اللهِ بعَزیُز.

جس طرح امرا اور اہل ثروت کے بیٹے اپنے آباء سے املاک واموال ور ثہ میں پاکر دنیا میں عزت ومنصب حاصل کرتے ہیں۔ یہ دوسری بات ہے کہ برے ساتھی ان کواس وہم میں مبتلا کر دیں کہ ان کی خوشحالی وفارغ البالی کا راز اس مال کو برباد کرنے میں مضمرہے ،اسی طرح ہم نے بیاسلامی

عز ومجد صحابہ و تابعین اللہ اللہ اللہ اللہ میں یائی۔

ہمیں بخو بی معلوم ہے کہ دنیا کی کسی قوم نے ایسا گراں بہاور شہیں پایا۔اسلامی ورثہ میں تقدس وبرکت کے اعتبار سے گراں تر سیدنا ابوبکر وعمر والٹیما کی وہ خدمت ہے جو آپ نے قرآن کی جمع وتد وین اوراس کومصاحف میں محفوظ کرنے کے سلسلہ میں انجام دی۔

اگر کر و کارٹ پر رہنے والے تمام مسلمان اس عظیم احسان وعنایت پرشب وروز ان کے لیے اجر وثواب کی دعائیں مانگیں تو بھی وہ ان کاحق ادانہیں کر سکتے ۔اللّٰہ تعالیٰ ہماری جانب سے ان کواجرعظیم عطا فر مائے۔ ( آمین )

اس عظیم میراث میں سے گرال قدر خزانہ ہر صحابی کی وہ توجہ ہے جوانہوں نے رسول اللہ میں انجام دی۔ صحابہ نے میں انجام دی۔ صحابہ نے سلطہ میں انجام دی۔ صحابہ نے بیامانت جول کی توں اپنے بھائیوں، بیٹوں اور تابعین کوسپر دکر دی کسی نبی کے اصحاب نے امانت کی سپر دگی میں ایسی احتیاط سے کام نہ لیا ہوگا۔

اس سے عیاں ہے کہ اخلاق وتشریع ، اقوام وامم کی تکوین وتخلیق اور مختلف انسانی طبقات و اجناس واوطان میں یگائگت پیدا کرنے کے لیے بیے ظیم ترین انسانی وراثت تھی۔

بنی نوع انسان کی ان خدمات جلیلہ کے پیش نظر صرف وہی شخص صحابہ کی تنقیصِ شان کا مرتکب ہوسکتا ہے جوغیر مسلم ہواور دوسروں کو دھو کہ دینا جا ہتا ہو یا زندیق ہواوراس کے ظاہر و باطن میں تضاد یایا جاتا ہو۔

صحابہ کرام سے تیسراور شدہم نے بیہ پایا کہ انہوں نے اپنے اسلامی اخلاق واعمال کو اسلام کا نمائندہ بنا کر اقوام عالم کے سامنے پیش کیا، یہی وجہ ہے کہ وہ اسلام کو الفت ومحبت کی نگاہ سے دیکھنے گئے، صحابہ اسلام کا بہترین عملی نمونہ قرار پائے، جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ صحابہ کے زمانہ میں اقصائے ارضی میں بسنے والی قومیں حلقہ بگوش اسلام ہوگئیں۔

خلفاء راشدین کے زریں عہد کے بعد جن خوش نصیب صحابہ و تابعین نے صحیحین کی جابر بن سمرہ ڈلٹیڈ سے بیان کردہ روایت 🗨 کے مصداق خلفاء قریش کے جھنڈ بے تلے جہاد کیا، وہ بھی اس

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الاحکام، باب(۲۰)، (حدیث:۲۲۳٬۷۲۲۲۷)، صحیح مسلم\_
 کتاب الامارة\_ باب الناس تبع لقریش، (حدیث: ۱۸۲۲،۱۸۲۱)

فضیلت میں برابر کے شریک ہیں، نبی مُنگیا نے قباء میں سیدنا معاویہ ڈاٹیٹا کے جہاد سے متعلق جو خواب دیکھا تھا ● وہ بھی اس حقیقت کا آئینہ دار ہے آپ کا دوسرا خواب بزید بن معاویہ کے قسطنطنیہ پرحملہ کرنے سے متعلق تھا ● صحیحین کی سیدنا جابرہ بن سمرہ ڈاٹٹئا سے روایت کردہ حدیث میں قریش کے جن عظیم اشخاص کا ذکر پایا جاتا ہے، وہ وہ کی لوگ تھے جنھوں نے جہاد میں شرکت کی اور اسلامی دعوت کو براعظم ایشیا افریقہ اور پورپ کے دورا فقادہ گوشوں تک پہنچا دیا، ہمارے قلوب ان کی سپاس گزاری میں کتنے ہی مشغول رہیں ہماری زبانیں ان کی مجاہدانہ مساعی کی مدح وثنا میں کتنی ہی رطب اللسان ہوں، یہ حقیقت ہے کہ ہم ان کے شکر واجب کا عشر عشیر بھی ادانہیں کر سکتے۔

اس سے بید حقیقت اجاگر ہوتی ہے کہ صحابہ کی عظمت و مجداوران کی جرائت و بسالت کے اثبات میں ہم نے سیحے معلومات پر ببنی جوعلمی مقالات لکھے ہیں ان سے صحابہ کی مدح وثنا کا حق کیوں کرادا کیا جاسکتا ہے، اسی طرح دور حاضر کی تصنیفات سے صحابہ کی مدح گوئی کیوں کرممکن ہے اگر چہ بیت تصانیف صحابہ کے مناقب و فضائل سے پر ہیں اور ان کتب کا اقصائے ارضی کے نوجوانوں تک پہنچنا ناگز پر ہے۔

ان کے مطالعہ سے بول محسوس ہوتا ہے، کہ قاری ان غزوات میں بذات خود شریک ہے، وہ اسلامی فوج کا ایک فرد ہے اور اسلامی حجفنڈ ہے تلے کفار کے خلاف نبرد آزما ہے، قاری اس تصور میں کھو جاتا ہے کہ صحابہ و تابعین کے ہاتھوں جوفتو حات حاصل ہوئیں اور اہل اسلام نے ان دنوں جو معرکے سرکئے وہ اپنے جذبات واحساسات اور دل کی دھڑ کنوں کے ساتھ ان میں شامل ہے اور جہاد میں بھر یور حصہ لے رہا ہے۔

### منهاج الكرامه گاليون كايلنده:

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب الجهاد\_ باب ما قیل فی قتال روم (حدیث: ۲۹۲٤- ۲۷۸۹،
 ۹۲۲)

۲۹۲۵، ۲۷۸۹، ۲۹۲٤: عاری، حدیث: ۲۹۲۵، ۲۷۸۹، ۳۲۸۳.

قدح کا کوئی د قیقہ فروگذاشت نہیں کیا گیا، اس کی حدیہ ہے کہ اگر اعداء دین مثلاً مجوس، رومی، ترک اور دیالمہ میدان حرب وقبال میں جب وہ صحابہ کے خلاف برسر پیکار تھے اگران کے اخلاق واعمال کی تصویر کشی کرنا جاہتے تو اس شرمنا ک طریق کار سے اجتناب کرتے۔

جب مسلمان ہسپانیہ میں برسراقتدار تھے تو وہاں کے پادری امام ابن حزم وطلقہ کے خلاف شیعہ کے اس قول سے احتجاج کیا کرتے تھے کہ قرآن محرف ہو چکا ہے ان کی تر دید میں امام موصوف مجبوراً فرماتے۔

" وَاَمَّا قَوُلُهُمُ فِي دَعُوى الرَّوَافِضِ بِتَبُدِيلِ الْقُرُآنِ فَانَّ الرَّوَافِضَ لَيُسُوا مِنَ الْمُسُلِمِينَ " (كتابل الفصل: ٢/ ٧٨)

غالبًا پادری کافی کلینی سے بیان کردہ جھوٹی روایات سے احتجاج کیا کرتے تھے، مثلاً کافی کلینی کی مٰدکورہ ذیل روایات:

## كافي كليني كي موضوع روايات:

- ا۔ جابر جعفی سے روایت ہے کہا میں نے ابوجعفر رشالیہ سے سنا فر ماتے تھے کہ جھوٹے آ دمی کے سوا

  کوئی شخص بید عوی نہیں کرسکتا کہ قرآن کریم اسی طرح جمع کیا گیا ہے جیسے کہ نازل ہوا تھا، سیدنا
  علی بن ابی طالب رٹائیڈ اور بعد میں آنے والے ائمہ کے سواکسی نے قرآن کو یاد کیا اور نہ جمع

  کیا۔' (کافی کلینی طبع: ۸۷٪ ایس: ۵۴)
- ۔ '' ابوبصیر روایت کرتے ہیں کہ میں ابوعبداللہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو انہوں نے فرمایا، ہمارے بہاں سیدہ فاطمہ ڈاٹٹا کا قرآن موجود ہے۔ میں نے عرض کیامصحف فاطمہ سے کیا مراد ہے؟ فرمایا: وہ تمہارے قرآن سے تین گنا زائد ہے، بخدا اس میں تمہارے قرآن کا ایک لفظ بھی موجود نہیں۔'' (کافی کلینی ، ص: ۵۷)

کافی کلینی شیعہ کے یہاں اسی طرح متند مجھی جاتی ہے، جس طرح مسلمانوں کے نزدیک کتب حدیث میں صحیح بخاری، حالانکہ وہ ایسی کفریات سے لبریز ہے، ''ابن الم طهر ''جس کی تر دید کے لیے شخ الاسلام ابن تیمیہ نے یہ کتاب تحریر فرمائی ، شیعہ کی کتاب روضات البخات میں طرح طرح کے القاب سے نوازا گیا ہے، مثلاً اسے فخر علماء، مرکز دائرہ اسلام، آیۃ اللہ فی العالمین، استاذ الخلائق ، جمال الملۃ والدین وغیرہ القاب سے ملقب کیا گیا ہے۔

المنتقى من منهاج السنة النبويه

میرا خیال ہے کہ ابن المطہر کی'' منہاج الکرامہ'' اور اس کے معاصر امام ابن تیمیہ رُمُلِیّہ کی گراں قدر تصنیف'' منہاج الاعتدال'' یا'' منہاج السنۃ'' کی تسوید وتحریر کا مقصد ہر گزیہ نہ تھا کہ مسلمانوں کو شیعہ بنایا جائے ، یا شیعہ کو اسلام کی جانب لوٹایا جائے اور اس لیے کہ بیامر۔

ایں خیال است و محال ست و جنون
کا مصدات ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ دونوں مذاہب کے اصول اساسی ایک دوسرے سے یکسر مختلف ہیں، اور دونوں میں گہرافرق واختلاف یا یا جاتا ہے، چنداصول ملاحظہ فرما ہے۔

# اہل اسلام وشیعہ کااساسی فرق وامتیاز،مصدر شریعت کے لحاظ سے

اہل اسلام کے نز دیک شارع اور معصوم صرف رسول اللہ مٹاٹیا گیا گی ذات گرامی ہے، آپ کے بعد نہ کوئی شارع ہے، نہ معصوم بخلاف ازیں شیعہ بارہ اماموں کو معصوم اور مصدر شریعت قرار دیتے ہیں۔

### امام غائب کی وضعی حکایت:

اہل اسلام کاعقیدہ ہے کہ شیعہ کے ائمہ معصومین میں سے گیار ہواں امام لا ولد فوت ہوا اور ان کے بھائی جعفر نے اسی اساس پر ان کا ور نہ تقسیم کیا کہ آپ لا ولد ہیں، مزید براں ان کی بیویوں اور لونڈیوں کو عدت وفات اور مدت استبراء گزار نے کے لیے رو کے رکھا، یہاں تک کہ جعفر اور بنی طالب کے نقباء پر بیہ حقیقت آشکار ہوگئی کہ امام حسن عسکری بے اولا دیتھے۔

ان تاریخی حقائق کے علی الرغم شیعہ بیرت لگائے جارہے ہیں کہ امام حسن عسکری کا ایک لڑکا تھا اور آج سے گیارہ صدیاں پہلے وہ اپنے والد کے گھر کے تہ خانہ میں چپپ گیا تھا، بقول شیعہ وہ تا حال بقید حیات اور مسلمانوں کا شرعی حاکم ہے، شیعہ کی رائے میں ان کے سواکرہ ارضی پر جو مسلمان حاکم ہے وہ فالم وغاصب ہے اور ناحق مسلمانوں پر حکومت وسلطنت کا دعویٰ کرتا ہے، شیعہ اس سے تجاوز کرکے یہاں تک کہتے ہیں کہ رسول اللہ عُلِیْمِ کی وفات کے بعد جتنے مسلم حاکم یا امام یا خلیفہ قرار پائے وہ فالم وغاصب اور غیر شرعی حاکم سے، شیعہ کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ ان کا بار ہواں بن باپ و بن بائے وہ فالم وغاصب اور غیر شرعی حاکم سے، شیعہ کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ ان کا بار ہواں بن باپ و بن اولا دامام کسی نہ کسی وقت ظہور پذیر ہوگا، اس کے زمانہ میں سیدنا ابو بکر وعمر اور دیگر مسلم خلفاء و حکام دوبارہ زندہ کیے جائیں گے، امام مذکوران پر حکمر انی کرے گا، اور جس ظلم وغصب کا ارتکاب وہ کر چکے دوبارہ زندہ کیے جائیں گے، امام مذکوران پر حکمر انی کرے گا، اور جس ظلم وغصب کا ارتکاب وہ کر چکے ہیں۔ (نعوذ باللہ من ذلک ) اس کی سزا دے گا۔

## قرآن كى جمع وتدوين اور صحابه كرام:

دین اسلام اور شیعہ مذہب کے مابین ایک اساسی فرق اور ہے، اہل اسلام کے ہاتھوں میں جو

قرآن صدیوں سے چلا آرہا ہے اس کی جمع و تدوین کا بیڑا ابوبکر، عمر، عثمان اور دیگراہل علم صحابہ و کالٹیڈ نے اٹھایا، مزید برآں جن احادیث نبویہ پرتشریع اسلامی کی بنیاد رکھی گئی ہے، وہ بھی صحابہ کی روایت کردہ ہیں، اس حقیقت سے بھی انکارنہیں کیا جا سکتا کہ سیدنا علی ڈاٹیڈ ان خدمات جلیلہ کے اداکر نے میں حضرات صحابہ کے رفیق کار تھے، سیدنا ابو بکروعمر وعثمان وعلی اور دیگر صحابہ اٹھ ٹیٹیڈ کے بارے میں ہماری رائے یہ ہے کہ کمال صدق اور استقامت علی الحق کے اعتبار سے وہ ایک مثالی گروہ تھا جس کی نظیر دنیائے انسانیت میں تلاش نہیں کی جاسکتی ، چنا نچہ آ پ کتاب ھذا کی آخری فصل میں اس کی تفصیلات ملاحظہ فرمائیں گے۔

ہم قبل ازیں رسول اللہ مٹاٹیٹی کی بیر حدیث صحیح بیان کر چکے ہیں، ارشاد ہوتا ہے: ''تمام زمانوں سے بہتر میرا زمانہ ہے، پھروہ لوگ جوان کے قریب ہیں، پھروہ جوان کے قریب ہیں۔''

میر حقیقت ہے کہ ہم نے قرآن صحابہ سے سیکھا وہ صحابہ ہی تھے جنھوں نے رسول اللہ کی احادیث صحیحہ روایت کیں جن پر بیان شریعت کے شمن میں ہمارا اعتماد ہے، جب مذکورہ حدیث کی روشن میں صحابہ افضل الامت ہیں <sup>©</sup> اور جسیا کہ سیدنا علی ڈلٹیڈ نے کوفہ کے منبر پر فرمایا سیدنا ابوبکر وعمر افضل الصحابہ ہیں، اس سے ظاہر ہے کہ صحابہ کے بارے میں اہل اسلام کا عقیدہ مذکورۃ الصدر حدیث اور سیدنا علی ڈلٹیڈ کے ارشاد کے عین مطابق ہے، علاوہ ازیں تاریخی حقائق بھی اس کے مؤید ومصدق ہیں، سیدنا علی ڈلٹیڈ کے ارشاد کے عین مطابق ہے، علاوہ ازیں تاریخی حقائق بھی اس کے مؤید ومصدق ہیں، چونکہ ہم نے علوم کتاب وسنت کو صحابہ کرام کے ذریعہ حاصل کیا ہے، لہذا صحابہ کی مدح و تعدیل سے گویا ہمارے اعتماد کتاب وسنت کی تائید ہموتی ہے، البتہ ابن المطہر اور دیگر شیعہ امامیہ سے مختلف ہے چنا نچہ زید بن علی بن حسین رافضی کہہ کر پکارتے ہیں ۔۔۔۔۔کا زاویہ نگاہ اس ضمن میں ہم سے مختلف ہے چنا نچہ اس کی تفصیل مناسب موقع پرآئے گی۔۔

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الشهادات، باب لا یشهد علی شهادة جور\_ (حدیث: ۲۹۰۱\_
۲۹۰۲) صحیح مسلم \_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب فضل الصحابة ثم الذین یلونهم، (حدیث:۲۵۳۰۲)

مسند احمد (۱۰٦/۱) سنن ابن ماجه\_ المقدمة\_ باب فضل عمر بن الخطاب رضى الله عنه
 (حدیث:۱۰٦)

#### حدیث نبوی اور شیعه:

جواصول وقواعد ہمارے اور شیعہ کے مابین وجہ فرق وامتیاز ہیں، ان میں سے ایک اساس امریہ ہے کہ احادیث نبویہ کتاب الہی کے بعد تشریع اسلامی کا مدار و معیار ہیں، یہ احادیث ان صحابہ کے ذریعہ ہم تک پہنچیں جو حد درجہ عادل و امین اور حافظ و ضابط سے ، فن حدیث کے نقاد ان کی سیرت و کر دار اور فنی مہارت سے بخوبی آگاہ ہیں، محدثین نے روایت حدیث میں بے حداحتیاط سے کام لیا، جو شخص حد درجہ عبادت گزار اور صلاح و تقوی میں یگا نہ روزگار ہو، اگر روایت حدیث میں ہمال انگاری سے کام لیتا ہو، تو اس کی روایت محدثین کے نزدیک ساقط عن الاحتجاج ہے، جو شخص آغاز زندگی میں حافظ و ضابط اور امانت و عدالت کی صفات سے بہرہ ور ہو پھر ہڑا ہو کرنسیان کے عارضہ کا شکار ہوجائے تو اندریں صورت محدثین کے نزدیک اس کی وہ روایات مقبول ہیں جو اس نے حالت صحت میں اس مرض میں مبتلا ہونے کے بعد کی روایات پایہ استناد سے ساقط ہیں۔

بخلاف ازیں شیعہ روایت حدیث میں امانت و عدالت اور حفظ و اتقان کی چنداں پروانہیں کرتے، شیعہ کی معتبر کتب مثلاً کافی کلینی اور دیگر کتب میں حد درجہ دروغ گولوگوں کی روایات درج میں،اس کی وجہ یہ ہے کہ شیعہ کے یہاں ثقابت وصدافت کا معیار یہامر ہے کہ راوی کس حد تک شیعہ مذہب کا حامی، اہل بیت کا محبّ اوران کے اعداء سے کہاں تک بغض وعنا در کھتا ہے، ہم قبل ازیں ان کی معتبر کتاب الکافی سے چندروایات نقل کر چکے ہیں، جن میں انہوں نے قرآن کی صحت کو مشتبہ قرار دیا ہے، بنا بریں اس میں مزید جدل و نزاع کی کوئی گنجائش نہیں، یہی وجہ ہے کہ جب ہسپانیہ کے پادر یوں نے امام ابن حزم کے خلاف شیعہ کے قول سے احتجاج کرتے ہوئے ثابت کیا کہ قرآن کریم کی موجودہ صورت اصلی نہیں ہے، اوروہ محرف ہوچکا ہے تو انہوں نے برملافر مایا:

" إِنَّ الرَّوَافِضَ لَيُسُوا مِنَ الْمُسُلِمِينَ " رُوافض (شيعه )مسلمانوں ميں سے ہيں ہيں۔"

احمد بن سلیمان تستری مشہور محدث ابوزر عدرازی سے روایت کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا: ''جب کسی شخص کو اصحاب رسول کی تو ہین کرتے دیکھوتو جان لو کہ وہ زندیق ہے، اس لیے کہ ہمارے نزدیک رسول اللہ مَثَالِیَّام حق ہیں، قرآن حق ہے، قرآن اور احادیث نبویہ ہم تک صحابہ کے ذریعہ پہنچیں، صحابہ کی تنقیص شان سے شیعہ کا مقصد رہے کہ ہمارے گوا ہوں کو مجروح کر کے کتاب وسنت کو ناکارہ کر دیں، حالانکہ زندیق ہونے کی حیثیت سے وہ اس امر کے زیادہ اہل ہیں کہ ان کو مجروح قرار دیا جائے۔'' شیعہ کے نز دیک دین اسلام نجات کے لیے کافی نہیں:

اہل اسلام اور شیعہ کے مابین ایک اور فرق یہ ہے کہ شیعہ کے نزدیک دین اسلام سعادت دنیوی و اخروی کے حصول کے لیے کافی نہیں، ان کا دعویٰ ہے کہ امت اسلامیہ ائمہ معصومین کی اطاعت کے بغیر قاصر رہے گی اور اس کا استحام و استقلال اس کے بغیر ممکن نہیں، اہل اسلام کے نزدیک حق کا مقام کہیں اس سے زیادہ بلند ہے کہ اسے اطاعت ائمہ کامختاج قرار دیا جائے، مزید برآں یہ احترام مومن کے بھی خلاف ہے، اللہ تعالیٰ نے سرور کا کنات منافیظ پرقر آن کریم کی بی آخری آیت نازل فرمائی جوسورہ مائدہ کی تیسری آیت ہے، ارشاد ہوتا ہے۔

خلاصہ کلام اورین اسلام قرآن کریم اور سیخ احادیث نبویہ کی موجودگی میں وہ مرشد وحید اور ہادی کامل ہے جس کے ہوتے ہوئے رسول اللہ کی وفات کے بعد امت مسلمہ کوکسی امام معصوم کی ضرورت نہیں ،اس امت راشدہ میں اسی کا نام سنت ہے ،اسی بنا پر تاریخ کے مختلف ادوار میں مسلمانوں کو اہل السنة کے نام سے یاد کیا جاتا رہا ،اس کے مین برعکس امت مسلمہ کو ناقص قرار دینے والے جن کا دعوی السنة کے نام سے یاد کیا جاتا رہا ،اس کے مین برعکس امت مسلمہ کو ناقص قرار دینے والے جن کا دعوی ہے کہ ائمہ معصومین کی اطاعت کے بغیر اسلام انسانی فلاح ونجات کے لیے کافی نہیں ،تاریخ میں امامیہ کے لقب سے مشہور ہوئے ، یہ حقیقت ہے کہ ائمہ شیعہ میں سے امامت نافذہ صرف ایک ہی امام (سیدنا علی ڈاٹنڈ ) کے حصہ میں آئی ، وہ بھی اپنے خطب ورسائل میں شیعہ کے گلہ گزار رہے اور ہمیشہ ان سیدنا علی ڈاٹنڈ کے قائم مقام (امام حسن ڈاٹنڈ ) نے جو دوسر بے امام معصوم تھے ،''عام الجماعة'' والے سال امام المسلمین (سیدنا معاویہ ڈاٹنڈ ) کی بیعت کر لی، مگر شیعہ امام معصوم تھے ،''عام الجماعة'' والے سال امام المسلمین (سیدنا معاویہ ڈاٹنڈ ) کی بیعت کر لی، مگر شیعہ برابر مخالفت کرتے رہے ،اس کی ایک وجہ تو سے کہ شیعہ ان کے امام معصوم ہونے کے عقیدہ سے برابر مخالفت کرتے رہے ،اس کی ایک وجہ تو سے کہ شیعہ ان کے امام معصوم ہونے کے عقیدہ سے برابر مخالفت کرتے رہے ،اس کی ایک وجہ تو سے کہ شیعہ ان کے امام معصوم ہونے کے عقیدہ سے برابر مخالفت کرتے رہے ،اس کی ایک وجہ تو سے کہ شیعہ ان کے امام معصوم ہونے کے عقیدہ سے

منحرف ہو گئے تھے، دوسری وجہ یہ ہوسکتی ہے، کہ دانستہ ان کی اطاعت وا تباع سے گریز کرنا چاہتے تھے، جب یہ بے کارفتم کی امامت گیار ہویں امام کے لاولد فوت ہونے سے ختم ہوگئی، تواب کوئی امام باقی نەر ما، جس كالازمى نتيجە بيرتھا كەامامىيە كااس لقب سے ملقب رہنا محال تھا، اب انہوں نے بن بای اور بے اولا دامام کاعقیدہ گھڑ لیا، یہ واقعہ کتاب مذامیں آئے گا، شیعہ عہد ماضی کے فرضی معبودوں کی طرح اسے زندہ تصور کرتے ہیں، اسلام کو امت مسلمہ کے لیے نا کافی قرار دینا اس امر کا واضح اعتراف ہے کہ اسلام ناقص مذہب ہے اور اہل اسلام نجات سے قاصر ہیں ، ابن المطہر کی کتاب کا موضوع صرف ان اعتراضات کا ازالہ ہے جو اس بیہودہ عقیدہ پر دارد ہوتے ہیں، اس کے عین بر خلاف شیخ الاسلام ابن تیمیه رشالیهٔ اینی تصنیف لطیف میں بیرثابت کرنا جاہتے ہیں، که اسلام دین کامل ہے، اہل اسلام مستحق رشد وفلاح ہیں ، اور رسول اللہ کی وفات کے بعد ائمہ معصومین کی اطاعت سے بے نیاز ہیں،اس کی دلیل بہ ہے کہ سورہ مائدہ کی تیسری آیت میں اللہ تعالیٰ نے دین اسلام کو کامل اور نوع انسانی کی نجات کے لیے کفایت کنندہ قرار دیا ہے، مزید برآ سلمانوں کے امام دوسرے مسلمانوں کے برابر ہیں، اور انہی کی طرح شرعی احکام واوامر کے مکلّف و مامور ہیں، اہل اسلام پر ائمہ کی اطاعت صرف نیک اعمال کی حد تک ضروری ہے اس لیے کہ خالق کی نافر مانی کر کے سی مخلوق کی اطاعت نہیں کی جاسکتی۔

#### ا نكاراجماع اورشيعه:

اہل اسلام اور شیعہ میں ایک نمایاں فرق یہ بھی ہے کہ شیعہ دین اسلام کو ایک اجتماعی دین اسلام نہیں کرتے علاوہ ازیں شیعہ کے یہاں غیر منصوص شرعی احکام میں مسلمانوں کا اجماع ججت نہیں، بخلاف ازیں اہل السنة والجماعة کے تشریعی نظام میں یہ امر مسلم ہے کہ فقہ وتشریع میں مہارت رکھنے والے علماء کا اجماع اللہ ورسول کے دین میں ایک شرعی دلیل کی حیثیت رکھتا ہے، امام حاکم اور دیگر محدثین نے سیدنا عبداللہ بن عباس ڈلاٹی سے یہ روایت بیان کی ہے کہ رسول اللہ علی ایک شرعی نین ایک شرعی دیاں کی ہے کہ رسول اللہ علی ایک غرمایا:

( لَا يَجُمَعُ اللَّهُ أُمَّتِي عَلَى الضَّلَالَةِ ) • ( لَا يَجُمَعُ اللَّهُ أُمَّتِي عَلَى الضَّلَالَةِ ) • ( الله تعالى ميرى امت كوضلالت يرجع نہيں كرے گا۔ '

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

## جیت اجماع کے دلائل:

رسول الله مَالِينَةِم نَے فر مایا:

" يَدُ اللَّهِ عَلَى الْجَمَاعَةِ " اللَّه كَا تَدِ جَاعَت كَ شَامل حال ہوتی ہے۔
سیدنا ابوذر رِ اللَّه عَلَی الْجَمَاعَة بین کہ رسول اللّه مَاللَّهُ عَلَیْمَ نے ارشا وفر مایا:
''جو شخص مسلمانوں کی جماعت سے ایک بالشت بھرالگ ہوا تو اس نے اسلام کا جوا اپنی گردن سے اتار پھینکا یہاں تک کہ اس کی طرف لوٹ آئے۔'' • شرور کا تئات مَاللَّهُ کا فرمان ہے:
سرور کا تئات مَاللَّهُ کا فرمان ہے:

» عَلَيْكُمُ بِالسَّوَادِ الْاَعْظَمِ وَمَنُ شَذَّ شُذَّ فِي النَّارِ » و ''سواداً عظم سے وابسة رہئے جوالگ ہوا تو اسے تہا دوزخ میں ڈالا جائے گا۔' احادیث نبویہ کے علاوہ قرآن کریم کے مطالعہ سے معلوم ہوتا ہے، کہ اللہ تعالیٰ نے''سبیل المؤمنین''کواللہ ورسول کی اطاعت کے ساتھ مقرون ومتصل قرار دیا ہے، چنا نچہ ارشاد ہوتا ہے۔ ﴿ وَمَنْ یُشَاقِقِ الرَّسُولَ مِنْ بَعْدِ مَا تَبَیِّنَ لَهُ الْهُلٰی وَیَتَبِعُ غَیْرَ سَبِیلِ الْمُؤْمِنِیْنَ نُولِّہِ مَا تَولِّی وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ تُ مَصِیْرًا ﴾ سَبِیلِ الْمُؤْمِنِیْنَ نُولِّہِ مَا تَولِّی وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ تُ مَصِیْرًا ﴾ سَبِیلِ الْمُؤْمِنِیْنَ نُولِّہِ مَا تَولِّی وَنُصْلِهِ جَهَنَّمَ وَسَاءَ تُ مَصِیْرًا ﴾

''جوشخص ظہور ہدایت کے بعد رسول کی مخالفت کرتا اور مومنوں کے علاوہ دوسری راہ پر چل دیتا ہے تو جدھر کا رخ کرتا ہے، ہم اسے اسی جانب پھیر دیتے ہیں اور ہم اسے جہنم میں داخل کریں گے اور وہ بہت براٹھ کا نہ ہے۔''

صرف نبی مَثَالِیّا کی اطاعت سے رو گردانی ہی جہنم لے جانے کے لیے کافی تھی تاہم مذکورة

 <sup>●</sup> مسند احمد(٤/٣٠/) سنن ترمذى ، كتاب الامثال، باب ما جاء فى مثل الصلاة والصيام،
 (حدیث:٢٨٦٣) عن الحارث الاشعرى رضى الله عنه بهذا اللفظ، سنن ابى داؤد\_ كتاب
 السنة\_ باب فى الخوارج(حدیث٨٥٨٤) مختصرًا عن ابى ذر رضى الله

سنن ابن ماجة كتاب الفتن، باب السواد الاعظم (حديث: ٣٩٥٠) مختصرًا و سنده ضعيف جداً الله كان بن رفاعة ، لين الحديث اور الوظف الأعمى متروك راوى مهدمتدرك حاكم (١/٥/١) من طريق آخر و سنده ضعيف ايضاً

الصدر آیت میں مومنوں کی اختیار کردہ راہ کے سوا دوسرے راستوں کی جانب میلان ورججان کو بھی دخول جہنم کا باعث قرار دیا ، جس سے مقصود بیہ واضح کرنا ہے کہ''اللّٰداور رسول کی اطاعت اور سبیل المؤمنین'' باہم لازم وملزوم اور ایک دوسرے کا جزولا یفک ہیں۔

دوسری جگهارشا د هوا:

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُعْرُوفِ وَتَنْهَوْنَ عَنِ الْمُنْكَدِ ﴾ (آل عمران: ٣/١٠٠)

"ثم بهترين جماعت بوجيلوگول كے فائدہ كے ليے ظاہر كيا گيا ہے تم نيكى كاحكم ديتے اور برائى سے روكتے ہو۔"

آیت کامفہوم ہے ہے کہ مسلمان بہ حیثیت مجموعی امر بالمعروف اور نہی عن المنکر کا فریضہ ادا کرتے ہیں، جس کا لازمی نتیجہ ہے کہ وہ صلالت پر جمع نہ ہوں گے اور صرف ایسی چیز کو واجب یا حرام قرار دیں گے جس کے وجوب وحرمت کا فتو کی اللہ ورسول نے صا در کیا ہو، یہ کسی طرح ممکن نہیں کہ وہ بحثیت مجموعی حق گوئی سے سکوت اختیار کریں جب کہ وہ شرعاً امر بالمعروف و نہی عن المنکر کے مکلّف و مامور ہیں، بیصر تے نص قرآنی کے خلاف ہے۔

فرکورہ بالا دلائل اور دیگر لا تعداد براہین و دلائل کی بنا پرمسلمان دین اسلام کوایک اجتماعی دین فراردیتے چلے آئے ہیں اوراسی بنا پران کو'' اہل السنة والجماعة'' کے لقب سے ملقب کیا گیا ہے بایں ہمہ شیعہ اجماع امت کوشلیم نہیں کرتے ،امت مسلمہ ان کی نگاہ میں ایک منتشر جماعت ہے جس میں کوئی شیرازہ بندی نہیں ،اوراس کے قیام و بگاڑ کے لیے نبی کے سواکسی غیر معصوم امام کا وجود از بس ناگز رہے۔

#### شيعه كا قبله وكعبه:

ہمارے اور شیعہ کے مابین آخری نقطہ فرق واختلاف بیہ ہے کہ مسلمان جب عبادت بجالانے کے لیے بارگاہ ایز دی میں حاضر ہوتے یا دعا کرتے وفت اس کے حضور عجز و نیاز کرتے ہیں تو صرف ایک ہی کعبہ کی جانب متوجہ ہوتے ہیں، مگر شیعہ خانہ کعبہ کے ساتھ دوسرے کعبہ جات کو بھی شریک کرتے ہیں۔

شیعہ کا ایک کعبہ مغیرہ بن شعبہ کی قبر ہے جونجف کے مقام میں واقع ہے،سید ناعلی ڈالٹیڈ نے کوفہ

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النبويه

میں شہادت پائی اور وہیں مسجد کوفہ اور قصر کے مابین مدفون ہوئے۔

عرصہ دراز کے بعد شیعہ نے یہ دعویٰ کر دیا کہ سیدناعلی ڈٹٹٹٹ بہقام نجف مغیرہ کی قبر میں مدفون ہیں، شیعہ نے اس قبر کو کعبہ کی حیثیت دے رکھی ہے، اس کا اصلی اندازہ وہی شخص کرسکتا ہے جو وہاں جا کر بہچشم خود شیعہ کی حرکات کا ملاحظہ کر ہے، شیعہ کا دوسرا کعبہ سیدنا حسین ڈٹٹٹٹ کی من گھڑت قبر ہے، جو بقول شیعہ کربلا میں واقع ہے، ایک شیعہ شاعر کے اشعار ملاحظہ کریں شاعر کہتا ہے: \_

ھی الطفواف فطف سبعا بمغناھا فمالمکة معنی مثل معانھا ارض ولکنما السبع الشدادلھا دانت وطاطا اعلاھا لادناھا دانت وطاطا اعلاھا لادناھا دیے ارض کربلا ہے یہاں سات مرتبہ طواف کیجئ جو مقام اسے حاصل ہے وہ مکہ کو کہاں نصیب! اگرچہ یہ زمین ہے مگر ساتوں آسان اس کے تابع ہیں، اگرچہ یہ زمین ہے مگر ساتوں آسان اس کے تابع ہیں، اور عرش عظیم بھی اس کے سامنے جھکتا ہے۔'' اور عرش عظیم بھی اس کے سامنے جھکتا ہے۔'' بتائے اس کفرصرت کے کوسالارانباء مُنالِیٰ اِسے کے ران ممارک سے کہا نسبت

اب بتایئے اس کفر صرت کے کوسالا را نبیاء منگائی کے فرمان مبارک سے کیا نسبت جو آپ نے اپنی زندگی کے آخری ایام میں ارشاد فرمایا ، ارشاد ہوتا ہے:

( لَعَنَ اللّٰهُ الْيَهُوُدَ وَالنَّصَارِ فَي اتَّخَذُوا قُبُورَ اَنْبِيَآئِهِمُ مَسَاجِدًا )) • ( لَعَنَ اللهُ اللهُ اللّٰهُ اللّٰلّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَامِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلَّٰ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰلِمُ اللّٰمُ اللّٰلِمُ اللّٰلَ

 <sup>●</sup> صحیح بخاری کتاب الصلاة باب(٥٥) ، حدیث:۱۳۳۰،٤٣٦،٤٣٥)، صحیح مسلم
 کتاب المساجد، باب النهی عن بناء المسجد علی القبور، (حدیث: ۲۹ه\_ ۵۳۱)

<sup>2</sup> موطا امام مالك (١٧٢/١) كتاب قصر الصلاة في السفر ،ح:٥٨، تعليقاً مسند احمد (٢٤٦/٢) عن ابي هريرة رضى الله عنه موصولاً وانظر مسند البزار (٤٤٠)

''اے اللہ میری قبر کو بت نہ بنانا جس کی عبادت کی جائے ،اس قوم پر اللہ کا سخت غضب ہوا جنہوں نے انبیاء کی قبروں کو مسجدیں بنالیا۔''

امام مسلم نے روایت کیا ہے کہ سیدناعلی ڈٹاٹٹڈ نے ابو ہیاج حیان بن حیین اسدی کوفر مایا: کیا میں آپ کواس کام کے لیے نہ جیجوں جس پر مجھے رسول الله مٹاٹٹڈ نے مامور فر مایا تھا، اور وہ یہ ہے کہ کسی تصویر کومٹائے بغیر نہ جچھوڑ بیئے اور جو بلند قبر دیکھو، اسے زمین کے برابر کر دو۔

اگر شیعہ امت محمد بیہ میں شامل ہیں تو خاتم الرسل مَلَّ اللَّیمَ کی بیتیجے ترین حدیث ان کے لیے کافی ہے اور اگر وہ ائمہ معصومین کی اطاعت کا دم بھرتے ہیں تو بہہے سیدناعلی ڈلاٹیُ کافعل جو وہ رسول اللّٰہ کی اطاعت میں بجالاتے اور اس کام کے لیے دوسرے اشخاص و رجال کو بھیجا کرتے ہے! اور اگر قبور انبیاء کے ساتھ ان کا رویہ یہود و نصار کی ہونے کی حیثیت سے ہے تو ہمیں ان سے کوئی سرور کا رنہیں، اس لیے کہ

وَلِلنَّاسِ فِيُمَا يَعُشِقُونَ مَذَاهِبُ المنتقىٰ برايك نظر:

تمهیری طور پر یه حقیقت پیش نظر رہے کہ حافظ ابو عبداللہ محمد بن عثان ذہبی رشالتہ المتوفی " المتوفی المتوفی کتاب " (۲۲۸–۲۲۸ ) کی شہرہ آفاق کتاب " منهاج الاعتدال فی نقض کلام اهل الرفض والاعتزال "کا اختصار ہے، امام ابن تیمیہ رشالتہ کی فرکورۃ الصدر کتاب " منهاج الاعتدال " ۲۲۔ ۱۳۳۱ میں مطبع بولاق میں چارجلدوں میں " منهاج السنة النبویة فی نقض کلام الشیعة والقدریة "کنام سے چیبی۔

المنتقیٰ کے متعلق عام خیال بیتھا کہ بیکتاب خطہ ارضی سے ناپید ہو چکی ہے۔ سب سے پہلے ججاز کے مشہور رئیس اور جید عالم محبّ مکرم شیخ محمد نصیف نے گذشتہ سال اس کا سراغ لگایا، شیخ موصوف ان دنوں دیار شام کی سیاحت کے لیے گئے تھے، دوران سفر حلب کے مکتبہ عثانیہ میں انہوں نے المنتقیٰ کا مخطوطہ دیکھا۔

بارھویں صدی ہجری کے وسط میں عثمان پاشاحلبی الہتوفی م<mark>لااچے نے یہ مکتبہ وقف کردیا تھا،</mark> عثمان پاشاعبدالرحمٰن پاشا کے بیٹھے جوے مااھ میں فوت ہوئے۔

<sup>■</sup> صحيح مسلم\_ كتاب الجنائز ،باب الامر بتسوية القبر، (حديث: ٩٦٩)

حال ہی میں مکتبہ عثمانیہ کو حلب کے " دار مکتبات الاوقاف الاسلامیة" میں شامل کر دیا گیا ہے، المنتقیٰ کے مخطوطہ کا نمبراس مکتبہ میں 24ھ ہے۔

بیدایک قدیم نسخہ ہے، اس کے کا تب کا نام یوسف شافعی ہے، یوسف شافعی نے اس نسخہ کی کتابت سے ماہ جمادی الاولی کے آخر میں امام ذہبی رشراللہ کی وفات کے ۲ کے سال بعد ۸۲۴ میں فارغ ہوا۔

ایسے معلوم ہوتا ہے کہ یہ مخطوطہ کسی صحیح نسخہ سے قتل کیا گیا ہے، اگر چہ مخطوطہ کا کا تب علوم عربیہ اور عربی اور عربی زبان میں ماہر نظر نہیں آتا، یہی وجہ ہے کہ قتل کرتے وقت اس سے بڑی فخش غلطیاں صادر ہوتی رہیں، چنانچہ کتاب کا قاری جوالیسے مخطوطات بڑھنے میں مہارت رکھتا ہواس حقیقت سے بخو بی آگاہ ہے۔

بایں ہمہ ہم نے بولاق میں طبع شدہ اصل کتاب''المنتقیٰ'' کا تقابل کیا اور امکانی حد تک اس سے فائدہ اٹھایا، یہی وجہ کہ کتاب المنتقیٰ بکمال صحت زیور طبع سے آ راستہ ہو کر منصۂ شہود پر جلوہ گر ہوئی۔

اصل کتاب (منهاج الاعتدال) سے تقابل کرتے وقت ایسے نقرات ہماری نگاہ سے گزرتے جن کونظرانداز کرناکسی طرح مناسب نہ تھا، ان کی افادیت کے پیش نظر ہم ان کو المنتقیٰ میں درج کر دیتے،اوراصل کتاب سے میں کرنے کے لیے ان فقرات کوقوسین (.....) میں لکھ دیتے۔

جس سے ہمارا مقصد بیرتھا کہ امام ذہبی رُمُلگۂ کا اختصار المنتقیٰ خالصتاً ان کی خواہشات کے مطابق رہے، (اور کوئی دوسرا شخص اصل کتاب سے اس میں اضافہ نہ کر سکے۔)

اس طریق کار کے پیش نظر ہم دوخو بیوں کو بیک وفت جمع کر سکے ہیں۔

- ا۔ قاری ان زیادات سے بھی مستفید ہوسکے جو اصل کتاب میں تھیں، اور المنتقیٰ کا دامن ان فوائد سے خالی تھا۔
- المنتقیٰ کی طباعت کے دوران میں نے اس کے دوران میں نے اس کے دوران میں المنتقیٰ کے اس کا جو المنتقیٰ کی طباعت کے دوران میں کے اس کے اس کے اس کا جو المنتقیٰ کے آخری صفحہ کا فوٹو دے دیا ہے۔

کہ بیرحواشی اہم مطالب کے فہم وادراک میں قاری کے لیے مفید ثابت ہوں گے۔اوروہ آسانی سے کتاب کا مطلب سمجھ سکے گا، حاشیہ نولیسی کا محرک بیا مرتھا کہ دور حاضر میں شیعہ نے کتب ورسائل کی اشاعت کے ذریعہ اہل السنة کے برخلاف اس قدر بھر پور حملے کیے کہان پر خاموش رہناحق وصدافت کی رسوائی ہے، چنانچہ میں بتو فیق ایز دمتعال صدافت اسلامی کے تحفظ و دفاع کے لیے گوشہ عافیت سے اٹھ کھڑ اہوا۔اور بیمباحث قلمبند کیے۔

وَالْحَمُدُ لِلهِ وَحُدَهُ وَصَلَّى اللهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَّالِ مُحَمَّدٍ وَالْحِمُدُ لِلهِ وَحُدَهُ وَصَلَّم اللهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَسَلَّمَ تَسُلِيمًا وَاصُحبِ مُحَمَّدٍ وَارُواجٍ مُحَمَّدٍ وَذُرِّيَّةٍ مُحَمَّدٍ وَسَلَّمَ تَسُلِيمًا كَثِيرًا وَسُبُحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ عَمَّا يَصِفُونَ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُرُسَلِينَ وَالْحَمُدُ لِلهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ الْعَالَمِينَ

مترجم غلام احمد حریری ایم،اے، (عربی،اسلامیات) (۲۹/جون/۱۹۲۵) ۱۲\_ڈی پیپلز کالونی،لائل بور۔

#### محب الدين الخطيب:

دار الفتح بجزيرة الروضة بالمقابل فسطاط مصر، نصف شعبان، ٢٥ كاله



#### بسم الله الرحمن الرحيم

## وَبِهٖ نَسُتَعِينُ

الُحَمُدُلِلَّهِ المُنْقِذِ مِنَ الضَّلَالِ، المُرُشِدِ الَى الْحَقِّ، اللهَادِي مَنُ يَشَاءُ اللهِ مِرَاطِ مُّسْتَقِيم

حمد وصلوۃ کے بعدیہ چند مفید ونفیس مسائل ہیں، جن کو میں نے علامہ زماں، فاضل دوراں استاد محترم ابوالعباس احمد بن تیمیہ وٹرالٹی کی کتاب ''منہاج الاعتدال فی نقض کلام اہل الرفض والاعتزال' محترم ابوالعباس احمد بن تیمیہ وٹرالٹی نے فرمایا کہ ان کے سامنے ایک معاصر شیعہ ''ابن سے انتخاب کیا ہے، امام ابن تیمیہ وٹرالٹی نے فرمایا کہ ان کے سامنے ایک معاصر شیعہ ''ابن المطہر'' کی کتاب بیش کی گئی، یہ کتاب اس نے شیعہ امامیہ کے مذہب کی ترویج واشاعت کے لیے

سے چارجلدوں میں چھی تھی، شخ الاسلام ابن تیبیہ اپنی تصانیف کا نام مقرر نہیں کیا کرتے تھے، سرعت تالیف میں یک تقی میں منہاج الاسلام ابن تیبیہ اپنی تصانیف کا نام مقرر نہیں کیا کرتے تھے، سرعت تالیف میں یکتا تھے، حافظہ اس قدر قوی پایا تھا کہ کتابوں کی طرف مراجعت کئے بغیر حافظہ کی مدد سے احادیث کی عبارتیں، اقوال ائمہ اور تاریخی واقعات لکھتے چلے جاتے تھے، علماء آپ کے تلامہ سے یہ تصانیف ہاتھوں ہاتھ لیتے اور جنگل کی آگ کی طرح یہ کتابیں اقطار ارضی میں پھیل جاتیں، کتابوں کے مندرجات و کھے کرلوگ خودان کا نام مقرر کر لیتے، یہی وجہ ہے کہ آپ کی بعض تصانیف کے متعدد نام ملتے ہیں، چونکہ امام ذہبی وطلالہ المتوفی (۲۷۳ – ۲۸۸۷) ابن تیبیہ وطلالہ کے خصوصی تلامہ ہے۔ اس لیے ہم نے امنقل کی اصل کا وہی نام ذکر کیا ہے، جوامام ذہبی وطلالہ نے ذکر کیا ور نہ عام لوگوں میں یہ کتاب '' منہاج السنہ' کے نام سے مشہور ہے، اس کے باوجود ہم نے سرور تی پر دوسر سے نام کی طرف اشارہ کردیا

ابن المطهر كا بورا نام حسن بن يوسف بن على ابن المطهر المتوفى (٢٢٦-٢٢٧) ہے، يه نصير الدين طوسى المتوفى (٢٢٨-٢٢١) هـ الله يوسف بن على ابن المطهر المتوفى (٢٥٤-٢٤٢) كاشا گردخاص اور شيعه كے كبار علماء ميں سے ایک ہے، اس كی تربیت ہی صحابہ و تابعين كرام كے بغض وعناد پر ہموئی تھى ، جو صحابہ نے كار ہائے نماياں انجام ديا اور دنيائے انسانيت جن كی نظير پیش كرنے سے قاصر ہے، ابن المطهر أن كو غضب آلود نگاہ سے ديھتا ہے، ابن المطهر نے اپنی کتاب كے جو اور اق سياہ كيے ہیں، ان میں جگہ جگہ اس كی عداوتِ صحابہ كے مظاہر نظر آتے ہیں، شخ

حالانکہ امامیہ خود جاہل <sup>●</sup> اور علم دین سے بہت ہی کم واقفیت رکھنے والے ہوتے ہیں۔ ابن المطہر نے بیرکتاب ایک مشہور بادشاہ کے لیے تحریر کی جس کا نام اس نے خدا بندہ <sup>●</sup> ذکر

الاسلام ابن تیمیه رشط نے اس کتاب کا تار و بود بھیر کرر کھ دیا ہے، اور اسے اولین و آخرین کے لیے سامان عبرت بنادیا ہے۔

• صحابہ ﷺ خین نے سالارانبیاء مَنگانی خیس جوسنت اخذ کی پھران کے ہاتھوں یہ مقدس امانت تابعین کرام تک پینچی جو بات بھی اس کے خلاف ہووہ جاہلیت میں شار ہوتی ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ انسانی نظامات و احکام کسی زمان میں ہویا کسی مکان میں ان کی دوہی فتمیں ہیں۔

ا۔ اسلام ۲۔ جاہلیت

صحابہ سے جوسنن واحکام ہم نے اخذ کیے وہ اسلام ہیں اور اس کے ماسوا جو کچھ بھی ہے وہ جاہلیت ہے قطع نظر اس سے کہ وہ جاہلیت کب ایجاد ہوئی یا اس کا گھڑنے والا کون تھا۔

الله بنده فارسی لفظ ہے عربی میں اس کے معنی ہیں، عبدالله (الله کا بنده) الله بنده ایلخانی بادشاہوں میں سے آٹھواں بادشاہ اور چنگیز کی چھٹی پیت میں سے تھا، اس کا اصلی نام الجالیتوالیتو فی (۱۸۰ – ۱۷۷) ہے، اس کا شجرہ نسب حسب ذیل ہے۔

ا۔ الجابیوین متوفی (۱۸۰–۱۲۷)

۲\_ارغون معرف

٣-ابغاغون ا ١٨٠ هـ

س بلاكوغون سر<u>ا بال</u>

۵۔ تولی غون ۱۲۸ جیر

٧\_ چنگيزغون (٢٢٥ ١٣٩)

چنگیز کا لقب ایلخان تھا، بیسلطنت اسی کی جانب منسوب ہے، اللہ بندہ کا والد ارغون صنم پرست تھا، ارغون کا چپا نکودار بن ہلاکو سیاسی مصلحت کے پیش نظر مسلمان ہو گیا تھا اور اپنا نام احمد نکو دار رکھ لیا تھا۔ ارغون نے خراسان میں اس کے برخلاف بغاوت کر کے ۱۸۳ میں اسے قبل کر دیا اور اس کی سلطنت پر قابض ہو گیا، ارغون نے اپنے والد کے وزیر شمس الدین محمدی کے خلاف بیہ بہتان باندھا کہ اس نے زہر دے کر اس کے والد کو ہلاک کر دیا ہے اس جرم میں وزیر اور اس کے چار بیٹوں کو ہلاک کر کے عنان سلطنت اپنے یہودی طبیب سعد اللہ کے سپر دکر دی، اور خود عیش وعشرت کی زندگی بسر کرنے لگا، جب سلطنت اپنے یہودی طبیب سعد اللہ کے سپر دکر دی، اور خود عیش وعشرت کی زندگی بسر کرنے لگا، جب

یہودی طبیب ملک کانظم ونسق سنجالنے سے قاصر رہااور ملک میں بدامنی کا دور دورہ ہوا تو اعمال سلطنت نے اسے تہ نیخ کر دیا چنانچہ ارغون ۱۹۰ھ میں بڑی ہے کسی کی موت مرا، ارغون کے دو بیٹھے تھے۔ ا الجايتوجي الله كابنده كانام سے يكارا جاتا ہے،٢ ـ غازان التوفي (١٤٠ ـ ٢٠ ٢ )، چونكه رعايا مسلمان تھی ،لہٰذا یہ دونوں سیاسی مصلحت کے پیش نظر مسلمان ہو گئے ، غازان نے اہل سنت کا مٰدہب اختیار کیا ، جب سوم کھے میں اس کا بھائی اللہ بندہ اس کا قائم مقام قرار پایا، تو اس نے شیعہ مذہب اختیار کیا، اس کے امراء خواص اکثر شیعہ تھے، ایک واقعہ مشہور ہے کہ اللہ بندہ نے ایک روز اپنی بیوی سے ناراض ہو کر اسے طلاق دے دی پھر جلدی ہی نادم ہو گیا اور اسے گھر میں آباد کرنا جاہا، اہل سنت علماء نے متفقہ فتوی دیا کہ دوسرے خاوند سے نکاح کیے بغیر خانہ آبادی کی کوئی صورت ممکن نہیں ، اللہ بندہ کو بڑی مشکل پیش آئی، اس کے شیعہ خواص و امراء نے مشورہ دیا کہ شہر حلّہ کے مشہور شیعہ عالم ابن المطہر کو بلا کر مشورہ سیجئے، وہ اس کا کوئی حل پیش کرے گا، ابن المطہر حاضر ہوا تو سلطان نے صورت مسلہ پیش کر دی، ابن المطہر نے یو چھا کیا آپ نے دو عادل گواہوں کے سامنے طلاق دی تھی؟ سلطان نے کہانہیں!ابن المطهر نے کہا چونکہ طلاق کے شرا نظر موجود نہیں لہذا طلاق واقع نہیں ہوئی، اور سلطان حسب سابق اپنی بیوی کوآ بادکرسکتا ہے، باوشاہ اس فتو کی سے بہت خوش ہوااور ابن المطہر کواپنا خصوصی مصاحب بنالیا، ابن المطهركے بہرکانے سے اللہ بندہ نے دیار وامصار میں حکم ارسال کیا کہ منبر پرخطبہ دیتے وقت بارہ اماموں کا نام لیا جائے ،ائمہ کے نام سکول اور مساجد کی دیواروں پر کندہ کیے جائیں ، ابن المطہر کی حیلہ جوئی نے سلطان کواس زحمت سے بیالیا کہاس کی بیوی عقد ثانی کے بعداس کے بہاں لوٹ کرآتی ،اس کالازمی نتیجہ یہ ہوا کہ سلطنت میں شیعہ مذہب نے پر پرزے نکا لنے شروع کر دیئے ، پیخراسان وابران میں رسمی تشیع کی جانب پہلا قدم تھا، کہا جا تا ہے، کہ بیرواقعہ کر بے جے میں بیش آیا۔ اس واقعہ کے تین سوسال بعد شیعہ مذہب کی جانب دوسرا قدم اٹھا جس نے سلطنت صفویہ کے قیام سے

اس واقعہ کے تین سوسال بعد شیعہ مذہب کی جانب دوسرا قدم اٹھا جس نے سلطنت صفویہ کے قیام سے پورے ایران کو تشیع کے آتش کنویں میں دھکیل دیا، متقد مین شیعہ جن افکار و آراء کو غلو سے تعبیر کیا کرتے سے، اوران کے معتقد کی روایت کو تسلیم نہیں کیا کرتے سے، سلطنت صفویہ ان کی پشت پناہی کرنے گئی، اور سب شیعہ غالی بن گئے، جو انکار ومعتقدات متقد مین شیعہ کے یہاں غلو تصور کیے جاتے سے، صفوی دور میں ان کو ضروریات مذہب میں سے سمجھا جانے لگا، چنا نچہ شیعہ کے دوسرے بڑے علامہ المامقانی المتوفی (۱۲۹۰، ۱۲۹۵) نے اپنی کتاب تنقیح المقال میں جو جرح و تعدیل میں بے حداہم کتاب ہے خوداس کا

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

کیا ہے، دلائل کی دوہی قشمیں ہیں۔

ا۔ دلائل نقلیہ

۲۔ دلائل عقلیہ

شیعہ نقلی دلائل پیش کرنے میں اکذب الناس ہیں اورعقلی دلائل کے ذکر و بیان میں اجہل الناس ● یہی وجہ ہے کہ علاء انہیں اجہل الطّوا نف کہتے چلے آئے ہیں، ان کی وجہ سے دین اسلام کو جونقصان پہنچا ہے اس کا بخو بی اندازہ صرف رب العالمین ہی کو ہے، اسماعیلیہ ● باطنیہ اورنصیر بیالیے گراہ فرقے اسلام میں شیعہ ہی کے دروازے سے داخل ہوئے، کفار و مرتدین بھی شیعہ کی راہ پرگامزن ہوکر اسلامی دیار و بلاد پر چھا گئے، وہال مسلم خوا تین کی آ بروریزی کی اور ناحق خون بہایا، ابن المطہر نے اپنی کتاب کا نام " منها ج الکر امة فی معرفة الامامة "رکھا ہے، شیعہ خبث باطن اور ہوائے نفس میں یہود سے ملتے جلتے اورغلو وجہل میں نصاری کے ہم نواہیں۔

اعتراف کیاہے۔

- اس کی وجہ ہے ہے کہ مرویات ومنقولات میں شیعہ کے یہاں ثقابت وعدالت کا معیار حب اہل البیت اور بغض صحابہ ہے جوشخص اپنے دل میں صحابہ کے لیے زیادہ بغض وعداوت رکھتا ہے، وہ اس قدر زیادہ مقبول الروایت ہے، جواس ضمن میں نرمی برتتا ہے، اور سیدہ عائشہ سیدنا معاویہ وٹائٹۂ اور دیگر صحابہ و تابعین الٹائٹہ ہیں بھی جا وہ اس مقبولیت سے محروم ہے۔
- 2 اجہل الناس ہونے کی وجہ یہ ہے کہ شیعہ مذہب کی اساس اباطیل واوہام پررکھی گئی ہے، چنانچہ آگے چل کر آپ اس کتاب میں ملاحظہ فرما کیں گے، جہالت کی حدید ہے کہ شیعہ امامیہ کودور حاضر میں اپنا بلا امام ہونا بھی تسلیم نہیں، بخلاف ازیں وہ اپنے کو شیعہ امامیہ کہ جاتے ہیں اور اس امر کے مدعی ہیں کہ وہ امامیہ ہیں، ان کا امام ہزار سال کی مدت مدید گزرنے کے باوصف ہنوز بقید حیات ہے، البتہ وہ سامرہ کے متخانہ میں پوشیدہ ہے، امامیہ امام غائب کے خروج کے منتظر ہیں، اور ان کے عاجلانہ ظہور وخروج کے لیے دست بدعار ہتے ہیں۔
- الکریشنخ الاسلام ابن تیمیه رشاللهٔ عصر حاضرتک بقید حیات رہتے تو انہیں بیار شادفر مانے میں کوئی باک نه ہوتا که شخیت کشفیت اور بہائیت شیعه فدہب کی کرشمہ سازی کا نتیجہ ہے، اور بیشیعه کی رکیک روایات ہی سے استدلال کر کے جادہ مستقیم سے بھٹک گئے ہیں۔

ابن المطهر بھی اپنے پیش روؤں ، مثلاً ابن النعمان <sup>1</sup> المفید ، کراجگی <sup>2</sup> وابوالقاسم <sup>3</sup> موسوی ، اورنصیر الدین طوی <sup>4</sup> کی راه پر گامزن ر ہا، شیعه دراصل طریق بحث و مناظر ه معرفت دلائل اور

- اس کا نام ونسب محمد بن محمد بن نعمان بن عبدالسلام بغدادی البتوفی (۳۳۳ ـ۳۱۳) ہے، بیحله نامی شهر کا شیخ المشائخ تھا، کہا جاتا ہے کہ بیہ چھوٹی بڑی دوصد سے زائد کتب کا مصنف ہے۔
- کے محمد بن علی بن عثمان الکراجکی التوفی و مہم یہ شیخ ابن نعمان المفید کے تلامذہ میں سے تھا، کرا جک ایک گاؤں کا نام ہے۔
- اس کا پورا نام ابوالقاسم علی بن حسین بن موسیٰ المعروف بالمرتضٰی ہے، تاریخ وفات (۳۵۸ ـ ۳۳۲) ہے،
  یہ محمد بن حسین الرضی کا بھائی تھا، جومشہور شاعرتھا، اس کی تاریخ وفات (۳۵۹ ـ ۲۰۸۲) ہے ان دونوں
  بھائیوں نے سیدناعلی ڈھائیڈ کے خطبات میں اضافہ کر کے ان میں طرح طرح کے عجائبات وغرائبات جمع
  کردیئے، حالانکہ سیدناعلی ڈھائیڈ کا دامن ایسی افتر ایردازی سے یاک ہے۔
- محد بن محمد بن حسن خواجہ نصیر الدین طوی الہتونی (۲۵۲۵۹۲) ہے، مشہور ظالم و سفاک ہلاکو نے ۲۵۵ میں بغداد میں قبل عام کا جو بازارگرم کیا تھااس کی براہ راست نہ دمہ داری نصیر الدین طوی ابن علقمی اوراس کے مثیر ابن ابی الحدید پر عائد ہوتی ہے، طوی ایک طحد فلسفی تھا اور زوال بغداد کا اولیس محرک تھا، زوال بغداد سے قبل یہ بلاد الجبل اور قلعہ الموت میں سکونت پذیر تھا اور فرقہ اسماعیلیہ کا طرف دار تھا، طوی نے اپنی مشہور تصنیف اخلاق ناصری اسماعیلی سلطان علاؤالدین محمد بن جلال حسن کے وزیر ناصر الدین کے لیے تحریر کی تھی، ناصر الدین بلاد الجبل (کوہستان) کا حاکم تھا اور بڑا بدباطن شخص تھا طوی کے نفاق اور خبث باطن کی بین دلیل ہے ہے کہ اس نے بنی عباس کے آخری خلیفہ استعصم المتوفی طوی کے نفاق اور خبث باطن کی بین دلیل ہے ہے کہ اس نے بنی عباس کے آخری خلیفہ استعصم المتوفی اس رسوا کن خیانت اور خبث باطن کو اس کے انتہائی کمالات میں سے شار کرتے ہیں، (دیکھئے شیعہ کی اس رسوا کن خیانت اور خبث باطن کو اس کے انتہائی کمالات میں سے شار کرتے ہیں، (دیکھئے شیعہ کی کتاب روضات البخائے طبح ثانی: ۵۵۸)

طوسی ایسے ملحد کی بیے خیانت اتنی برطی تھی کہ اس سے برطی خباشت و خیانت کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا طوسی اس قدر خیانت کارتھا، کہ بیہ ہلاکو کے خلاف سازش کرنے سے بھی باز نہ رہا، ہلاکو کو اس سازش کا پیۃ چل گیا تھا وہ اس کی پاداش میں طوسی کو جہنم رسید کرنا چا ہتا تھا، مگر قتل کرنے سے بیہ امر مانع ہوا کہ طوسی سیاروں کی حرکات معلوم کرنے کے لیے ایک زائچہ تیار کر رہا تھا، اس نے چاہا کہ وہ تکمیل پذیر ہو جائے، ہلاکو نے جب طوسی کو بلا کر برا بھلا کہا اور اس کی خیانت کی قلعی کھول کر اسے قتل کی وضمکی دی تو طوسی کا شاگر دقطب الدین شیرازی موقع کو تیمت جان کر اس زائچہ کی تھیل کے لیے تیار ہو گیا اور ہلاکو سے کہا:

اصطلاحات مناظرہ مثلاً منع ومعارضہ سے بالکل نا آشنا ہیں ،اسی طرح منقولات سے بھی وہ قطعی طور پر تہی دامن ہیں۔

## شیعہ سے متعلق ائمہ دین کی رائے:

شیعہ کا اعتماد منقطع <sup>©</sup> روایات پر ہے جن میں سے اکثر مشہور جھوٹے لوگوں کی وضع کردہ ہوتی ہیں، مثلاً شیعہ کے یہاں ابومحن<sup>©</sup> کُوط بن کیجیٰ اور ہشام بن کلبی <sup>®</sup> کی روایات بھی قابل اعتماد ہیں۔

''اگرآپ کی رائے مبارک اس شخص (طوی ) کوتل کرنے کے قل میں ہے تو زائچہ کی تکمیل کے لیے میری خدمات حاضر ہیں۔''

مقام افسوس ہے کہ علم وفضل کے بیرمدعی شرم و حیا کے سی احساس کے بغیر اخلاقی گرواٹ کی اس حد تک پہنچ جاتے تھے۔

- سند میں انقطاع کے معنی یہ ہیں کہ اس کالسلسل ٹوٹ جائے اور ایک یا دوراوی محذوف ہوں ، مثلاً ایک شخص ایسے خص سے روایت کرے جو اس سے پہلے ہوا ہے اور اس نے اس کا زمانہ نہیں پایا، تاہم وہ حجموٹ موٹ اس سے روایت کرنے کا مدعی ہے، یا اس نے کسی اور شخص کے واسطہ سے روایت کی اور چونکہ وہ شخص معروف بالکذب تھا اس لئے اس کا نام دانستہ سلسلہ سند سے حذف کر دیا تا کہ اس روایت کا حجموٹا ہوناعوام میں مشہور نہ ہو۔
- ابو محنف شیعہ رُواۃ میں سے مقابلتاً کم درجہ کا ضعیف راوی ہے، اور اس میں ضعف کم پایا جاتا ہے، تاہم محدث ابن عدی اس کے بارے میں فرماتے ہیں: ''بیکٹر شیعہ اور راوی اخبار ہے۔'' حافظ ذہبی میزان الاعتدال میں فرماتے ہیں: ''بیا یک قصہ گوشخص ہے جس پر اعتماد نہیں کیا جا سکتا، ابو حاتم نے اس کی روایت قبول نہیں کی۔'' فیروز آبادی نے بھی اپنی کتاب'' القاموس الحیط'' میں یونہی لکھا ہے: کہا جاتا ہے، کہا جاتا ہے، کہا جاتا ہے، کہا جاتا ہے۔ کہا جاتا ہوں کے لوط بن کی ابو محف کے ایس فوت ہوا۔
- ہ شام کا نام ونسب ابوالمنذ رہشام بن محمد بن سائب المتوفی ۲۰۲۰ ہے ہے، یہ قصہ گواور ماہرانساب تھااس کے بارے میں امام احمد رشالتۂ کا قول سب سے زیادہ سچاہے، فرماتے ہیں:

'' یہ قصہ گواو ماہرانساب ہے، میں یہ ہیں خیال کرتا کہ کوئی اس سے حدیث روایت کرتا ہو، یہان اخبار و انساب کا مرجع ہے، جن کا دین سے کوئی تعلق نہیں، جہاں تک حدیث رسول کا تعلق ہے، مسلمان اس سے زیادہ دانش مند ہیں، کہ وہ اس کے دھو کہ میں آئیں۔''

کلبی کے بارے میں محدث ابن عسا کرنے حسب ذیل رائے کا اظہار کیا ہے:

''کلبی شیعہ ہے اور اعتماد کے قابل نہیں۔''

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

یونس بن عبدالاعلی <sup>●</sup> روایت کرتے ہیں، کہ اشہب <sup>●</sup> نے کہا، امام مالک ڈٹلٹ سے جب روافض کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آیے نے فرمایا:

" لَا تُكَلِّمُهُمُ وَلَا تُرُوعَنُهُمُ فَإِنَّهُمُ يَكُذِبُونَ "

'' شیعہ سے بات کیجئے نہ ہی ان سے روایت کیجئے ،اس لیے کہ وہ جھوٹ بولتے ہیں۔''

حرملہ 3 کہتے ہیں میں نے امام شافعی ﷺ کو پیفر ماتے سنا۔

" لَمُ اَرَاحَدًا اَشُهَدَ بِالزُّورِ مِنَ الرَّافِضَةِ "

''میں نے شیعہ سے زیادہ جھوٹی گواہی دینے والا کوئی نہیں دیکھا۔''

مؤمل بن اہاب 🍑 کہتے ہیں، میں نے یزید بن ہارون 🤁 کوسنا فرماتے تھے:

'' ہر بدعتی کی روایت قبول کی جاسکتی ہے، بشرطیکہ وہ بدعت کا داعی نہ ہوالبتہ شیعہ کی روایت مقبول نہیں کیونکہ وہ جھوٹ بولتے ہیں۔''

محد بن سعید 6 اصفهانی فرماتے ہیں میں نے شریک 6 کویہ کہتے سنا:

"جس آ دمی سے ملواس سے علم حاصل کرلوالبتہ شیعہ سے علم حاصل نہ کرواس لیے کہ وہ حدیثیں وضع کرتے ہیں اور پھرانہیں دین بنالیتے ہیں۔"

یہا بینے زمانہ میں امام مصراور وہاں کے جید فاضل تھے ۲۲ ہے میں وفات یائی۔

- اشہب بن عبدالعزیز قیسی التوفی (۱۴۰-۲۰۱۸) بیائمه مصر میں سے تھے اور امام مالک اور لیث بن سعد
   کے شاگرد تھے۔
- ☑ حرملہ بن کیجی الہتو فی ۲۳۳ ہے امام شافعی کے تلمیذ خاص اور مصر کے یکتائے روز گار فاضل تھے، انہوں
  نے امام مالک کے تلمذ خاص ابن وہب سے تقریباً ایک لا کھروایات اخذ کیس۔
  - مؤمل بن اہاب ربعی المتوفی ہم ٢٥ جوان سے ابوداؤداورنسائی نے روایت کی ہے۔
- یزید بن ہارون واسطی مشہور حافظ حدیث اور امام احمد کے استاد تھے، ان کی مجلس درس میں ستر ہزار طلبہ ہوا کرتے تھے، یہ ۲۰۲ ھ میں فوت ہوئے۔
- 6 محمد بن سعید اصفهانی مشهور محدث شریک کے تلامدہ میں سے تھے، امام بخاری نے ان سے روایت کی ہے، بیر ۲۲ھے میں فوت ہوئے۔
- تشریک بن عبداللہ نخعی الہتو فی (۹۵ ـ ۷۵ ) کوفہ کے قاضی اور عبداللہ بن مبارک کے شیوخ میں سے ہیں، پیمحدث توری اورامام ابوحنیفہ کے معاصر اور رفیق تھے۔

ابومعاویہ 🕈 کا قول ہے کہ میں نے سنااعمش 🕏 فرماتے تھے:

''لوگ اصحاب مغیره <sup>3</sup> بن سعید کو کذاب کا نام دیتے ہیں اور کذاب کی شہادت بالا تفاق مردود

"\_~

جوشخص کتب جرح و تعدیل کو بغور پڑھنے کا عادی ہے اسے معلوم ہے کہ ان کتب کے مصنفین کے نزدیک لوگول کے ہر طبقہ میں شیعہ زیادہ تر معروف بالکذب ہوتے ہیں، بخلاف ازیں خوارج دینی حدود سے تجاوز کر جانے کے باوجود اصدق الناس ہوتے ہیں، اس کی حدیہ ہے کہ ان کی نقل کردہ روایت کو اصح الحدیث کہاجا تا ہے گہ ، شیعہ یہ کہہ کرخودا پنی دروغ گوئی کا اعتراف کرتے ہیں کہ 'ہمارا دین گھتے ہے۔' اس کا نام نفاق ہے، اس کے باوصف وہ مومن ہونے کے دعویدار ہیں اور سابقین دین گ

- ابومعاویہ محمد بن حازم المتوفی <u>190 ہے</u> یہ نابینا ہونے کے باوصف بہت بڑے فاضل تھے، یہ اعمش کے تلا مٰدہ میں سے تھے۔
- 2 اعمش کا اصلی نام سلیمان بن مهران ہے، ان کی تاریخ وفات (۱۲۸ ـ ۱۲۸) ہے، یہ بہت بڑے حافظ اور قاری اور عالم تھ، قاری تھے سفیان بن عیدنہ اعمش کے بارے میں فرماتے ہیں: '' یہ بہت بڑے حافظ قاری اور عالم تھے، صداقت بیانی کی وجہ سے ان کو المصحف کہا جاتا تھا۔''
- مغیرہ بن سعید کوفی مشہور رافضی اور کذاب تھا، اسے والے میں خالد بن عبداللہ قسری کے عہدامارت میں سولی دیا گیا تھا، یہ آیت: ﴿ إِنَّ اللَّهَ یَا مُرُ بِالْعَدُلِ وَالْإِحْسَانِ ﴾ کی تحریف کر کے اسے غلط معانی پہنایا کرتا تھا یہ سیدناعلی ڈاٹیڈ کی الوہیت کا عقیدہ رکھتا تھا، اور سیدناعلی ڈاٹیڈ کے رفقاء کے سوا ابو بکر و عمراور جملہ صحابہ کی تکفیر کرتا تھا۔ یہ ایک یہودی عورت سے کچھ بڑھا کرتا تھا، جب دریافت کیا گیا کہ تم بڑتے ہوتو کہنے لگا'' میں جادوسیکھتا ہوں' ائمہ اہل بیت اس کی دروغ بیانی اور دین اسلام میں کفروالحاد کے ارتکاب کی بنا براس سے اظہار براءت کیا کرتے تھے۔
- کیونکہ خوارج کے نز دیک جھوٹ بولنے والا گناہ کبیرہ کا مرتکب اور ابدی جہنمی ہے، یہی وجہ ہے کہ خوارج ظالم ہونے کے باوجود جھوٹ نہ بولتے تھے۔ (خالد گرجا کھی )
- و حافظ ابن عسا کرتاریخ دمشق میں رقم طراز ہیں، کہ حسن بن نتنیٰ بن حسن سبط بن علی بن ابی طالب نے ایک رافضی سے کہا:

"اگر ہمارابس چلاتو ہم تمہارے ہاتھ پاؤں کاٹ دیں گےاور تمہاری توبہ قبول نہیں کریں گے، سے نگر مایا: "ہم میں کا نے فرمایا: "ہم میں کرایک شخص بولا۔ آپ ان کی توبہ کیوں کر قبول نہ کریں گے۔ "حسن مثنیٰ نے فرمایا: "ہم

#### اولین صحابہ کوارنداد ونفاق 🗨 سے تہم کرتے ہیں۔

ان سے تہاری نسبت زیادہ واقف ہیں، اگر چاہیں تہہاری تقدیق کر دیں اور اگر چاہیں تہہاری نسب باتوں کی گنجائش ہے، مقام افسوس ہے کہ تقیہ میں ان سب باتوں کی گنجائش ہے، مقام افسوس ہے کہ تقیہ کی رخصت مسلمان کو اضطراری صورت میں حاصل ہوتی ہے، مثلاً وہ سلطان سے ڈرتا ہوتو اپنے ضمیر کے خلاف بات کہہ کراپنی جان بچائے تقیہ میں عظمت وفضیلت کا کوئی پہلوموجود نہیں، فضیلت کا موجب بیامر ہے کہ ہر قیمت پر آ دمی حق کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑے اور سچی بات کہہ دے، اللہ کی قشم! تقیہ کی بنا پر اللہ کے کسی بندے کو بہ حق حاصل نہیں کہ اللہ کے بندوں کو گمراہ کرتا پھرے۔'' (تاریخ دشق از ابن عسا کر: ۱۲۵/۲۱)

اللسنت كايك عالم سيد ابرا بهيم نے ايك شيعه مجهد محمد مهدى سبز وارى كو بتاریخ ۱۳ صفر ۱۳۲ مي ايك خط كلاس ايك شيعه عالم بهاؤ الدين عاملى كا شكوه كيا تھا كه اس نے تفسير بيضادى كے حاشيه ميں آيت: " يَحْلِفُونَ بِاللهِ مَا قَالُوا وَلَقَدُ قَالُوا كَلِمَةَ الْكُفُرِ وَكَفَرُوا بَعْنَ اِسْلَامِهِمُ" كَيْ تَعْسِر كرتے ہوئے لكھا ہے كه بير آيت سيدنا ابو بكر وعمر وَاللهُ اور ديگر صحابہ كے بارے ميں نازل ہوئى ،سيدابرا بيم نے اس پر تبصره كرتے ہوئے فرمايا:

اگر سید نا ابوبکر وعمر و للینی اور دیگر صحابہ جن کی تعداد رسول الله عَلَیْمی کی وفات کے وقت ایک لاکھ سے بھی زائد تھی، پانچ چھ یا سات کے سواسب کا فرمنافق اور مرتد ہوئے ، تو وہ دین جاہلیت کا اعلان کرتے اور وہ مرتدین کے خلاف نبرد آزمانہ ہوتے ، مقام جیرت ہے کہ ۲۳ سال تک کا فرآپ کے مصاحب رہے اسی طرح طویل مدت تک ایک کا فرہ بیوی آپ کی زوجیت میں رہی ، اور آپ کو پتہ نہ چل سکا ، حالانکہ اللہ تعالیٰ نے آپ کو اولین و آخرین کا علم عطا کر رکھا تھا۔''

مهدى سنر وارى نے م رہيج الآخر كواس كاحسب ذيل جواب ديا:

"آپ نے شیعہ کا قول نقل فرمایا ہے، جواباً عرض ہے کہ سیدنا ابوبکر کا کفر (معاذ اللہ) بت پرستوں کی طرح حقیقی و واقعی نہیں، بلکہ حکمی کفر ہے، مزید برآں شیعہ اس بات کے قائل نہیں کہ سیدہ عائشہ رہا ہے اس کا عقیدہ یہ ہے کہ وہ سیدہ عائشہ رہا ہے اعدم مرتد ہوگئے تھے۔ (العیاذ باللہ)۔

مذکورہ بالا بیان سے بیرحقیقت کھل کرسامنے آتی ہے کہ بہاؤالدین آملی کا بیقول دروغ گوئی پرمبنی ہے، کہ مذکورۃ الصدر آیت سیدنا ابوبکر وعمر ڈاٹٹٹٹا اور دیگر صحابہ کے بارے میں نازل ہوئی، تاہم عاملی اور سبز المنتقى من منهاج السنة النبويه المنتقى من منهاج السنة النبويه

گویاوه اس مثل کے مصداق ہیں: " رَمَتُنِی بِدَائِهَا وَانْسَلَّتُ" "وه اپنی بیاری مجھ پر پھینک کر کھسک گئے۔"

واری اس امر میں باقی شیعہ کے ہم نوا ہیں کہ صحابہ اگر آپ کی وفات سے قبل نہیں تو بعد میں ضرور مرتد ہوگئے تھے، ہم کہتے ہیں کہ اگر شیعہ کے افکار و معتقدات کا انکار کفر ہے، تو بلاشبہ اس اعتبار سے صحابہ اللہ ایک کہنا درست ہے، سیدابرا ہیم اور مجہد سبز واری کی مراسلت کے لئے دیکھئے، مجلّہ الفتح '' جمادی الآخرہ ۲۱ اسلیہ

- سے ہشام بن تھم مشہور زندیق ابوشا کردیصانی کاغلام اوراس کا تربیت یافتہ تھا، ابوشا کرہی سے اس نے الحاد و زندقہ اور تجسیم کی تعلیم پائی، جب ابوشا کرمر گیا تو یہ سی اور طحد استاد کی تلاش میں سر گردال رہنے لگا، انفا قااس کی ملا قات ایک جمی العقیدہ شخص سے ہوگئی، ہشام تجسیم کاعقیدہ رکھتا تھا اس کے عین برخلاف جمی شخص نفی صفات کا قاکل تھا، تاہم الحاد و زندقہ اور غلونی البدعت میں دونوں ایک دوسرے کے ہم نوا سے بحد سے ، برا مکہ مجوس کے آتشکدہ کے متولی چلے آتے تھے، جب انہیں ہشام کا پتہ چلا تو وہ اسے بے حد شاید برا مکہ کی وجہ ہی سے ہشام شیعہ سے وابستہ ہوگیا، جس سے برا مکہ کا مقصد بیتھا کہ اس طرح غالی شیعہ کواس کا تعاون حاصل رہے گا، اور وہ نوعمر لوگول کو شیعہ نہ جب میں مختلف عضر کے لوگ یا کہ شیعہ کواس کا تعرب کر برا مکہ کے بڑے بڑے کام نکالے گا، شیعہ مذہب میں مختلف عضر کے لوگ پائے وہ حال میں پھنساسکیس گے، علاوہ ازیں وہ خاتے تھے، ہشام کے عہدا قدار ہی میں خلیفہ ہارون رشیدا پی خواب غفلت سے چونکا اور برا مکہ شعوبیہ اور زنا دقہ کو سزا دینے کے در بے ہوا، نتیجہ کے طور پر برا مکہ زوال پذیر ہو گئے، ان واقعات کے دوران جوئی مہنام کہیں چھپ گیا اور لوگوں سے مکمل علیحدگی اختیار کر لی، کہا جاتا ہے، کہ اس کی موت 199 میں واقع ہوئی، ہشام کہیں چھپ گیا اور لوگوں سے مکمل علیحدگی اختیار کر لی، کہا جاتا ہے، کہ اس کی موت 199 میں واقع ہوئی، ہشام کے مقاید کے لیے دیکھئے۔ (مخضر تحفہ نفاعشر یہ جس)
- ہ ہشام بن سالم جوالیقی اس کا لقب علاف ہے، یہ کہا کرتا تھا کہ اللہ کی ایک صورت ہے، اور اس نے جناب آ دم علیا کو اپنی صورت کے مطابق بیدا کیا تھا، اس کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ سر سے لے کرناف تک

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتق

## عبدالرحمٰن القمی • صفات الٰہی کا اثبات کرتے تھے اور تجسیم کاعقیدہ رکھتے تھے۔ شبیعہ کی نگاہ میں مسکلہ امامت کی اہمیت اور اس کی تر دید:

شیعه مصنف ابن المطهر آغاز کتاب میں رقمطراز ہے:

''یا ایک مفید رسالہ اور لطیف مقالہ ہے، جو دین کے انثرف واہم مسائل پر مشمل ہے اور وہ مسئلہ امامت ہے، اس لیے کہ اس کے فہم وادراک سے عزو شرف کے دروازے کھلتے ہیں، یہ ارکان ایمان میں سے ایک ہے اور اس کی وجہ سے جنت میں دائمی زندگی نفید ہوتی ہے، رسول اللہ مُلِیَّا اللہ مُلِیَّا کا ارشاد ہے: ''جو شخص امام زمانہ کو پہچانے بغیر مر جائے، وہ جاہلیت کی موت مرا۔'' میں نے سلطان اعظم، شاہ عرب و مجم، غیاث الملة والدین خدابندہ کی لائبرری کے لئے یہ کتاب تحریر کی، اور اسے چند فصلوں میں ترتیب دیا۔ پہلی فصل میں امامت کے مسئلہ میں جو مداہب یائے جاتے تھے بیان کیے۔

۲۔ فضل ثانی میں یہ بیان کیا کہ امامیہ کا مسکلہ واجب الانتاع ہے۔

س۔ فصل ثالث میں سیدناعلی کی امامت کے دلائل بیان کیے۔

سم ۔ فصل رابع میں بارہ اماموں پر روشنی ڈالی۔

کھوکھلا ہے اور ناف سے قدم تک ٹھوس ہے، جرح و تعدیل کے شیعہ علاء اسے ثقہ قرار دیتے ہیں، یہ سابق الذکر ہشام بن حکم کا معاصر تھا۔

ونس بن عبدالرحمٰن القمی علی بن یقطین کا مولی تھا، یہ ہشام بن عبدالملک کے عہد خلافت میں پیدا ہوا، یہ امام موسیٰ رضا اور خلیفہ ماموں کا معاصر تھا، اور فاسد عقائد رکھتا تھا، شیعہ روایت کرتے ہیں کہ محمد بن دادویہ نے موسیٰ رضا کو بلا کر یونس کے بارے میں دریافت کیا تھا، امام موسیٰ نے جواباً تحریر فرمایا: '' اللہ اس پراوراس کے اصحاب برلعنت کرے اللہ تعالیٰ اس سے اور اس کے اصحاب سے بیزار ہے۔'' ایک مرتبہ امام موسیٰ رضا نے یونس کی تالیف کردہ کتاب زمین پردے ماری اور فرمایا: '' یہ زانی اور زانیہ کے بیٹے کی تصنیف ہے، یہ زندیق کی کتاب ہے۔'' جب امام موسیٰ رضا خلیفہ مامون کی دعوت پر خراسان تشریف لے گئے تو یونس نے ان کے بارے میں کہا:

''اگروه اس معامله میں بخوشی یا ناخوشی داخل ہو گئے تو وہ باغی ہیں۔''

بایں ہمہ وہ شیعہ کے نز دیک ثقہ اور ان کے لیے سر مایہ افتخار ہے اور وہ اس کی بریت ثابت کرنے کے لیے ایر می چوٹی کا زورلگاتے ہیں۔

۵۔ فضل خامس میں خلافت ابو بکر وعمر کا بطلان ثابت کیا۔ (العیاذ باللہ)

شخ الاسلام ابن تیمیه رشش فرماتے ہیں کہ مذکورہ بالا بیان پر کئی طریق سے گفتگو کی جاسکتی ہے۔
ابن المطہر کا بی قول کہ مسئلہ امامت اہم المطالب سے بالا تفاق کذب ہے اس لیے کہ ایمان سے
اہم اور کوئی مسئلہ ہیں، بیا بیک بدیمی بات ہے کہ کفار جب عہد نبوی میں مشرف باسلام ہوا کرتے تھے
تو ان پر اسلامی احکام جاری کر دیے جاتے تھے اور مسئلہ امامت کا ان کے پاس ذکر تک نہ کیا جاتا، پھر
بیمسئلہ اہم المطالب کیوں کر ہوا؟ مزید برآں شیعہ چارسوساٹھ 
سے پچھزا کد سالوں سے انظار کر
رہے ہیں، کہ امام محمد بن حسن سامرہ کے تہ خانہ سے نکلے گا، اب بتا ہے ان کی امامت پر ایمان لانا،
ایمان باللہ، ایمان بالرسل اور دیگر معتقدات پر ایمان لانے سے کیوں کر اہم ہوسکتا ہے؟

روافض سے کہا جائے گا کہ جونٹر بعت تمہارے پاس موجود ہے اگر دینی ضرورت کے لیے کافی ہونے کا ہے تو امام منتظر کی ضرورت نہیں ، اور اگر نا کافی ہے تو تم نے خود ہی اپنے دین کے ناقص ہونے کا اعتراف کرلیا اور بیشلیم کرلیا کہ تمہاری سعادت آنے والے امام کے تم کے تابع ہے اور بیمعلوم نہیں کہ وہ کیا تھم صا در کرے گا۔

ابن العود الحلیٰ کا قول ہے۔

''جب امامیہ کے کسی مسئلہ میں دوقول ہوں ایک کا قائل معلوم ہواور دوسرے کا نامعلوم تو جس قول کا قائل معلوم نہیں وہی حق ہے، اس لیے کہ امام معصوم جس کا انتظار کیا جا رہا ہے اسی گروہ میں شامل ہے۔'

شیعه کی جہالت ملاحظہ فرمائے! جب بیمعلوم نہیں کہ اس قول کا قائل کون ہے، اور کسی نے امام سے وہ قول نقل بھی نہیں کیا دلیل ہے کہ بیقول اس کا ہے، خلاصہ کلام! شیعه کا دین مجہول و معدوم پر ببنی ہے، امام سے مقصود بیر ہے کہ اس کے اوامر واحکام کی اطاعت کی جائے جب اس کے احکام معلوم کرنے کا کوئی ذریعے نہیں توعقل ونقل کے اعتبار سے اس کی امامت بے کارہے۔

شیعہ امام منتظر کے وجود کوازبس ضروری قرار دیتے ہیں،اوراس کی عصمت کے قائل ہیں، وہ اس کی وجہ بیہ بیان کرتے ہیں کہ دین و دنیا کی صلحتیں وجودامام سے وابستہ ہیں۔

سیشخ الاسلام ابن تیمیه رشاللهٔ کے زمانه کی بات ہے اور اب تو تقریباً گیارہ صدیاں گزرگئیں مگر شیعه ہنوز امام موصوف کے منتظر ہیں۔ (مترجم عفی عنه)

شیعه کا بیخیال اس کئے درست نہیں کہ امام منتظر کے عقیدہ سے انہیں کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوا، اور جولوگ اس کے قائل نہیں ، ان کوکوئی دینی و دنیوی نقصان نہیں پہنچا۔ وَلِلّٰهِ الْحَمُدُ۔ امام منتظریر ایمان لانا ضروری نہیں:

اگر شیعہ کہیں کہ ہم امام منتظر پر اسی طرح ایمان رکھتے ہیں جیسے بہت سے عابد و زاہد سیدنا الیاس، سیدنا خضراورغوث وقطب بزرگوں پرایمان رکھتے ہیں، حالانکہ نہ ان کے وجود کا کچھ پہتہ ہے اور نہ ان کے اوامر <sup>1</sup> نواہی کا۔

ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ کسی عالم کے نزدیک ان پرایمان لانا ضروری نہیں جوان پر
ایمان لانے کو واجب قرار دیتا ہے، اس کا قول اسی طرح مردود ہے جیسے شیعہ کا قول ، زہاد زیادہ سے
زیادہ یہ بات کہتے ہیں کہ ان کی تصدیق کرنے والامنکر سے افضل ہے، حالانکہ یہ ایک بدیہی امر ہے
کہ رسول اللہ مُنَّالِیُّم نے ان کی تصدیق کو مشروع قرار نہیں دیا، جو خص بہاعتقاد رکھتا ہو کہ قطب وغوث
ہدایت و نصرت اور رزق میں اہل زمین کی امداد کرتے ہیں اور یہ چیزیں ان کے توسط کے بغیر کسی کو
حاصل نہیں ہوتیں تو ایسا شخص گمراہ ہے اور اس کا قول اس باب میں نصار کی سے ملتا جلتا ہے۔
ماس نہیں ہوتیں تو ایسا شخص گمراہ ہے اور اس کا قول اس باب میں نصار کی سے ملتا جلتا ہے۔

## سيدنا خضر والياس فوت هو ڪي ٻين:

جیسے بعض جہلاء نبی مُنگِیِّم اور اپنے شیوخ کے بارے میں یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ان کاعلم اللہ کے علم وقدرت سے بہرہ ور ہیں جیسے ذات الہی ، مزید برآ صحققین کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ سیدنا خضر والیاس فوت ہو چکے ہیں۔ علی شیخ الاسلام ابن تیمیہ رُمُالیِّہُ اور ایک شیعہ کا منا ظرہ:

ایک شیعہ مجھے ملا اور دینی مسائل پر گفتگو کا تقاضا کیا، میں نے شیعہ کے نظریات کی ترجمانی

- سلطان العلماء العزبن عبدالسلام السلمی الهتوفی (۷۵۵-۲۲۰) کا ایک رساله حلب میں شائع ہو چکا ہے، اس میں وہ لکھتے ہیں کہ ابدال،غوث، قطب اور نجباء کے ناموں کی دین میں کوئی اصل نہیں اور یہ کسی حدیث صحیح وضعیف میں نبی منافظیم سے منقول نہیں۔
- سنت الله يهى چلى آتى ہے كہ انبياء يا غير انبياء سب وقت مقرر پرفوت ہوجاتے ہيں، جوشخص دين اسلام كى طرف اليى نص منسوب كر بے جواس كے خلاف ہوتو اسے چا ہيے كہ وہ اسے منظر عام پر لائے حقیقت بيے كہ وہ اسے منظر عام پر لائے حقیقت بيے كہ وہ جديث ميں ايى كوئى نص موجو زنہيں ہے۔

کرتے ہوئے کہا کہ اللہ تعالی نے لوگوں کو نیک کاموں کا تھم دیا اور منہیات سے روکا، لہذا ضروری تھا کہ وہ بندوں پر مہر بان ہوتا، امام بھی لوگوں پر عنایت الٰہی ایک علامت ہے، اس لیے کہ امام واجبات کا حکم دے گا اور برے اعمال سے روکے گا، جس کا متیجہ یہ ہوگا کہ لوگ شری اوامر واعمال کی اطاعت کریں گئے، لہذا امام کا وجود از بس ناگزیر ہے، اسی طرح یہ بھی ضروری ہے، کہ وہ معصوم ہوتا کہ مقصد حاصل ہو سکے، ظاہر ہے کہ رسول اللہ شکا لیڈ کے بعد معصوم صرف سیدنا علی ڈاٹیڈ سے، لہذا آپ کا امام ہونا متعین ہوا اس پر اجماع منعقد ہو چکا ہے، کہ رسول اللہ کے بعد سیدنا علی ڈاٹیڈ کے سوا اور کوئی معصوم نہیں، سیدنا علی نے حسن ڈاٹیڈ کو معصوم قرار دیا، سیدنا حسن ڈاٹیڈ نے سیدنا حسین ڈاٹیڈ کو یہاں تک کہ نہیں، سیدنا علی نے حسن ڈاٹیڈ کو معسوم قرار دیا، سیدنا حسن ڈاٹیڈ نے سیدنا حسین ڈاٹیڈ کو یہاں تک کہ نہیں مسیدنا علی منظر محمد بن حسن تک پنجی ، شیعہ نے شخ الاسلام کی تقریر سن کر اعتراف کیا کہ یہ بڑی اچھی تقریر سے۔

جب شیخ الاسلام نے شیعہ <sup>©</sup> کے طرز استدلال کو بیان کیا اور شیعہ نے اسے سراہا تو شیخ الاسلام ابن تیمیہ پڑالشہ اس سے مخاطب ہو کر کہنے لگے:

شخ الاسلام ابن تیمیہ: میں اور آپ تق و ہدایت کے طالب ہیں، شیعہ کا قول ہے کہ جوا مام منتظر پرایمان نہیں رکھتا وہ کا فر ہے، بتا ہے! کیا آپ نے بھی اسے دیکھا یا ایسے شخص کو دیکھا جس نے امام کو دیکھا ہو؟ یااس کی کوئی خبرسنی یااس کی گفتگو کا پچھلم ہو؟ شیعہ نے کہا: ''نہیں'' شیخ نے کہا پھر ایسے ایمان کا کیا فائدہ اور اس کے ذریعہ ہم پراللہ کی کون سی مہر بانی ہوئی؟ مزید برآں اللہ تعالی ہمیں ایسے

شخ الاسلام نے شیعہ کے طرز استدلال کواس لیے واضح کیا تا کہ اسے مناظرہ کی اساس قرار دیا جاسکے، یہ غلط ہے کہ سید ناعلی نے امام حسن کے معصوم ہونے کی صراحت کر دی تھی، امام احمد اپنی مسند میں وکیج سے وہ اعمش سے وہ سالم سے اور وہ عبداللہ بن شمع سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے سید ناعلی سے سناوہ اپنی شہادت کا ذکر کر کر رہے تھے لوگوں نے کہا: ''ہم پر خلیفہ مقرر کر دیجئے'' فر مایا نہیں، میں تمہیں اسی طرح چھوڑ جاوں گا جیسے نبی منگائی نے تمہیں چھوڑا تھا، لوگوں نے کہا آپ اللہ کے دربار میں حاضر ہوکراسے کیا جواب دیں گے؟ فر مایا میں عرض کروں گا کہ بار خدایا تو نے جب تک جاہا ہمے زندہ رکھا پھر فوت کر لیا اور تو ان میں موجود تھا اگر تو جاہتا تو ان کی اصلاح کرتا اور اگر جاہتا بگاڑ دیتا۔''مسند احمد (ا/ ۱۳۰۰) طبقات ابن سعد (۱۲۲/۳) مجمع الزوائد (۹/ ۱۳۰۰) امام احمد نے اسی قسم کی روایت بطریق اسود بن عامر نقل کی ہے، دونوں روایات کی سند چے ہے ، (دیکھئے العواصم من القواصم: ۱۹۹)

شخص کی اطاعت کا مکلّف کیوں کر کرتا ہے، جس کے امرونہی سے ہم ناواقف ہیں، اوراس کی پہچان کا کوئی طریق ممکن نہیں، شیعہ تکلیف مالا بطاق کا شدیدا نکار کرتے ہیں، کیا اس سے زیادہ تکلیف مالا بطاق بھی کوئی ہوسکتی ہے؟

شیعہ: اس امر کا اثبات تو انہی مقد مات پرمبنی ہے جو آپ نے ذکر کیے۔

تُخ الاسلام: مُرَمقصود چیز تو وہی ہے جو ہم سے منعلق ہواگرامرونہی ہم سے وابسۃ نہ ہوتو ہمیں اس سے کیا سروکار ہے؟ جب ان مقد مات کا تذکرہ کسی فائدہ سے خالی ہے تو معلوم ہوا کہ امام منتظر پر ایمان لا نا جہالت کی کرشمہ سازی ہے، اور اس کا لطف وعنایت ایز دی سے کوئی تعلق نہیں، اگر وہ بات درست اور موجب سعادت ہے جو اما میہ اپنے اکابر سے نقل کرتے چلے آئے ہیں، تو امام منتظر کی کوئی ضرورت نہیں اور اگر وہ سعادت و نجات کی موجب نہیں تو امام منتظر کا وجود ہے کار ہے، مزید برآں صرف امام وقت کو پہچانے یا د کھنے سے کوئی فضیلت حاصل نہیں ہوتی جب تک اس کے اوامر و نواہی کی اطاعت نہ کی جائے آخر وہ رسول اللہ سُائیا ہم سے نیادہ تبین کی وہ قص کرنے والا تو نہیں، پھر وہ شخص اعزاز کامشتی کیوں کر ہوسکتا ہے جو فرائض کو ضائع کرتا، ظلم و تعدی کا ارتکاب کرتا اور حدود شرعیہ سے تھاوز کرتا ہو۔

### امامت اركان ايمان ميں شامل تهين:

ﷺ الاسلام نے تقریر جاری رکھتے ہوئے فرمایا: شیعہ کا قول ہے حب علی ڈلٹڈ ایک ایسی نیکی ہے ● جس کی موجودگی میں بدی سے کوئی نقصان نہیں پہنچتا، اگر حب علی کے ہوتے ہوئے گنا ہوں سے کوئی ضرر لاحق نہیں ہوتا تو امام معصوم کی قطعاً ضرورت نہیں۔

شیعه کا قول که امامت ارکان ایمان میں سے ہے جہل و بہتان ہے، اس لیے که سرور کا نئات مُلَّالِیَّا نے ایمان اوراس کی شاخیس بیان کرتے وقت امامت کا ذکر تک نه فر مایا، قرآن کریم میں بھی اس کا کوئی ذکر نہیں، بلکہ ارشاد باری ہے:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ إِذَا ذُكِرَ اللَّهُ وَجِلَتُ قُلُوبُهُمْ ﴾

(الانفال:٨/٢)

''مومن وہ ہیں کہ جب اللہ کو یاد کیا جاتا ہے توان کے دل کانپ اٹھتے ہیں۔' دوسری جگہ فرمایا:

🛭 دیکھئےاخصارتحفہا ثناعشر یہ:۲۰۴۔

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ الَّذِينَ آمَنُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِاللهِ وَرَسُولِهِ ثُمَّ لَمْ يَرْتَابُوا وَجَاهَدُوا بِأَمُوالِهِمُ وَأَنْفُسِهِمُ فِي سَبِيلِ اللهِ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴿ (الحجرات: ٩٤/٥)

''مومن تو وہ ہیں جواللہ ورسول پرایمان لائے پھرشک نہ کیا اور اللہ کی راہ میں اپنے مالوں اور جانوں کے ساتھ جہاد کیا یہی لوگ اپنے دعویٰ ایمان میں سیچے ہیں۔'' ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لَيْسَ الْبِرَّ اَنْ تُولُّوا وُجُوهً كُمُ .....هُمُ الْمُتَّقُوْنَ ﴾ (البقره: ٢/ ١٧٧)

ندکورۃ الصدر آیات کے علاوہ متعدد آیات اس ضمن میں وارد ہوئی ہیں مگر کسی میں بھی امامت کے رکن ایمان ہونے کا ذکر نہیں کیا گیا۔

جہاں تک شیعہ کی ذکر کردہ حدیث: ''مَنُ مَّاتَ وَلَمُ یَعُرِفُ '' کا تعلق ہے ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ بدروایت کس نے بیان کی ؟ اس کی اسناد کہاں ہے؟ اللہ کی قتم !رسول اللہ مَاللہ عَلَیْمِ نے یہ الفاظ یوں نہیں فرمائے ، البتہ سیح مسلم کی بیحدیث معروف ہے کہ عبداللہ بن عمر وَالله عَلَیْهِ وَاقعہ حرہ کے زمانہ میں عبداللہ ● بن مطبع کے یہاں آئے تو انہوں نے خدام سے تکیدلانے کے لیے کہا سیدنا عبداللہ نے فرمایا ، میں آپ کے یہاں بیٹھنے کے لیے نہیں ، بلکہ ایک حدیث سنانے کے لیے آیا ہوں ، میں نے سنا کہ رسول اللہ عَلَیٰ اِنْ فرمائے ہے: ''جس نے اطاعت سے ہاتھ کے لیے آیا وہ اللہ تعالیٰ سے اس حال میں ملے گا کہ اس کے یاس کوئی دلیل نہ ہوگی ، اور جس کی موت اس حال میں آئے کہ اس کی گردن میں ملے گا کہ اس کے یاس کوئی دلیل نہ ہوگی ، اور جس کی موت اس حال میں آئے کہ اس کی گردن میں

عبدالله بن مطیع مدینه منوره میں سیدنا عبدالله بن زبیر رفای گؤ کا داعی اور یزید کے برخلاف بغاوت کا اولیں محرک تھا، یہ پہلا شخص تھا، جس نے امام وقت یزید بن معاویہ کے خلاف جھوٹ کا طوفان کھڑا کیا، عوام بھی ان اکا ذیب کی تصدیق کرنے گے اور اس طرح مدینه میں فتنه پروری کا آغاز ہوا، محمد بن علی بن ابی طالب نے اس کی تر دید کرتے ہوئے فرمایا تھا:

<sup>&#</sup>x27;'میں یزید کی صحبت میں رہا ہوں، میں نے اسے نماز کا پابند نیکی کا پابند اور متبع سنت پایا لوگ اس سے فقہی مسائل دریافت کرتے تھے۔''

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

کسی کی بیعت نه ہوتو وہ جاہلیت کی موت مرا۔ <sup>10</sup> ترک بیعت:

مذکورہ صدر حدیث سیدنا عبداللہ نے اس وقت بیان کی جب لوگوں نے امیر وقت یزید بن معاویہ کی بیعت توڑی حالانکہ وہ ظالم تھا، حدیث ہذا سے مستفاد ہوتا ہے، کہ جوشخص حکام وقت کامطیع نہ ہویا شمشیر بکف ان کے خلاف نبرد آزما ہوتو وہ جاہلیت کی موت مرتا ہے۔

شیعه کا معاملہ اس سے یکسر مختلف ہے، وہ جبرو اکراہ کے بغیر ہمیشہ امرا کی اطاعت سے منحرف و کم رہتے ہیں، یہ حدیث طرف داری کی بنا پرلڑنے والوں کو بھی شامل ہے اور شیعہ بنا بر تعصب لڑنے والوں کے سرفہرست ہیں،البتہ طرف داری کے نقطہ خیال سےلڑنے والے مسلمانوں

• صحيح مسلم، كتاب الامارة\_ باب و جوب ملازمة جماعة المسلمين (حديث: ١٨٥١)

عَشْخُ الاسلام ابن تيميه رَحُالتُهُ منهاج السنه مين لكھتے ہيں:

'' سلاطین اسلام میں امیر معاویہ والٹیُّ سے بڑھ کر کوئی سلطان اچھانہیں گزرا، جب آ یہ کے عہد خلافت کا تقابل بعد میں آنے والے سلاطین کے ادوار سے کیا جائے تو یہ حقیقت اجا گر ہوتی ہے، کہ رعایا کو جو امن وعافیت آپ کے زمانہ میں نصیب ہوئی وہ کسی بادشاہ کے دور میں حاصل نہ ہوسکی ، اور جب خلافت سیدنا معاویه کا سیدنا ابوبکر کے زمانہ سے مقابلہ کیا جائے تو خلافت راشدہ کی فضیلت نمایاں ہوتی ہے، عباسی خلافت کے زمانہ میں لوگ سیدنا عمر بن عبدالعزیز کے عہد خلافت کو مثالی عدل کا دور کہا کرتے تھے، مشہور محدث سلیمان بن مہران اعمش ان سے کہا کرتے تھے اگرتم امیر معاویہ طالبیُّ کا عہد خلافت یا لیتے تو پھر کیا ہوتا؟ یعنی امیر معاویہ کا عہد خلافت، عمر بن عبدالعزیز سے بہتر تھا، لوگوں نے کہا کیا آپ کا مطلب بیہ ہے کہ امیر معاویہ بڑے حلیم و برد بارتھے؟ فر مایا:''نہیں اللّٰہ کی شم!وہ عدل میں بھی بےنظیر تھے ''یزید کاعهد خلافت بھی امیر معاویہ کے زمانہ سے چنداں مختلف نہ تھا،ارا کین سلطنت وہی تھے، جوسید نا معاویہ کے زمانہ میں تھے، البتہ ہر حکومت کی ضروریات کا اندازہ ایک دوسرے سے مختلف ہوتا ہے، عبدالله بن مطیع محمد بن حنفیہ کے عین برمکس افتراء پردازی سے کام لے کریزید کے خلاف جواتہامات باندھے تھےان کا نتیجہاس فتنہ سامانی کی صورت میں ظہروپذیر ہواجس سے ڈرانے کے لیے حضرت عبد الله بن عمر ڈلاٹیُّ،عبداللہ بن مطیع کے پاس آئے تھے،عبداللہ بن عمر کے ارشاد کا حاصل یہ ہے کہ عبداللہ بن مطیع نقض بیعت کا جواقدام کر رہا ہے، وہ ظلم ہے جس کا مرتکب جاہلیت کی موت مرتا ہے، ابن مطیع

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

کی تکفیرنہیں کی جاسکتی، اگر وہ اطاعت امام سے نکل جائے اور جاہلیت کی موت مرے تو وہ کا فرنہیں ہوگا، چیج مسلم میں سیدنا جندب بجلی سے مرفوعاً روایت ہے:

''جوشخص عصبیت کی دعوت دیتا یا اس کا معاون ہو کر اندھا دھندلڑ رہا ہواور وہ مارا جائے تو اس

کی موت جاہلیت کی موت ہے۔

صحیح مسلم میں سیدنا ابو ہر ریرہ ڈٹاٹیڈ سے مروی ہے:

جوشخص اطاعت امام سے خروج اختیار کرے اور جماعت کوترک کر کے مرجائے تو وہ جائیت کی موت مرا۔''

شیعه عرصه دراز سے اطاعت امام سے نکل چکے ہیں اور انہوں نے مسلمانوں کی جماعت کوترک کر دیا ہے۔

بخاری و مسلم میں سیدنا عبداللہ بن عباس ڈلائٹۂ سے روایت ہے کہ سرور کا کنات سکاٹٹۂ نے فرمایا:
''جو شخص اپنے امیر کی کوئی الیسی بات دیکھے جسے وہ ناپبند کرتا ہوتو اس پرصبر کرے، اس
لیے کہ جو شخص جماعت سے ایک بالشت بھرالگ ہوتا ہے، اور اسی حالت میں مرجاتا
ہے، تو اس کی موت جاہلیت کی موت ہوتی ہے۔'' 3

اورا گرشیعہ کی ذکر کردہ روایت کی صحت کو تسلیم بھی کرلیا جائے تو ہم ان سے پوچھیں گے کہ تم میں سے کون شخص امام زمان کو پہچانتا ہے، یا کس نے اسے دیکھا یا ایسے شخص کو دیکھا جو زیارت امام سے مشرف ہو چکا ہو؟ یا اس نے امام سے سن کرکوئی مسئلہ یا دکرلیا ہو، اس کے برخلاف شیعہ جس امام کے ظلم کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بزید بھی اسی قشم کے ظلم پراتر آیا، اہل عرب کے زد کیے ظلم کے معنی بیہ ہیں، کہ ایک چیز کو اس کی اصلی جگہ سے اٹھا کر دوسری جگہ رکھ دیا جائے ، سیدھی راہ سے بھٹک جانے کو بھی ظلم کہتے ہیں، ابن مطبع اور اس کے رفقاء کار کاظلم وہ فتنہ سامانی ہے جس کا بیڑ اانہوں نے واقعہ حرہ سے قبل اٹھایا اور بزید کا ظلم وہ انسوسناک نتائج ہیں جو اس سے رونما ہوئے۔ (منہا ج السنة: ۱۸۵/۳)

- صحيح مسلم كتاب الامارة\_ باب و جوب ملازمة جماعة المسلمين (حديث: ١٨٥٠)
  - عصحيح مسلم\_ كتاب الامارة، باب و جوب ملازمة جماعة المسلمين (حديث: ١٨٤٨)

کے داعی ہیں وہ تین یا پانچ سال کا بچہ ہے <sup>●</sup> جو چارسوساٹھ سال کی طویل مدت سے ایک نہ خانہ میں چھپا بیٹھا ہے، کسی شخص کو اس کا نشان پنہ معلوم نہیں اور نہ اس کے متعلق کوئی خبرسنی گئی ہے، ہم صرف ان انم کہ سلاطین کی اطاعت کے مامور ہیں، جوموجود ہوں، حکومت وسلطنت سے بہرہ ور ہوں اور لوگ انہیں عام طور سے جانتے ہوں، مزید برآں ان کی اطاعت صرف معروف میں ضروری ہے منکر میں نہیں۔ انم معصوم نہیں:

صیح مسلم میں سیدنا عوف بن ما لک خالتُون سے مروی ہے کہ نبی مَثَالَتُونِمْ نے فرمایا:

"تمہارے بہترین امراء وہ ہیں جن کوتم چاہتے ہوا ور جو تہہیں چاہتے ہوں تم ان کے تن میں دعا کرتے ہوا ور وہ تمہارے ق میں ، تمہارے بدترین حکام وہ ہیں جن سے تم بغض رکھتے ہوا ور جو تم پر لعنت بھیجتے ہوں' ہم نے عرض کیا حضور کیا ہم ان کی بیعت توڑنہ ڈالیں؟ فرمایا: "جب تک وہ نماز کی پابندی کریں تم ایسانہیں کر سکتے۔" آپ نے دو مرتبہ یہ الفاظ دہرائے: "جس پر کسی شخص کو حاکم بنا دیا گیا ہوا ور وہ اسے کوئی براکام کرتے دیکھے تو اسے نفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھے قراس کی اطاعت سے ہاتھ نہ کھنچے۔" 2

اس ضمن میں متعددا حادیث وارد ہوئی ہیں جن سے بیہ حقیقت واشگاف ہوتی ہے کہائمہ معصوم ں۔

شیعہ امامیہ بیہ بات سلیم کرتے ہیں کہ امامت کی ضرورت صرف فروعات میں ہوتی ہے، اصول

(منہاج السنة: ا/۲۹) میں ۲۸۰ کی بجائے ۲۵۰ درج ہے، اس سے معلوم ہوتا ہے، کہ شخ الاسلام نے منہاج السنة والے ہے کے بعد تصنیف کی ، امام ذہبی نے اختصار کی تاریخ والے ہے کہ اس سے یہ حقیقت آشکار ہوتی ہے، کہ امام ذہبی نے یہ اختصار شخ الاسلام کی زندگی میں ان کی وفات سے آٹھ سال پہلے تصنیف کیا، اس وقت امام ذہبی کی عمر سے سال تھی، اس لیے کہ بقول شیعہ ان کا آخری امام و ۲۲ھے میں شخانہ میں داخل ہوا۔

- ② صحيح مسلم\_ كتاب الامارة باب خيار الائمة و شرارهم (حديث: ٥٥٨)
- عید کے گیارہ امام خود غیر معصوم ہونے کے معترف تھے، لوگوں نے ائمہ سے سن کروہ دعائیں ذکر کی ہیں جن میں بارگاہ ایز دی سے اپنے گنا ہوں کی مغفرت طلب کیا کرتے تھے اگر وہ معصوم ہوتے تو گنا ہوں سے یاک ہوتے اور مغفرت طلب کرنے کی ضرورت لاحق نہ ہوتی، بار ہواں امام بقول شیعہ نوعمری ہی

میں نہیں، اس لیے کہ دینی اصول و تو اعدا ہم و اشرف ہوتے ہیں، وہ یہ بات بھی مانتے ہیں کہ امام زمان کے ذریعہ ابھی تک کوئی مصلحت حاصل نہیں ہوئی، اب بتا ہے اس شخص کی سعی و جہد سے زیادہ بیکار کوشش کس کی ہوگی، جواطاعت ائمہ میں بڑی زحمت اٹھا تا، اکثر قبل و قال سے کام لیتا، مسلمانوں کی جماعت سے الگ ہوتا، سابقین اولین پر لعنت بھی جا اور کفار و منافقین کا دست راست بنار ہتا ہے، بایں ہمہ وہ حیلہ گری سے بھی نہیں چوکتا، دشوار گزار راستوں پر گامزن ہوتا، جھوٹی شہادت سے تقویت حاصل کرتا اور این تبعین کوفریب دہی سے بھانستار ہتا ہے۔

اس کا مقصد اس کے سوا اور پھے نہیں کہ ایک امام کا وجود از بس ضروری ہے جو اسے احکام الہی سے آگاہ کرتا رہے، حالانکہ امام سے اسے کوئی مصلحت ومنفعت حاصل نہیں ہوتی، بجزاس کے کہ وہ حسرت و ندامت کا شکار ہو، خطاکا مرتکب ہو، دور دراز سفر میں مبتلا رہ کر امام غائب کا منتظر رہے، اور تہ خانہ میں داخل ہونے والے ایک امام کی وجہ سے امت محمدی سے بغض و عداوت کا سلوک روا رکھے، حالانکہ اس امام نے نہ کوئی کام کیا اور نہ اسکی زبان سے ایک لفظ صادر ہوا، مزید برآں اگرامام مذکور کا وجود یقینی ہوتا تو بھی شیعہ کو ان سے کوئی فائدہ نہ پہنچا، امت کے دانش مندلوگ اس حقیقت مذکور کا وجود یقینی ہوتا تو بھی شیعہ کو ان سے کوئی فائدہ نہ پہنچا، امت کے دانش مندلوگ اس حقیقت سرے سے کوئی اولا دہی نہ تھی، جیسا کہ مورخ ابن جربر طبری اور عبدالباقی بن قانع وغیرہ نسب دانوں سے ذکر کیا ہے۔

میں تہ خانہ میں داخل ہو گیا نہ انہیں کسی نے دیکھا اور نہ ان سے کوئی دعاسن کریا در کھی ،عصر حاضر تک کسی شخص نے ان کی آواز تک نہیں سنی۔

شیعه پرالزامات کا طویل سلسله هنوز جاری ہے، بیالزامات بلا دلیل نہیں بلکه ان کے تاریخی دلائل وه شوامد موجود ہیں، علاوه ازیں خود شیعه کی تصنیفات میں ایسے حقائق کی کمی نہیں اگر عمر و وقت میں گنجائش ہوتو شیعی تصنیفات میں سے مواد لے کر ضخیم مجلدات تحریر کی جاسکتی ہیں۔

مورخ ابن جریر طبری ۲۰۲ج کے واقعات بیان کرتے ہوئے کھتے ہیں کہ حسب ونسب کا ایک جھوٹا دعویٰ بن دارحیلہ جوئی کر کے خلیفہ المقتدر عباسی کے دربار میں حاضر ہوا اور یہ دعویٰ کیا کہ وہ محمد بن حسن بن علی بن موسیٰ بن جعفر ہے، خلیفہ نے بنی ہاشم کے مشائخ کو بلایا ان کا سردار ان دنوں احمد بن عبدالصمد تھا جو ابن طومار کے نام سے مشہور تھا، ابن طومار نے کہا کہ حسن کی کوئی اولا دنہ تھی ، پھرتم محمد بن حسن کیسے ہوگئے؟

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

#### امام غائب كے عقيدہ كا ابطال:

شیعه کا قول ہے کہ امام منتظر دو تین یا پانچ سال کی عمر میں تہ خانہ میں داخل ہوا، نظر بریں وہ بیتیم ہوگا جس کی تربیت اور مال کی حفاظت نص قرآنی کی بنا پر ضروری ہے، سات سال کی عمر میں اسے نماز کی ادائیگی کا حکم دیا جائے گا، غور فرما ہے ہے! جس نے ہنوز نہ وضو کیا نہ نماز ادا کی اور اگر بقول شیعه وہ زندہ بھی ہوتا تو وہ مجبور ہوتا (اور ولی کی اجازت کے بغیر اسے تصرفات کی اجازت نہ ہوتی ) ایساشخص امام کیوں کر ہو سکے گا؟ اتنی طویل مدت میں کوئی امام کیوں نہ مقرر کیا گیا اور امامت کی مصلحت کو کیوں کر پیش نظر نہ رکھا گیا؟

بنی ہاشم چلا چلا کر کہنے گئے کہ اسے سخت سزاد ہے کر لوگوں میں اس کی تشہیر کی جائے، چنا نچہ اسے ایک اورٹ پر سوار کر کے ذوالحجہ کی آٹھویں اورٹویں تاریخ کوشہر کی دوٹوں جانبوں میں پھرا کر مغربی جانب ایک قید خانہ میں قید کر دیا گیا۔ طبری کے ذکر کر دہ واقعہ میں قابل غور بات ابن طومار کا یہ تول ہے کہ حسن عسکری نے کوئی اولا دنہیں چھوڑی، یہ قول ان لوگوں کے قول سے زیادہ وقیع ہے جن کا دعوی ہے کہ حسن عسکری کی لونڈی نرگس کے یہاں آپ کی زندگی یا بعد از موت ایک بچہ بیدا ہوا تھا، حسن عسکری کا بھائی جعفر بن علی بن موسیٰ باقی لوگوں کی نسبت آپ کا نہایت قریبی تعلق دارتھا، حسن عسکری کی وفات کے بعد اس نے سب ترکہ خود لے لیا تھا، اس لیے کہ دوسرا کوئی شخص ان کا وارث نہ تھا، جعفر بن علی ان کی لونڈی کو بھی رو کے رکھا تھا اور اس وقت اجازت دی جب پیتہ چل گیا کہ ان میں کوئی بھی حاملہ نہیں، تاریخ کے اور اق ایک شخصیت سے آشانہیں، جے حسن عسکری کی اولاد کہا جا سکے گروہی تعصب کی بنا پر یہ دعوئی کرنا اور اق ایک شخصیت سے آشانہیں، جے حسن عسکری کی اولاد کہا جا سکے گروہی تعصب کی بنا پر یہ دعوئی کرنا اور اق ایک شخصیت سے آشانہیں، جے حسن عسکری کی اولاد کہا جا سکے گروہی تعصب کی بنا پر یہ دعوئی کرنا اور اق ایک شخصیت ہے آشانہیں، جے حسن عسکری کی اولاد کہا جا سکے گروہی تعصب کی بنا پر یہ دعوئی کرنا اور تا ہوں تعمل کی بنا پر یہ دعوئی کرنا اور تا ہو تا حال بقید حیات ہے، پچھ بعید نہیں، کہ اس (افسانے ) کے آغاز کا حقیقت سے اتنا ہیں تو بی تھوں " ۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

## فصل اول

## مسكه امامت ميس مختلف مداهب كابيان:

شیعه مصنف ابن المطهر مسله امامت کا ذکرکرتے ہوئے لکھتا ہے:

''امامیہ کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ عادل وحکیم ہیں وہ ظالم نہیں وہ افعال قبیحہ کا ارتکاب نہیں کرتا، وہ بندوں پر بڑا مہربان ہے اور وہی کا م کرتا ہے، جوان کے لیے سودمند ہو۔'' سلسلہ تحریر کو جاری رکھتے ہوئے لکھتا ہے:

''سرور کا تنات مَلَّ اللَّهِمَ کی وفات کے بعد امامت کا سلسلہ جاری کیا اور معصوم اولیاء مقرر کیے تاکہ لوگ سہو و خطا سے مامون رہیں اور بیہ عالم ارضی لطف وعنایت ربانی سے خالی نہ رہے، جب رسول الله مَلَّ اللَّهِ مَلَّ اللّهِ عَلَيْ اللّهِ مَلَّ اللّهِ مَلَّ اللّهُ مَلَّ اللّهِ مَلَّ اللّهِ مَلَّ اللّهِ مَلَّ اللّهِ مَلَّ اللّهِ اللّهِ مَلَّ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهِ اللّهُ مَلَّ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلَّ اللّهُ مَلَّ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلَّ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلَّ الللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَعْلَمُ اللّهُ مَلِي اللّهُ مَلِي اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَا اللّهُ مَا اللّهُ مَلْ اللّهُ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مَلْ اللّهُ مِلْ الللّهُ مَلْ اللّهُ اللللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ الللّهُ اللّهُ

- ا۔ حسن بن علی
- ۲۔ حسین بن علی
- سو۔ علی بن حسین
  - ۳۔ محد (باقر)
- ۵۔ جعفر (صادق)
  - ۲۔ موسیٰ بن جعفر
  - ے۔ علی بن موسیٰ
- ۸۔ محمد بن علی جواد
- 9\_ علی بن محمد صادی

المنتقى من منهاج السنة النبويه

۱۰ حسن بن على عسكرى

اا۔ محمد بن حسن

سالارانبیاء عُلیْم امامت کی وصیت کرنے کے بعد فوت ہوئے، بخلاف ازیں اہل سنت ان جملہ امور کے قاکل نہیں، وہ اللہ کے لیے عدل وحکمت کا اثبات نہیں کرتے، ان کی رائے میں اللہ تعالی افعال قبیحہ اور اخلال بالواجب کا مرتکب ہوسکتا ہے، اہل سنت کے نزدیک اللہ تعالی کے افعال معلل بالاغراض نہیں، بلکہ حکمت و مصلحت سے یکسرخالی ہیں، بقول ان کے اللہ تعالی ظلم وعبث کا مرتکب ہوتا ہے، اور وہ کا م نہیں کرتا جو ہندوں کے لیے اصلح ہو بلکہ وہ انواع واقسام کے معاصی و کفریات بھی انجام دیتا ہے، کرہ ارضی پرجس قدر فسادات رونما ہوتے ہیں وہ سب اس کی طرف منسوب ہیں، بقول ان انجام دیتا ہے، کرہ ارضی پرجس قدر فسادات رونما ہوتے ہیں وہ سب اس کی طرف منسوب ہیں، بقول اللی سنت اطاعت کنندہ تو اب کا مستحق نہیں اور عاصی عذاب کا استحقاق نہیں رکھتا، بعض اوقات وہ انبیاء کو عذاب میں مبتلا کرتا اور المبیس و فرعون کو جزا دیتا ہے، انبیاء معصوم نہیں بلکہ ان سے خطا اور فسق و اللہ سنت سیدنا ابو بکر خلیفہ اول ہوئے کیونکہ سیدنا عمر اور چار دیگر صحابہ یعنی ابو عبیدہ ،سالم مولی ابی حذیفہ الی سنت سیدنا ابو بکر خلیفہ اول ہوئے کیونکہ سیدنا عمر اور چار کی بیعت کر کی تھی ، پھر سیدنا ابو بکر خلیفہ نائی مقرر کیا، بعد از ان سیدنا عمر نے چھا شخاص کوخلافت کے لیے بنی بیا۔ ابو بکر نے سیدنا عمر کوخلافت کے لیے بنی بیا۔ ابو بکر نے سیدنا عمر کوخلافت کے لیے بی بیا۔ ابو بکر نے سیدنا عمر کوخلافت کے لیے بین لیا۔

پھرلوگوں نے سیرناعلی کی بیعت کر لی ،اور آپ خلیفہ قرار پائے۔ <sup>●</sup>اس کے بعداہل سنت کے بہاں اختلاف پایا جاتا ہے،بعض سیدناحسن کی امامت کے قائل ہیں اوربعض معاویہ ڈلٹٹی کوخلیفہ تسلیم

اس سے معلوم ہوا کہ کسی نے آپ کوخلیفہ مقرر نہیں کیا تھا، سیدنا عثمان کی شہادت کے چھٹے روز سیدنا علی نے منبر پر جمعہ کا خطبہ دیتے ہوئے فرمایا: ''لوگو! میں تمہاری اجازت سے یہ بات کہنا چاہتا ہوں کہ یہ (امامت وخلافت) تمہارا ذاتی معاملہ ہے اس میں کسی کو مداخلت کاحق حاصل نہیں بجز اس کے کہتم کسی کو امیر مقرر کر دوہ قبل ازیں اس ضمن میں ہمارے مابین اختلاف رونما ہو چکا ہے، اگر تمہیں (میرا خلیفہ ہونا) پیند ہے تو میں (مسند خلافت پر) بیٹھ جاؤں گا، ورنہ میں کسی پر اظہار ناراضگی نہیں کرتا، اس واقعہ کی تفصیلات تاریخ طبری (۵/ ۱۵۱، ۱۵۵) پر ملاحظہ فرما ہے ، سیدنا علی ڈھٹٹ کا بیار شاد: '' کہسی کو مداخلت کاحق نہیں۔'' اس پوری عمارت کومنہدم کر دیتا ہے، جو شیعہ نے ۱۳ صدیوں سے آج تک تعمیر کر رکھی ہے، دیکھئے (العواصم من القواصم: ۱۶۲،۱۶۲)

## کرتے ہیں، اہل سنت کے نزدیک خلیفہ سفاح عباسی کے ظہور تک خلافت بنوا میہ میں ہی رہی۔'' شبیعہ مصنف کی تر دید میں شیخ الاسلام کی تقریری:

شیعہ مصنف نے اہل سنت اور شیعہ کے جوافکار ومعتقدات بیان کیے ہیں وہ تحریف و کذب سے خالی نہیں، چنانچے ہم اس پرروشی ڈالتے ہیں۔

پہلی بات ہے ہے کہ اہل سنت اور شیعہ کے عقاید بیان کرتے ہوئے انکار تقدیر اور عدل کا ذکر بیسود ہے اس لیے کہ فریقین کے بعض گروہ ان دونوں کے قائل ہیں، مثلاً شیعہ کے بعض فرقے قدر کوسلیم کرتے اور عدل و جور کا انکار کرتے ہیں، خلافت راشدہ کے قائلین میں بعض لوگ مثلاً معتزلہ عدل و جور کے قائل ہیں، چنا نچہ اکا بر شیعہ مثلاً شخ مفید، موسوی، طوسی اور کراجکی نے بیے عقیدہ معتزلہ سے اخذ کیا، قدیم شیعہ اس کے قائل نہ تھے، اس سے واضح ہوا کہ مسائل امامت بیان کرتے ہوئے تقدیر کا ذکر و بیان قطعی طور سے غیر متعلق ہے، امامیہ سے جو بیان قل کیا ہے، وہ بھی تشنہ تھیل ہے ان کے افکار وعقائد کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

#### شيعه كے عقائد:

شیعه کہتے ہیں:

- ا۔ اللہ تعالیٰ نے حیوانات کے افعال کو پیدانہیں کیا بلکہ حوادث اس کی خلق وقدرت کے بغیر رونما ہوتے رہتے ہیں۔
  - ۲۔ اللہ تعالیٰ کسی گمراہ کوراہ راست پرنہیں لاسکتا اور نہ مدایت یافتہ کو گمراہ کرنے پر قا در ہے۔
- س۔ کوئی انسان ہدایت ربانی کامختاج نہیں، اللہ تعالیٰ نے ہر چیز واشگاف الفاظ میں بیان کر دی ہے، اس سے ہدایت باب ہونا بندے کا اپنا کام ہے، اللہ کی مدد سے ہدایت نصیب نہیں ہوتی۔
- ۵۔ مشیت ایز دی ایسے امور میں متعلق ہوتی ہے، جوظہور پذیر نہیں ہوتے اور بعض امور اس کی مشیت عامہ وقدرت تامہ کا مشیت کے بغیر وجود میں آتے ہیں، گویا وہ ذات الٰہی کے لیے مشیت عامہ وقدرت تامہ کا

ا ثبات نہیں کرتے، شیعہ کی رائے میں اللہ تعالیٰ کی صفت خلق جملہ حوادث کوشامل نہیں، بعینہ معتزلہ بھی یہی کہتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ اس میں شیعہ کے دوقول ہیں۔

باقی رہا شیعہ کا بیقول کہ: '' اللہ تعالیٰ نے ائمہ معصومین کو اس لیے پیدا کیا ہے تا کہ بیالم ارضی اس کی عنایات سے خالی نہ رہے۔''

بقول شیعہ ائمہ معصومین مجبور ومظلوم اور حد درجہ بے بس ہیں، انہیں کوئی قدرت واختیار حاصل نہیں، شیعہ سیدناعلی اور بارہ اماموں کے بارے میں بھی رسول اللہ کی وفات سے لے کر آپ کے مسند خلافت پر متمکن ہونے تک انہی خیالات کا اظہار کرتے ہیں، شیعہ اس بات کے معترف ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے ائمہ معصومین کو (تصرفات و اختیارات) کا مالک نہیں بنایا، قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ ثُمَّ اتَيْنَا الَ اِبْرَاهِيْمَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَاتَيْنَا هُمُ مُلْكًا عَظِيْمًا ﴾ (النساء: ٤/٤٥)

''ہم نے آل ابراہیم کو کتاب و حکمت سے نواز ااور ان کو عظیم سلطنت عطا کی۔'

اگر کہا جائے کہ تقرر ائم کہ کا مقصد یہ ہے کہ لوگوں پر ان کی اطاعت ضروری قرار دی جوان کا
اطاعت شعار ہوتا وہ اسے ہدایت سے بہرہ اندوز کرتے مگر لوگ ان کی نافر مانی کرتے تھے، اس کے
جواب میں کہا جائے گا، کہ لوگ صرف اسی بنا پر اللہ کی طرف سے لطف وعنایت سے محروم نہیں رہے
بلکہ اس کی وجہ بیتھی ، کہ وہ ان کی تکذیب کرتے اور ان کے احکام سے سرتا بی کے مرتکب ہوتے تھے۔
باقی رہا امام منتظر کا مسکہ! تو اس عقیدہ سے کوئی بھی نفع اندوز نہیں ہوا، نہ اس کے ماننے والے
اور نہ انکار کرنے والے۔

جہاں تک سیرناعلی ڈلٹٹؤ کے علاوہ دیگرائمہ اثناعشر کا تعلق ہے ان سے لوگ اسی طرح مستفید ہوتے رہے جیسے دیگر علماء وفضلاء سے البتہ اولی الامر سے جومنفعت مطلوب ہوتی ہے، وہ ائمہ سے حاصل نہ ہوسکی، اس سے بیحقیقت کھل کرسامنے آتی ہے، کہ ابن المطہر نے جس عنایت ربانی کا ذکر کیا ہے، وہ دجل وفریب کی کرشمہ سازی ہے اور بس۔

ابن المطہر کا بیقول کہ اہل سنت ذات باری کے لیے عدل وحکمت کا اثبات نہیں کرتے۔ دو لحاظ سے باطل ہے، اس کی پہلی وجہ بیر ہے کہ بہت سے اہل نظر وفکر جومنکرنصوص ہیں اللہ کے لیے عدل وانصاف کا اثبات کرتے ہیں، مثلاً معتز لہ اوران کے ہم نوا، اہل سنت میں سے کوئی شخص بھی اللہ کے حکیم ہونے کا منکر نہیں اور کوئی بھی اسے قبائح کا مرتکب نہیں تھہراتا ، اہل اسلام میں جوشخص علی الاطلاق ایساعقیدہ رکھتا ہواوروہ مباح الدم ہے۔

#### مسكه تفرير:

تقدیر کا مسکه متنازع فیہا ہے، متاخرین امامیہ جمہور اہل اسلام صحابہ تابعین اور اہل بیت اس مسکلہ میں معتزلہ کے ہم نوا ہیں، بیامراختلافی ہے کہ خداوندی عدل وحکمت اور اس ظلم سے کیا مراد ہے جس سے خداوند کا منزہ ہونا ضروری ہے، اللہ تعالیٰ کے افعال و احکام کے معلل ہونے میں بھی اختلاف ہے۔

- ا۔ ایک گروہ کا نقطہ نظریہ ہے کہ اللہ سے ظلم کا صدور ممکن نہیں اور وہ جمع بین الصندین کی طرح ذات باری کے لیے محال لذاتہ ہے وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ جو چیز ممکن ہواور قدرت خداوندی کے دائرہ میں داخل ہواسے ظلم سے تعبیر نہیں کر سکتے ، مثلاً اللہ تعالی اگر اطاعت شعار کو عذاب میں مبتلا کر دے اور عاصی پر انعامات کی بارش کر بے تو بقول ان کے بیظلم نہیں ، وہ کہتے ہیں ، ظلم اس تصرف کا نام ہے جس کاحق حاصل نہ ہو، جب اللہ تعالی جملہ اختیارات سے بہرہ ور ہے تو اس کا یہ فعل ظلم کیوں کر ہوا؟ عقیدہ قدر پر ایمان رکھنے والے بہت سے متحکمین اور فقہاء یہی رائے رکھتے ہیں۔
- ۲۔ دوسرے گروہ کی رائے ہے کہ ظلم قدرت خداوندی کے احاطہ میں داخل ہے اور وہ ممکنات سے بھی ہے چونکہ اللہ تعالیٰ عادل ہے اس لیے وہ ظلم کا ارتکاب نہیں کرتا، اس نے خودا پنی ذات کی مدح ان الفاظ میں فرمائی ہے:
  - ﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَظُلِمُ النَّاسَ شَيْئًا ﴾ (يونس: ١٠)٤) "الله تعالى لوگوں يرذره بحرظلم نهيں كرتا-"

ظاہر ہے کہ مدح اسی کام کے چھوڑنے پر کی جاسکتی ہے جس کے کرنے پر آ دمی قدرت رکھتا ہو۔مندرجہ ذیل آیات ملاحظہ فرمایئے:

﴿ وَمَنُ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَّلَا هَضُمًا ﴾ (طه: ١١٢/٢٠)

''جوحالت ایمان میں نیک کام کرے وہ ظلم اور کمی سے نہیں ڈرے گا۔''

﴿ وَقُضِىَ بَيْنَهُمُ بِالْحَقِّ وَهُمُ لَا يُظْلَمُونَ ﴾ (الزمر: ٢٩/٣٩)

''ان کے مابین سیح فیصلہ کیا جائے گا اور ان پرظلم نہیں کیا جائے گا۔''

﴿ وَمَا أَنَا بِظَلَّامِ لِّلْعَبِيْدِ ﴾ (ق: ١٩/٥٠)

'' میں بندوں برطلم کرئے والانہیں ہوں۔''

ندکورہ آیات میں اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کواس امر سے منزہ قرار دیا ہے، جس پر وہ قدرت

رکھتا ہے نہ کہ ایک محال بات سے جس پروہ سرے سے قادر ہی نہیں۔

تحجے حدیث میں رسول اللہ سے منقول ہے کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

''میرے بندو! میں نے اپنی ذات برظلم کوحرام قرار دیاہے۔''

اس حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اپنے آپ پرظلم کوحرام کر رکھا ہے جس طرح اس نے رحمت کواپنے لیے ضروری قرار دے رکھا ہے، قرآن میں فرمایا:

﴿ كَتَبَ عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ (الانعام: ١٢/٦)

''اس نے رحمت کواپنی ذات پرلکھر کھا ہے۔''

صیح حدیث میں وارد ہے:

''الله تعالیٰ نے جب مخلوقات کو پیدا کرنے کا فیصلہ کیا تو ایک کتاب میں جوعرش پررکھی ہے ہے الفاظ تحریر کیے،''میری رحمت میرے خضب پر غالب ہے۔''

ظاہر ہے کہ جس چیز کو ذات باری نے اپنے لیے واجب یا حرام کر رکھا ہے، وہ اس پر قادر ہے اس لیے کہ جو چیز ممکنات میں سے نہیں وہ اللہ کی ذات پر حرام یا واجب کیوں کر ہوسکتی ہے؟

اکثر اہل سنت ومحدثین ومفسرین نیز فقہاء صوفیا اور متکلمین جو تقدیر کے قائل ہیں یہی عقیدہ رکھتے ہیں، بنابریں بیلوگ خداوندی عدل واحسان کے قائل ہیں نہ کہ وہ قدریہ جن کا قول ہے کہ کبیرہ

<sup>■</sup> صحيح مسلم\_ كتاب البرو الصلة\_ باب تحريم الظلم (حديث: ٢٥٧٧)

<sup>2</sup> صحیح بخاری\_ کتاب بدء الخلق\_ باب ما جاء فی قول الله تعالیٰ ﴿ وَ هُوَ الَّذِی یَبْنَهُ الله تعالیٰ ﴿ وَ هُوَ الَّذِی یَبْنَهُ الله تعالیٰ الْخُلُق.....﴾ (حدیث: ۹۱۹) صحیح مسلم، کتاب التوبة\_ باب فی سعة رحمة الله تعالیٰ (حدیث: ۲۷۰۱)

کاار تکاب کرنے سے ایمان ضائع ہو جاتا ہے، بیٹلم کی وہی قشم ہے جس سے اللہ تعالیٰ نے اپنی ذات کومنزہ قرار دیا ہے، قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَّرَةً وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَّرَةً وَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَّرَةً ﴾ (الزلزال: ٩٩/٨)

''جو شخص ذرہ بھرنیکی کرے گا وہ اسے دیکھے گا اور جو ذرہ بھر برائی کا ارتکاب کرے گا وہ ا اسے دیکھے گا۔''

جوشخص بیعقیدہ رکھتا ہو کہ مومن کو ہدایت یاب کر کے اس پراحسان دھرنا اور کا فرکواس سے محروم رکھناظلم ہے،اس کا بیعقیدہ دواعتبار سے جہل کا مترادف ہے۔

پہلی وجہ بیہ ہے کہ چونکہ مومن کا فر پر فضیلت رکھتا ہے بنا بریں وہ اس اعزاز کامسخق ہوا، اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ بَلِ اللّٰهُ يَمُنُّ عَلَيْكُمُ أَنْ هَدَاكُمُ لِلْإِيْمَانِ إِنْ كُنْتُمُ صَلِقِيْنَ ﴿ (الحجرات: ١٧/٤٩)

'' بلکہ اللہ تم پراحسان دھرتا ہے کہ اس نے تمہیں ایمان کی جانب متوجہ کیا اگرتم سیچے ہو۔'' دوسری جگہ انبیاء کرام کی زبانی ارشاد ہوا۔

﴿ إِنْ نَحْنُ إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ﴾ ﴿ إِنْ نَحْنُ إِلَّا بَشَرٌ مِّثُلُكُمْ وَلَكِنَ اللَّهَ يَمُنُّ عَلَى مَنْ يَشَاءُ﴾ (ابراهيم: ١١/١٤)

''ہم تو صرف تمہاری طرح کے انسان ہیں مگرجس پر چا ہتا ہے اللہ اپنا حسان فرما تا ہے۔'' آیت سے آشکار ہوا کہ اللہ تعالی صرف اسی کوسز ا دیتا ہے جو اس کامستحق ہونیکو کار کو بھی عذا ب میں مبتلانہیں کرتا۔

اسی لیے بیتنل مشہور ہے:

"كُلُّ نِعُمَةٍ مِّنُهُ فَضُلُّ وَكُلُّ نِقُمَةٍ مِنُهُ عَدُلُّ"

'' ہراحسان اس کافضل ہے اور ہرسز ااس کا عدل ہے۔''

خداوند کریم خود فرما تا ہے کہ وہ گناہوں کے باعث لوگوں کوسزا دیتا ہے اور اس کے انعامات محض اس کے فضل واحسان کی کرشمہ سازی ہے۔

حدیث سیح میں وارد ہے۔ م

'' جواللدتعالی کافضل واحسان پائے تو اس کاشکرادا کرے اور جواس کے سوا (حوادث و آلام

وغیرہ ) پائے تواپنے آپ کوملامت کرے۔''

قرآن كريم ميں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ مَا أَصَابَكَ مِنْ حَسَنَةٍ فَمِنَ اللَّهِ ﴾ (النساء: ٧٩/٤)

'' تجھے جوآ رام پہنچتا ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے۔''

آیت کا خلاصہ بیہ ہے کہ جو پیندیدہ تعمتیں مثلاً نصرت خداوندی اور وسعت رزق وغیرہ تجھے حاصل ہوتی ہے، یہ عین عنایت ربانی ہے اور جو تکلیف آتی ہے، وہ تمہارے گناہوں کا ثمرہ ہے، اس آیت میں الحسنات سے مصائب وآلام مراد ہیں۔

دوسری جگه فرمایا:

﴿ وَبَلُونَا هُمْ بِالْحَسَنَاتِ وَالسَّيِّئَاتِ ﴾ (الاعراف: ١٦٨/٧)

''ہم نے تم کوآ رام وعافیت اور تکلیفات سے آ زمایا۔''

ييز فرمايا:

﴿ إِنْ تُصِبُكَ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمُ ﴾ (التوبه: ٩/٥٥)

''اگر تحقی آرام پہنچا ہے تو انہیں برامحسوس ہوتا ہے۔''

مزيدارشاد فرمايا:

﴿ إِنْ تَمْسَلُكَ حَسَنَةٌ تَسُؤُهُمُ وَإِنْ تُصِبُكُمُ سَيِّئَةٌ يَّفُرَحُوا بِهَا ﴾

(آل عمران: ۲۰/۳)

''اگرتمہیں خوش حالی نصیب ہوتی ہے تو انہیں برامحسوس ہوتا ہے اور اگر شمصیں تکلیف پہنچتی ہے تو وہ خوش ہوتے ہیں۔''

كياافعال خداوندي معلل بين؟:

مسلمانوں کا اجماعی عقیدہ ہے کہ اللہ تعالیٰ موصوف بالحکمت ہے، ایک گروہ کے نز دیک حکمت کے معنی بیرہے کہ اسے افعال العباد کاعلم ہے اور وہ حسب ارادہ ان کو وجود میں لاتا ہے، جمہور اہل سنت

■ صحيح مسلم\_ كتاب البرو الصلة، باب تحريم الظلم، (حديث:٧٧٥٢) مطولًا\_

کا خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے خلق و امر میں تھیم ہے، تھمت سے مشیت علی الطلاق مراد نہیں، اگر ابیا ہوتا تو ہرصا حب ارادہ تھیم بھی ہوتا، ظاہر ہے کہ ارادہ کی دوشمیں ہیں:

ا۔ محمود

۲۔ مذموم

اللہ تعالیٰ کے خلق وامر میں جوعوا قب محمودہ پائے جاتے ہیں اسی کو حکمت کہتے ہیں، پہلے نظریہ کے قائلین مثلاً ابوالحن اشعری اور ان کے ہم خیال فقہاء کا قول ہے کہ قرآن کریم میں جن افعال خداوندی کا ذکر آیا ہے ان میں لام تعلیل نہیں بلکہ لام عاقبت ہے (یعنی افعال اللہ معلل نہیں ہیں) بخلاف ازیں جمہور کے نزدیک خداوند تعالیٰ کے افعال واحکام معلل ہیں، تعلیل افعال کے مسکلہ کا افعال کے مسکلہ کا امامت کے مسکلہ سے کوئی تعلق نہیں، اکثر اہل سنت حکمت وتعلیل کا اثبات کرتے ہیں، جوانکار کرتے ہیں وہ دودلیلوں سے احتجاج کرتے ہیں۔

منکرین تعلیل کی پہلی دلیل:

پہلی دلیل بیہ کہ افعال خداوندی کومعلل ماننے سے تسلسل لازم آتا ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی علت کے پیش نظر کوئی کام کرتا ہے تو وہ علت کسی دوسری علت کی مختاج ہوگی بشرطیکہ بیشلیم کیا جائے کہ ہر حادث کے لیے علت کی ضرورت ہوتی ہے اور اگر حوادث بلا علت بھی ظہور پذیر ہوسکتے ہیں تو سرے سے اثبات علت کی ضرورت ہی لاحق نہیں ہوتی۔

منکرین تعلیل کی دوسری دلیل:

منکرین تعلیل دوسری دلیل بیپیش کرتے ہیں کہ اللہ تعالی جب علت کی بنا پرکوئی کام انجام دیتا ہے تواس کا مطلب بیہ ہوا کہ علت سے اس کے فعل کی تنگیل ہوتی ہے،اس لیے کہ اگر علت کا وجوداس کے عدم سے اولی نہ ہوتا تو اسے علت ہی نہ کہتے ظاہر ہے کہ جوابیخ افعال کی تکمیل میں کسی دوسرے کا مختاج ہے وہ بذات خود ناقص ہونا ذات باری کے لیے متنع ہے۔

منکرین تعلیل معتزلہ کے اصولوں کے مطابق ان پر ججت قائم کرتے ہوئے کہتے ہیں۔

جس علت کی بنا پر کوئی فعل انجام دیا گیا ہے، اگر ذات خداوندی کے اعتبار سے علت کا وجود و عدم کیساں ہے تو وہ علت نہیں ہوسکتی ، اور اگر علت کا وجود اس کے عدم سے افضل ہے تو پھر دو حال سے خالی نہیں:

ا۔ علت ذات باری سے جدا ہوگی اندریں صورت اس فعل کی تکمیل کسی اور کے ذریعہ ہوگی۔

۲۔ دوسرایہ کہ علت کا قیام ذات باری کے ساتھ ہواس صورت میں اس کامحل حوادث ہونا لازم آئے گا۔

## محوزین تعلیل کے دلائل:

مجوزین تغلیل کے یہاں اختلاف پایا جاتا ہے، معتزلہ تغلیل کی بنا پرجس بات کا اثبات کرتے ہیں وہ بالائے ادراک ہے ان کی رائے میں جس علت سے فعل کا صدور ہوتا ہے، وہ فاعل سے منفصل ہوتی ہے اور فاعل کے لیے اس کا وجود وعدم کیساں ہوتا ہے، قائلین تعلیل کے افکار ونظریات کی توضیح ہوتی ہے اور فاعل کے لیے اس کا وجود وعدم کیساں ہوتا ہے، قائلین تعلیل کے افکار ونظریات کی توضیح ہیہ ہے:

''اللہ تعالیٰ میں حب ورضا کی صفت پائی جاتی ہے، یہ ارادہ کی نسبت اخص ہے، بخلاف ازیں معتز لہ اور اکثر اشاعرہ محبت، رضا اور ارادہ کو یکساں قر اردیتے ہیں، جمہور اہل سنت کی رائے میں اللہ تعالیٰ کفر کو بیند نہیں کرتا، اگر چہد گیر مخلوقات کی طرح کفر بھی اس کے ارادہ کی حدود میں داخل ہے، اس لیے کہ یہ بھی حکمت پر ببنی ہے، اس میں شبہیں کہ کفر فاعل کے اعتبار سے شرہے مگر یہ ضروری نہیں کہ جوفعل فاعل کے اعتبار سے شرہووہ کسی حکمت سے خالی ہو، بلکہ مخلوقات خداوندی میں بعض حکمتیں دگاہ سے اوجھل رہتی ہیں۔''

مانعین تغلیل نے علت کے شلسل کا جواعتراض وارد کیا ہے، تغلیل کے قائلین اس کے دوجواب دیتے ہیں۔

پہلا جواب ہے ہے کہ حوادث کا بیتسلسل مستقبل میں ہوگا نہ کہ حوادث ماضیہ میں ،اللہ تعالی بنا بر حکمت جب کوئی فعل انجام دیتا ہے ،تو وہ حکمت بعداز فعل رونما ہوجاتی ہے ، جب اس حکمت سے ایک اور حکمت مطلوب ہوگی تو بیتسلسل فی المستقبل ہوگا ، جو جمہور امت کے نزد یک جائز ہے اس لئے کہ انعامات جنت اور عذا ب دوز خ دونوں دائمی ہیں حالانکہ ان میں بھی حوادث رونما ہوتے رہیں گے ، البتہ جم  $\mathbf{0}$  اس کا منکر ہے اس کی رائے میں جنت و دوز خ فانی ہیں۔

<sup>•</sup> جہم بن صفوان کوفہ میں پیدا ہوا، یہ بڑاطلیق اللیان تھا، البت علم سے بے بہرہ تھا، کوفہ زنا دقہ کا گھر تھا، جہم ایک زندیق سے ملا اور اس سے انکار صفات کا عقیدہ اخذ کیا، جہم کی رائے میں ذات باری کو صفات مخلوق سے متصف قرار نہیں دیا جا سکتا، پھر جہم جبر کا قائل ہو گیا اور کہنے لگا کہ انسان مجبور محض ہے اور اس میں

ابو ہذیل علّا ف کا خیال ہے کہ اہل جنت و دوزخ کی حرکات ختم ہوجا ئیں گی اور وہ دائمی سکون میں رہیں گے، اس کی وجہ بیاعتقاد ہے کہ حوادث کانشلسل ماضی میں ممتنع ہے، اس میں اہل اسلام کے دوقول ہیں۔

بعض کا قول ہے کہ اللہ تعالی ازل ہی میں جب جا ہتا کلام کرتا اور وہ ہمیشہ سے فعال رہا ہے، وہ پیشی کہتے ہیں کہ اللہ کے سواہر چیز حادث ہے اور ذات باری کی طرح کوئی چیز قدیم نہیں ہے۔ فلا سفہ کے عقائد و دلائل:

بخلاف ازیں فلاسفہ افلاک کو قدیم مانتے اور بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ ذات باری تعالی اشیاء کا مبدع (ایجاد کنندہ) ان کی علت تامہ اور موجب بذاتہ ہے، بیگر اہانہ نظریہ ہے اس لیے کہ علت و معلول باہم لازم وملزوم ہوتے ہیں اور علت معلول سے متاخر نہیں ہوسکتی ، حوادث دنیائے ارضی میں مشہور ومعروف ہیں، اگر صانع موجب بذاتہ حوادث کی علت تامہ اور معلول کوستلزم ہوتا تو حوادث ہر گز عالم وجود میں نہ آتے ، اس لئے کہ حوادث کا ظہور علت تامہ از لیہ سے متنع ہے۔

اگر عالم کوقد یم مانا جائے تو اس کے مبدع کوعلت تامہ تسلیم کرنا پڑے گا اور علت تامہ کا معلول اس سے الگنہیں ہوسکتا، بنابریں حوادث کا ظہور وشیوع اس امر کی دلیل ہے کہ ان کا فاعل علت تامہ

استطاعت بالکل نہیں پائی جاتی ، بیر حراق سے نقل مکانی کر کے خراسان اور مشرقی ممالک میں پہنچا اور وہاں حارث بن شرح کا کا تب بن گیا جس نے والیے خراسان نصر بن سیار کے خلاف علم بغاوت بلند کر رکھا تھا، یہاں اس نے اپنے گراہا نہ عقائد کی نشر واشاعت کا بیڑا اٹھایا ، محدث ابن ابی حاتم بطریق صالح بن احمد بن شبل روایت کرتے ہیں کہ میں نے ہشام بن عبدالملک اموی کا خط بنام نصر بن سیار پڑھا تھا، ہشام لکھتا ہے: '' تمہارے علاقہ میں دہریہ میں سے جہم نامی ایک شخص اٹھا ہے اگر قابو چلے تو اسے تہ نیخ کر دو۔''

حارث بن شریج اور نصر بن سیار کے اعوان وانصار کے ما بین جوجھڑ پیں ہوئی تھیں ان میں حارث کوتل کیا گیا تھا اور جہم قیدی ہوا، نصر نے اپنے کوتوال سلم بن احوز کو تھم دیا کہ وہ جہم کوتل کر دے، چنانچہ ۱۲۸ھ میں الحاد کے جرم میں جہم کو تہ تیج کیا گیا ، محدث ذہبی میزان الاعتدال میں لکھتے ہیں: ''جہم بن صفوان گراہ اور بدعتی تھا، یہ جہمیہ کا سردار تھا، نوعمر تابعین کے زمانہ میں ہلاک ہوا، اس سے کوئی حدیث مروی نہیں مگر اس نے عظیم شرارت کی تخم کاری کی۔

نہیں ہے، جب ازل میں علت تامہ منفی ہوگئ تواس سے قدم عالم کے عقیدہ کا بطلان ثابت ہو گیا،مگر اس سے ذات خداوندی کے متعلق ازلی اور فعّال لیما پیشاء ہونے کی نفی نہیں ہوتی۔

قدامت عالم کی سب سے اہم دلیل فلاسفہ کے نزدیک ہے ہے کہ حوادث کا ظہور سبب حادث کے بغیر ممکن نہیں، بنا بریں ایسی ذات کا وجود بھی ممتعات میں سے ہوگا جو پہلے افعال سے معطل رہی اور پھر کسی سبب کے ظاہر ہوئے بغیر افعال کو انجام دینا شروع کیا، فلاسفہ کی اس دلیل سے قدامت عالم ثابت نہیں ہوتی، البتہ ہے بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ تعالی ازل ہی سے فعال رہا ہے، جب بے بات شایم کر لی جائے کہ وہ ایسے افعال کا فاعل ہے جن کا قیام ذات خداوندی کے ساتھ ہے، یا اسے بات شایم کر لی جائے کہ وہ ایسے افعال کا فاعل ہے جو رفتہ رفتہ ظہور پذیر ہوتے رہتے ہیں تو اس سے بے دلیل پوری ہوجائے گی اور بیمی شایم کرنا پڑے گا، کہ اللہ تعالی کے سواہر چیز پہلے معدوم اور پھر عالم وجود میں آئی ، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ قرآن کریم کی متعدد سورتوں مثلاً سورہ انعام (آیت: ۱۰)، الرعد (آیت: ۱۲)، علی فر (آیت: ۱۲)، اور زم (آیت: ۱۲) ،اور زم (آیت: ۱۲) ، میں فر مان باری تعالی ہے۔

﴿ خَالِقُ 'كُلِّ شَيْءٍ ﴾ "دوه هر چيز كاخالق ہے۔"

یہ امرمختاج بیان نہیں کہ مخلوق وہی چیز ہوتی ہے جو پہلے معدوم ہو، لہذا مخلوقات میں سے کوئی چیز ہوتی ہے جو پہلے معدوم ہو، لہذا مخلوقات میں سے کوئی چیز ہمی اللہ کی مقارن نہیں ہوسکتی ، بخلاف ازیں فلاسفہ کا قول ہے ، کہ عالم معلول ہے اور ذات باری اس کے لیے موجب ومفیض ہے ، اللہ تعالی کو جو تقدم عالم پر حاصل ہے وہ عظمت و شرافت کے اعتبار سے ہے زمانہ کے لحاظ سے نہیں۔

## ایک دوسری دلیل سے اثبات مقصود:

دوسری وجہ بیہ ہے کہ وجود مفعول کے وقت فاعل کا پایا جانا ضروری ہے، اس کا معدوم ہونا جائز نہیں ،اس لیے کہ معدوم کسی دوسری چیز کو وجود میں نہیں لاسکتاں علاوہ ازیں مفعول کے وجود میں آنے ہی سے اللہ تعالیٰ کی صفت ایجاب واحداث کا اثبات ہوگا، اگر فرض کیا جائے کہ اس نے کوئی کام انجام دیا، اسے چاہا اور وہ فعل معدوم ہونے کے بعد وجود میں آگیا تو اس سے لازم آئے گا کہ اس کے فعل و ایجاب کے وقت مفعول موجود نہ ہوگا، بنا ہریں جب موجب حوادث کے متعلق یہ فرض کر لیا جائے کہ اس کی حالت میں کوئی تبدیلی بیدا ہوجس وہ دوسری چیز کو پہلی کے بعد وجود میں لاتا ہے بجز اس کے کہ اس کی حالت میں کوئی تبدیلی بیدا ہوجس

کی بنا پروہ دوسری کو بیدا کر سکے تو وجود اثر کے وقت مؤثر تام معدوم ہوگا اور بیمحال ہے۔

مثلاً جب کوئی شخص فاصلہ طے کررہا ہواور مسافت کی جزء ٹانی کا طے کرنا جزء اوّل کے ساتھ مشروط ہوتو اس صورت میں پہلی جزو طے کرتے وقت چندا موررونما ہوں گے جواس کے ساتھ قائم ہوں گے، مثلاً فدرت اورارادہ وغیرہ۔ انہی کی بنا پر جزء ٹانی وجود میں آئے گی۔ اس لیے نہیں کہ جزء اوّل کے معدوم ہونے سے ہی وہ جزء ٹانی کو طے کر لے گا، جب اللہ تعالیٰ کے احداث حوادث کو سابق الذکر مثال کے ساتھ تشبیہ دی جاتی ہے، تو اس سے لازم آتا ہے، کہ ہر حادث کو وجود میں لاتے سابق اللہ کو مثال کے ساتھ تشبیہ دی جاتی ہے، تو اس سے لازم آتا ہے، کہ ہر حادث کو وجود میں لاتے وقت اللہ تعالیٰ کے احوال بدلتے رہیں گے، اس لیے کہ اگر اس کی حالت میں تبدیلی نہیں آتی اور اس کی حالت وحادث کو پیدا کرنے سے پہلے اور بعد کیساں رہتی ہے تو دونوں وقتوں میں سے ایک کے مختص بالاحداث ہونے کے لئے کسی خصص کی ضرورت ہوگی، یہ بھی ظاہر ہے کہ صدور حوادث کے لیے فاعل کا وجود ناگز ہر ہے، حالا نکہ ایز دمتعال ازل سے ابد تک ایک ہی حالت پر ہے اس میں تبدیلی پیدانہیں ہوئی، اندریں صورت ایک وقت کا کسی حادثہ سے خص ہونا ممتنع ہوگا۔

ابن سینا اور قائلین قدامت عالم نے معتزلہ کے خلاف مذکورۃ الصدر دلیل سے احتجاج کیا ہے وہ اپنا نظریہ یوں بیان کرتے ہیں۔

بقول معتزلہ جب اللہ تعالیٰ ازل میں بے کارتھا اور کچھنہیں کرتا تھا تو اب بھی وہ اسی حال پر قائم ہے لہذا ہے کار ہوا میں ہے کہ یہ کہ یہ النہ اسے فرض کیا گیا ہے کہ وہ فاعل ہے، یہ خلاف مفروض ہے، خلا ہر ہے کہ یہ استحالہ ذات باری کو معطل عن الفعل تسلیم کرنے سے لازم آیا۔''

اس دلیل کے جواب میں قدامت عالم کا عقیدہ رکھنے والوں سے کہا جائے گا کہ یہ دلیل تہمارے خلاف پڑتی ہے، تم ذات باری کو بسیط مانتے ہوجس سے حوادث تو صادر ہوتے ہیں مگر کوئی فعل و وصف اس کی ذات کے ساتھ قائم نہیں، اگر حوادث کا صدوران وسائط کی وجہ سے ہوتا ہے جو ذات باری کی قدامت کی وجہ سے وسائط بھی قدیم ہول گے، خاات باری کی قدامت کی وجہ سے وسائط بھی قدیم ہول گے، حالانکہ قائلین قدامت کا قول ہے کہ اس ذات قدیم سے حودث کا صدور متنع ہے جوایک ہی حالت پر قائم رہے۔

مغتزله کی تیسری دلیل:

معتزلہ کی تیسری دلیل بیہ ہے کہ ذات باری فیاض ہے اور اس کا فیض ہمیشہ جاری رہتا ہے،

بعض اوقات کو حدوث کے ساتھ اس لیے مختص کر دیا جاتا ہے کہ استعداد قبول میں تبدیلی پیدا ہوتی رہتی ہے، اور استعداد وقبول کا حدوث حدوث حرکات کا سبب ہے، بیہ ظاہر البطلان ہے اس لیے کہ بیاس صورت میں ممکن ہے جب ذات باری جو کہ فعال اور دائم الفیض ہے استعداد وقبول کوخود جنم نہ دیتی ہو، جبیبا کہ عقل فعال کے متعلق کہا جاتا ہے کہ وہ دائم الفیض ہے۔

جب اللہ تعالی جملہ اشیاء کا خالق ہے تو وہ ایسی علت نامہ نہیں ہوسکتا ہے جواز لی ہواور اپنے معلول کوسٹزم ہوا کیوں کہ اس سے جلول کا از لی ہونا لازم آتا ہے اور جب ذات باری کے سوا ہر چیز اس کی معلول ہے تو اس کے ما سوا کو از لی تسلیم کرنا پڑے گا، یہ دلیل خلاف حس اور بدیہی العناد ہے البتہ یہ دلیل ان متعلمین پر ججت ہوسکتی ہے، جن کا اعتقاد ہے کہ اللہ تعالی اپنی قدرت و مشیت کے لحاظ سے ازل میں فعل و کلام پر قادر نہ تھا، بلکہ فعل اور کلام اس کے لیے متنع تھے اور جو کا م متنع ہووہ قدرت کے دائرہ سے خارج ہوتا ہے بعد ازاں اللہ تعالی فعل و کلام پر قادر ہو گیا اور وہ امتناع ذاتی سے امکان ذاتی میں منقلب ہو گیا، معتزلہ اور ان کے ہم نواشیعہ اور کرامہ بھی یہی عقیدہ رکھتے ہیں۔

## کلام باری ہے متعلق علماء کے مداہب:

ابن کلاب <sup>©</sup> اور ابوالحسن اشعری <sup>©</sup> کا قول ہے کہ کلام شے واحد لذاتہ ہے اور وہ قدرت و

- ابن کلاب کا نام عبداللہ بن سعید تمیمی بھری ہے، سید مرتضی زبیدی شرح قاموں مادہ '' کلب'' میں لکھتے ہیں: مجلس مناظرہ میں شدت مجادلہ کی بنا پر اسے ابن کلاب کہنے گئے، کلاب اس کے دادا کا نام تھا، یہ اہل سنت کے فرقہ کلا بیہ کا سردار تھا، مامون کے عہد خلافت میں ابن کلاب اور معتزلہ کے مابین مناظر ہے ہوا سنت کے فرقہ کلا بید کا سردار تھا، مامون کے عہد خلافت میں ابن کلاب اور معتزلہ کے مابین مناظر ہے ہوا کر تے تھے، یہ دس سے میں اس کا تذکرہ موجود ہے۔ ابن الندیم نے الفہر ست (ص: ۲۵۵) میں ایک تخص عبداللہ بن مجمد بن کلاب القطان کا ذکر کیا ہے مگر وہ عبداللہ بن سعید بن کلاب کے علاوہ کوئی اور شخصیت ہے ان دونوں کے والد کا نام بھی الگ الگ ہے۔ اس شخصیت پر بحث ہو سکتی ہے۔
- ان کا نام علی بن اساعیل کنیت ابوالحسن اورنسبت اشعری ہے۔ ۱۲۲ھ میں پیدا ہوئے ،اور ۳۳۳ ھے میں وفات پائی ، یہ کبار ائمہ متکلمین میں سے تھے، آغاز کار میں معتزلی المشر ب اور جبائی المتوفی (۲۳۵۔ ۲۳۵) کے شاگر درشید تھے۔ ۲۰۰۳ ھے میں میں پختہ سالی کو پہنچ تو اللہ تعالی نے ہدایت نصیب فرمائی، مسلک اعتزال کو خیر باد کہہ کریہ معتزلہ کے خلاف نبرد آزما ہوئے ،اوران کی تردید میں درس و مناظرہ کا آغاز کیا، ابتداءً یہ طریق جدل و تاویل اور مسلک سلف کی درمیانی راہ پر گامزن ہوئے، پھر

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

مشیت کے تحت داخل نہیں۔

بعض متکلمین محدثین وفقهاء اور بقول علامه شهرستانی سلف و حنابله کے نزدیک کلام یا حروف و اصوات قدیمة الاعیان کا نام ہے جواس کی مشیت وقدرت سے وابسته نہیں، یہ عقیدہ سالمیه <sup>●</sup> کی جانب بھی منسوب کیا جاتا ہے، مگر جمہورائمہ حنابلہ <sup>●</sup> بیعقیدہ نہیں رکھتے۔ بلکہ ان میں سے ایک گروہ اس کا معتقد ہے، بعض مالکیہ اور شافعیہ بھی یہی رائے رکھتے ہیں۔ان کے طریق استدلال کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔

دلیل سے معلوم ہوتا ہے کہ حوادث ہمیشہ نہیں رہتے اور ان کا ایک مبدا ہوتا ہے، حوادث میں سے کوئی بھی ایسانہیں جس سے پہلے کوئی دوسرا حادث نہ ہو، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ حوادث جس چیز سے مقارن ومتصل ہوں وہ بھی حادث ہوگی، لہذا باری تعالیٰ کا اپنی مشیت کے شروع ہی سے فاعل ومتکلم مونامتنع ہے بلکہ ذات باری کا فعل و کلام پر قادر ہونا بھی محالات میں سے ہے اس لیے کہ محال پر قدرت رکھنا بھی محال ہوتا ہے، ان کا قول ہے کہ مذکورۃ الصدر دلیل سے جسم کا حادث ہونا ثابت ہوا، کیوں کہ جسم حوادث سے خالی نہیں اور جو چیز حوادث سے خالی نہ ہو وہ خود حادث ہوتی ہے، وہ نوع حوادث اور عین حوادث کے مابین کے حفر ق نہیں کرتے۔

اس دلیل کے جواب میں فلاسفہ اور ان کے ہم عقیدہ علماء سے کہا جائے گا، کہ جس دلیل سے تم نے عالم کا حادث ہونا ثابت کیا ہے، بعینہ یہی دلیل عدم حدوث پر دلالت کرتی ہے، اور اس سے تمہار ا

خالص جادہ سلف کے پیروبن گئے اور غیبی افکار و معتقدات میں صرف اس کا اثبات کرنے گئے جونصوص سے ثابت ہو، اس عقیدہ کی تشریح و توضیح کے لیے آپ نے اپنی آخری کتب تصنیف کیں، ان میں: '' کتاب الابانة '' عام طور پر متداول ہے اشعری کے سیرت نگاروں کے نزد یک بیان کی آخری تصنیف ہے۔ (دیکھئے شذرات الذہب) مشیت ایزدی یہی تھی کہ امام اشعری کو طریق سلف کا پیروکار بنایا جائے، اشاعرہ طریق سلف کے خلاف جو کچھ کہتے ہیں اور انہیں امام اشعری کی جانب منسوب کرتے ہیں، یہ حقیقت ہے کہ اشعری کا دامن اس سے پاک ہے اور وہ ان سب مسائل سے رجوع کر کے صرف انہی باتوں کے قائل ہوگئے تھے جو کتاب الابانة میں درج ہیں۔

سالمیہ ہشام بن سالم جوالیقی کے پیروکار تھے قبل ازیں ہشام بن سالم کا حال مذکور ہو چکا ہے۔

2 حنابلہ غیبی معتقدات میں نصوص کے پیروکار تھے اور ان کو بدوں تاویل ظاہر پرمحمول کرتے تھے، البتہ یہ یا بندی عاید کرتے تھے، کہ ﴿ لیس کمثلہ شیء ﴾

مدعا ثابت ہونے کی بجائے اس کی تقیض ثابت ہوتی ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ حادث کاممکن ہونا ناگزیر ہے اور ممکن کا ایک پہلو دوسرے پہلو پر کسی مرخ تام کی بنا پر راج ہوتا ہے، اور امکان کے لیے کوئی مقرر وفت نہیں، جو وفت بھی مقدر کیا جائے گا، امکان اس سے قبل ثابت ہوگا، لہذا فعل کا شروع ہی سے ممکن اور جائز ہونا واجب تھہرا۔ اس سے یہ بھی لازم آیا کہذات باری ازل ہی سے اس پر قادر تھی، نیز الیے حوادث کا جواز ثابت ہوا، جن کی نہ ابتدا ہے نہ انتہاء۔

#### قدرىيەدمىغىزلەكا زاوپەنگاە:

قدریہ ومعتزلہ بیشلیم نہیں کرتے کہ امکان حوادث کا کوئی نقطۂ آغاز نہیں ، البتہ وہ اس بات کا اعتراف کرتے ہیں کہ حوادث کا مسبوق بالعدم ہونا شرط ہے ، اس کی کوئی ابتداء نہیں ، اس لیے کہ ہماری رائے میں حوادث کا قدیمۃ النوع ہونا محال ہے ، بلکہ ان کا حادث النوع ہونا ضروری ہے ، مگر حدوث کسی خاص وقت میں واجب نہیں ، بنا بریں حوادث کا آغاز نہیں ہوتا ، اور وہ مسبوق بالعدم ہوتے ہیں برخلاف جنس حوادث کے۔

#### مزيد فرمايا:

سوال بیہ ہے کہ آیا امکان حوادث کی کوئی انتہا بھی ہے یا نہیں؟ جس طرح اس سے بالآخر جمع بین انقیصین لازم آتا ہے، اسی طرح پہلی دلیل سے آغاز ہی میں دونقیضوں کو جمع ہونا لازم آتا ہے، آگے چل کرفرماتے ہیں۔

## شیعه مصنف کی غلط بیانی:

'' قادر مختار وہ ذات گرامی ہے کہ اگر چاہے کرے اور اگر چاہے نہ کرے وہ جس چیز کو وجود میں لا نا چاہتا ہے وہ ظہور پذیر ہوتی ہے،اور وہ جسے ہیں چاہتا وہ عالم وجود میں نہیں آتی۔''

#### شیخ الاسلام ابن تیمیه رشالته فرماتے ہیں:

مقصود یہاں اصل مسکہ تعدیل کی توضیح وتشریح ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ شیعہ مصنف اہل سنت کے مسائل کا حلیہ بگاڑ کر غلط انداز میں پیش کر کے انہیں طعن وتشنیع کے تیروں سے چھلنی کرتا اور ان مسائل کے حقائق و دلائل کو دانستہ بیان نہیں کرتا، شیعہ مصنف اہل سنت سے جو مسائل نقل کرتا ہے، یا وہ غلط ہوتے ہیں، یا جمیع اہل سنت یا اکثر اہل سنت پر دروغ بیانی کے آئینہ دار ہوتے ہیں، جن مسائل کے ذکر و بیان میں وہ سچا ہوتا ہے، ان میں اہل سنت کا قول اس کے طرز بیان سے بہتر ہوتا ہے، زیادہ

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

تر شیعه مصنف اشاعره <sup>©</sup> کومدف ملامت بنا تا ہے، حالانکہ وہ معتز لہ اور روافض دونوں سے بہتر ہیں۔ اشاعرہ کے خلاف استدلال کرتے ہوئے کہتے ہیں:

#### معتزله كےخلاف اشاعرہ كااستدلال:

تمہارے نقطہ نظر کا انحصار اسی دلیل پر ہے یہی وجہ ہے کہ دہریہ و فلاسفہ اور ابن سینا کوتمہارے خلاف صف آرائی کا موقع ملا۔

در حقیقت بید دلیل حدوث عالم کی مثبت نہیں بلکہ اس کے منافی ہے، جب حادث کے لیے کسی سبب حادث کی ضرورت ہوتی ہے اور بید لیل حدوث حادث بلاسب کوستلزم ہے تو اس سے بیدا زم آیا کہ اللہ تعالی نے کسی چیز کو پیدا نہیں کیا۔

جب ہمارے نز دیک ممکن کے دونوں پہلوؤں میں سے بلا مرجح ایک کوتر جیجے دینا جائز ہے، تو اس سے اثبات صانع کا راستہ بند ہو جائے گا حالانکہ تم اسی پرگا مزن ہو۔

اشاعره معتزله کی تر دید کرتے ہوئے کہتے ہیں:

''تم اللہ تعالیٰ کے افعال کوعلل حادث سے معلل قرار دیتے ہو،تم سے کہا جائے گا کہ آیا تہارے نزدیک حوادث کا کوئی سبب حادث بھی ہے یا نہیں؟ اگرتم اثبات میں جواب دوتو حوادث کا کشار کے نزدیک حوادث کا کوئی سبب حادث بھی ہے اورا گرتم سبب حادث کوضروری تصور نہیں کرتے تعلیل لازم آتا ہے، جوتمہار نے نظریہ کے خلاف ہے اورا گرتم سبب حادث کوضروری تصور نہیں کرتے تو پھرتم سے کہا جائے گا کہ حوادث کی کوئی غایت حادثہ بھی نہیں اس لیے کہ فاعل محدث کے فعل کے لیے کسی سبب یا غایت کا وجود ازبس نا گزیر ہے، اگرتم کہو کہ احداث حوادث کا کوئی سبب نہیں ہوتا تو

۲۔ پھرمعتزلہ کے مخالف ہو گئے تاہم ان کا مسلک طریق سلف اور اہل اعتزال کے بین بین تھا۔

س۔ امام اشعری پر تیسرا دوریہ آیا کہ خالص سلفی المشرّب ہوگئے اور اس ضمن میں ''کتاب الابانة ''
تصنیف کی وہ چاہتے تھے کہ اسی مسلک پر وہ مالک حقیقی سے ملیں، جہاں تک اشاعرہ لینی اس کلامی
فرقے کا تعلق ہے جو آپ کی جانب منسوب ہے وہ پہلے اور تیسر بے دور میں امام اشعری کی نمائندگی نہیں
کرتا اشاعرہ کا مسلک امام اشعری کے ان ارشادات سے ماخوذ ہے جو آپ کے دور ثانی سے تعلق رکھتے
ہیں، اس کے بعد آپ نے ان مسائل سے طریق سلف کی جانب رجوع کر لیا تھا۔

ا شاعرہ ابوالحسن اشعری کی جانب منسوب ہیں، امام اشعری کے حالات پر حاشیہ گزر چکا ہے، امام اشعری تین مختلف مراحل وادوار سے گزرے تھے:

ا۔ پہلے معتز کی المشرب تھے۔

اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ پھراس کی غایت مطلوبہ بھی کوئی نہیں ، اگرتم یہ کہو کہ جس فاعل کے فعل سے کوئی حکمت مقصود نہیں وہ نادان ہے اور اس کا فعل عبث ہے ، جواباً کہا جا سکتا ہے ، کہ سبب حادث کے بغیر کسی چیز کو پیدا کرنا بھی نادانی ہے ، بلکہ عقلاً یہ اس سے مذموم تر ہے جو شخص یہ کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ کے افعال مشیت کے تابع اور بلاعلت ہوتے ہیں ، اس کا قول تمہارے قول سے بہتر ہے کیونکہ یہ قول شلسل سے خالی ہے اور اس سے یہ استحالہ بھی لازم نہیں آتا کہ وہ ایسی حکمت کی بنا پر کام کرتا ہے جو اس سے منفصل ہوتی ہے ، بلا شبہ معتزلہ کا قول تسلسل کی زد میں نہیں آتا ، مگر اہل سنت والحدیث میں سے جو لوگ تعلیل کے معتقد ہیں وہ جملہ اعتراضات سے نے جاتے ہیں۔

فعل فتبيح اور ذات بارى:

شیعه مصنف کا به قول که اہل سنت کے نزدیک اللہ تعالیٰ فعل فیجے اور اخلال بالواجب کا مرتکب ہوسکتا ہے، قطعی طور پر بے بنیاد ہے، اس لئے کہ کوئی مسلم به عقیدہ نہیں رکھتا، البتہ منکرین تقدیر اللہ تعالیٰ کومخلوقات پر قیاس کرتے اور کہتے ہیں کہ وہ بھی واجبات اور محرمات کا پابند ہے، گویا وہ افعال فعد وافعال مخلوق جیسا تصور کرتے ہیں، بخلاف ازیں شیعہ اور اہل سنت میں سے جولوگ تقدیر کے قائل ہیں وہ بالا تفاق به عقیدہ رکھتے ہیں کہ جس طرح اللہ تعالیٰ ذات وصفات میں بے نظیر ہے، اس طرح وہ اپنے افعال میں بھی عدیم المثال ہے، بنابریں جواشیا وامور ہم پر واجب یا حرام ہیں اس پر واجب وحرام نہیں اور جو چیز ہمارے لیے فیج ہے وہ اس کے ق میں فیج نہیں، وہ اس ضمن میں بھی متحد الخیال ہیں کہ اس کے وعدہ کا وقوع ناگزیر ہے، قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يُخْلِفُ الْمِيْعَادَ ﴾ (آل عمران: ٩/٣) الرعد: ٣١/١٣) ثالله لَا يُخْلِفُ الْمِيْعَادَ ﴾ (آل عمران: ٩/٣) ثالله تعالى وعده كي خلاف ورزي نهيس كرتا-

اسی طرح الله تعالی انبیاء واولیاء کوعذاب میں مبتلانہیں کرتا، بلکہ جنت میں داخل کرے گا،البتہ دومسائل میں ان کے یہاں اختلاف یا یا جاتا ہے۔

## پېلامسىكە:

پہلامسکلہ بیہ ہے کہ آیا بنی نوع انسان اپنی عقل کے بل بوتے پربعض افعال کے حسن کومعلوم کر سکتے ہیں یانہیں، نیز بیہ کہ کیا ذات الہی اپنے افعال سے متصف ہے، یانہیں؟ اسی طرح کیا وہ بعض افعال کی قباحت اور ذات باری کے ایسے افعال سے منز ہ ہونے کوبھی جانتے ہیں یانہیں؟ اس میں دو

قول ہیں۔

۔ پہلاقول بیہ ہے کہ عقل کی مدد سے حسن وقبح کو معلوم نہیں کیا جاسکتا، اللہ کی ذات میں تواس لیے نہیں کہ قبیح کہ صدوراس سے ممتنع لذاتہ ہے اور بندوں کے حق میں حسن وقبح کے نہ معلوم ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ حسن وقبح کا اثبات صرف شریعت سے ہوتا ہے، بیا شاعرہ اور بہت سے فقہاء کا قول ہے، اگر حسن کو ملائم وموافق اور قبیح کو منافی و مخالف کے معنی میں لیا جائے تو بیان کے نزدیک بالاتفاق عقل سے معلوم کیا جا سکتا ہے، علی مذا القیاس اگر حسن سے صفت کمال اور فتح سے صفت نقصان مراد لی جائے تو اس کا عقل سے دریا فت کرنا ممکن ہے۔

۔ دوسرا قول یہ ہے کہ عقل کی مدد سے اللہ تعالیٰ اور بندوں کے بہت سے افعال کاحسن وقبح معلوم کیا جا سکتا ہے، معتزلہ کے دوش بدوش کرامیہ، ● جمہور حنفیہ ابوبکر ابہری مالکی اور حنابلہ میں سے ابوالحسن تمیمی اور ابوالخطاب کلواذی بھی اسی کے قائل ہیں۔ ابوالخطاب نے بیان کیا ہے کہ بہت سے اہل علم یہی عقیدہ رکھتے ہیں۔ مثلاً محدثین میں سے ابوسنجری اور سعد زنجانی کا یہی نظریہ ہے۔

#### درود شرع سے پہلے ظرواباحت کا مسکلہ:

ا گرکسی معاملہ میں شریعت کا کوئی تھم وارد نہ ہوتو اس کے بارے میں کیا فیصلہ صادر کیا جائے؟

کرامیہ محد بن کرام سیتانی التوفی ۱۵۵ ہے کی پیروی کرتے ہیں یہ بڑا عابدوز اہدتھا اس کی شب زندہ داری کے پیش نظر ہزاروں لوگ اس کے دام فریب میں آگئے، محدث ابن حبان اس کے بارے میں فرماتے ہیں، اس نے سب نداہب میں سے گھٹیا ندہب اختیار کیا تھا، احادیث نبویہ میں سے ضعیف ترین احادیث جمع کر رکھی تھیں، اس نے امام بخاری ڈسٹن کی خدمت میں ایک کتاب بھیج کر اس میں درج کردہ احادیث کے متعلق دریافت کیا ان میں بیرحدیث بھی تھی" زہری سالم سے اور وہ اپنے والد سے مرفوعاً روایت کرتے ہیں کہ ایمان کم وہیش نہیں ہوتا۔" امام بخاری نے کتاب کی پشت پر ارقام فر مایا: جو شخص بیراحادیث بیان کرے وہ ضرب شدید اور جس طویل کا مستوجب ہے۔ ابن الکرام کا نظرید تھا کہ قول باللیان کا نام ایمان ہے، اگر دل میں کوئی شخص گفر کا معتقد ہوتو زبان سے کلمہ پڑھ کروہ مومن ہوسکتا ہے، کرامیہ کہتے ہیں اللہ کا جسم ہے مگر باقی اجسام کی طرح نہیں ابن الکرام کو بدعات کے جرم میں نیشا پور کے شہر میں اسے آٹھ میں اللہ کا جسم سے مگر باقی اجسام کی طرح نہیں ابن الکرام کو بدعات کے جرم میں نیشا پور کے شہر میں اسے آٹھ میں اسے آٹھ میں اسے آٹھ میں واقع ہوئی۔

ائمہ دین اس ضمن میں مختلف الخیال ہیں۔علماء احناف اور بہت سے شوافع و حنابلہ ایسی چیز کو مباح خیال کرتے ہیں۔ابن مٹر تج۔ابن اسحاق مروزی۔ابوالحسن تنیمی اور ابوالخطاب کی یہی رائے ہے۔

متعدد علماء مثلاً ابوعلی بن ابی ہریرہ ، ابن حامد اور قاضی ابویعلی ایسی چیز کوحرام تصور کرتے ہیں۔

بہت سے لوگوں کا زاویۂ نگا ہ یہ ہے کہ یہ دونوں قول ایسی صورت میں درست ہو سکتے ہیں جب حسن و

ہت کا انحصار عقل پر ہو۔ جو شخص عقل سے احکام معلوم کرنے کا قائل نہیں وہ شرعی حکم کے وار د ہونے

سے قبل کوئی فیصلہ صا در نہیں کر سکتا۔ چنا نچہ امام اشعری ، ابوالحین جزری ، ابوبکر صیر فی اور ابن عقبل کا

نقطہ نظریہی ہے۔

#### دوسرامسكه:

علماء کے یہاں بیمسکامحل نزاع ہے کہ آیا ذات باری پر کوئی امر واجب یا حرام ہے یانہیں؟ اور آیااس کی ذات کو وجوب وحرام سے موصوف کر سکتے ہیں یانہیں؟

علماء کی ایک جماعت بیرائے رکھتی ہے کہ ذات خداوندی پر کوئی چیز واجب یا حرام نہیں، بلکہ کسی چیز کے اس پر واجب ہونے کے معنی بیہ ہیں کہ وہ چیز وقوع پذیر ہوگی اور حرام ہونے سے بیمراد ہے کہ وہ ظہور پذیر نہیں ہوگی۔

علماء کا دوسرا گروہ بیعقیدہ رکھتا ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ نے بذات خود بعض اشیاء کواپنے پر واجب اور بعض کوحرام گھہرایا ہے۔قر آن کریم میں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ كَتَبَ رَبُّكُم عَلَى نَفْسِهِ الرَّحْمَةَ ﴾ (الانعام: ٦/١٥)

''تمہارے رب نے اپنے آپ پر رحمت لکھ رکھی ہے۔''

نيز فرمايا:

﴿ وَ كَانَ حَقًّا عَلَيْنَا نَصُرُ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الروم: ٢٧/٣٠) 
"مومنوں كى مددكرنا ہم پرحق ہے۔"

حدیث نبوی میں وارد ہے:

''میرے بندو! میں نے اپنی ذات پرظلم کوحرام قرار دے رکھا ہے۔' 🛈

■ صحيح مسلم كتاب البر والصلة\_ باب تحريم الظلم(حديث:٢٥٧٧)

البتہ ہم اس کی ذات پرکسی چیز کو واجب یا حرام نہیں تھہرا سکتے۔ ● جو بیعقیدہ رکھتا ہے کہ ذات باری پر کوئی چیز حرام یا واجب نہیں تو اس کے نز دیک اللہ تعالیٰ نہ نتیج کا مرتکب ہوسکتا ہے اور نہ اخلال بالواجب کا۔

بخلاف ازیں جو بہ کہتا ہے کہاس نے بندوں کوآگاہ کرکے اپنی ذات پر بعض اشیاء کو واجب یا حرام قرار دے رکھا ہے اس کے نزدیک اللہ تعالی اپنی ذات پر عائد کردہ پابندیوں میں خلل اندازی نہیں کرتا۔

فیخ الاسلام ابن تیمیه، شیعه مصنف کومخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''تم اسی راہ پرگامزن ہوجس پرتمہارے نظائر وامثال چل رہے ہیں، ایک چیز کو بطریق الزام نقل کرتے اور اہل سنت کوالیسے امور کا قائل قرار دیتے ہوجوانھوں نے نہیں کہی ہم نے اہل سنت کے اقوال سے بہ قول استنباط کر لیا کہ'' اللہ پرکوئی چیز واجب نہیں اور کوئی چیز اس کے لیے نہیے بھی نہیں'' یہ دعویٰ ہے جس کی کوئی دلیل نہیں۔''

مزید برآ ں اہل سنت تقدیر کے قائل ہیں اور بھراحت کہتے ہیں:

" مَا شَآءَ اللَّهُ كَانَ وَ مَا لَمُ يَشَا لَمُ يَكُنُ

''اللّٰدنے جو جاہا وہ ہو گیا اور جو نہ جاہا وہ نہ ہوا۔''

اہل سنت کے نزدیک ہدایت فضل خداوندی ہے۔ بخلاف ازیں تمہارے خیال میں بندہ کے لیے وہ کام کرنا جوذات باری نے اپنے آپ پر واجب کر رکھا ہے اس کے لیے ضروری ہے اوراس کی ضدحرام ہے۔خلاصہ کلام! تم نے بعض اشیاء کو اللہ تعالی پر واجب اور بعض کوحرام قرار دے رکھا ہے۔ حالانکہ اس نے خودان کو واجب نہیں تھہرایا اور نہان کا وجوب شرع وعقل کی روشنی میں ثابت ہے۔

یہ عجب بات ہے کہان کو واجب نہ تھہرانے والوں کی جانب تم یہ قول منسوب کرتے ہو کہ اللہ تعالی اخلال بالواجب کا مرتکب ہوتا ہے۔ یہ صرت کے قشم کا دجل وفریب ہے۔

شخ الاسلام شیعه مناظر سے خطاب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

كيا افعال خدا وندى معلَّل بالحِكُم بين؟:

تم اہل سنت کے متعلق میہ کہتے ہو کہان کے یہاں افعال باری تعالیٰ غرض وحکمت پر بنی ہیں۔

<sup>•</sup> ديكهي كتاب التوسل و الوسيلة ازشيخ الاسلام ابن تيميه ،طبع السّلفيه، ص: ٥٥ - ٥٨ نيز ١١ - ٢٢ )

اس کا جواب ہیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے افعال واحکام کے معلّل بالحکم ہونے میں اہل سنت کے دو قول ہیں۔ اکثر علاء فقہیات پر تبصرہ کرتے وفت تعلیل احکام کوشلیم کرتے ہیں، علاء اصول میں سے بھی بعض بصراحت تعلیل کے معترف ہیں۔

جہاں تک افعال خداوندی کی''غرض' کا تعلق ہے۔ معتزلہ امامتِ شیخین (ابوبکر وعمر ڈھاٹئہ) کے قائل ہونے کے باوصف اس کی تصریح کرتے ہیں۔ البتہ فقہاء اور ان کے ہم نوا علاء کے نز دیک لفظ غرض سے نقص کا مفہوم مترشح ہوتا ہے لہٰذا وہ ذات باری پراس کا اطلاق نہیں کرتے ، مثلاً جب کسی سے کہا جاتا ہے ''فکل نُ گُهُ غَرَضٌ' یا کہا جاتا ہے ''فعَلَ لِغَرُ ضٍ ''تو اس کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ اس نے مذموم مقصد کے پیش نظروہ کام انجام دیا۔ حالانکہ ذات باری اس سے منزہ ہے۔

تم یہ کہتے ہو کہ اہل سنت کے نزدیک اللہ تعالی ظلم وعبث کا مرتکب ہوسکتا ہے۔ ایسی بات کسی مسلمان کے منہ سے ہیں نکل سکتی۔ تَعَالٰی اللّٰهُ عَنُ ذٰلِكَ عُلُوًّا كَبِیُرًا۔

البيته الله سنت الله تعالى كوافعال عباد كاخالق قرار دينة ميں قرآن كريم ميں فرمايا:

﴿ هُوَ خَالِقُ ثُكِلِّ شَيْءٍ ﴾ (الانعام: ٢/٦) ''وه هر چيز كا خالق ہے۔''

ظلم کا صدوراس شخص سے ہوتا ہے جو اس کا مرتکب ہوتا ہے۔ظلم کا پیدا کرنے والا (ذاتِ خداوندی) ظالم نہیں ہوجا تا غور سیجیے کہ عبادات، روزہ اور جج وغیرہ کو بھی اسی نے پیدا کیا ہے، مگران کو پیدا کرنے سے وہ عابد، روزہ دار اور حاجی نہیں بن گیا۔اسی طرح بھوک کو بھی اسی نے پیدا کیا،مگر وہ بھوکانہیں بن گیا۔تو پھرظلم کی تخلیق سے وہ ظالم کیوں کر تھرا؟

قاعدہ یہ ہے کہ اللہ تعالٰی جب کسی جگہ کسی صفت یافعل کو پیدا کرتا ہے تو وہ اس فعل یا صفت سے متصف نہیں ہوتا۔اگر ایسا ہوتا تو اسے تمام پیدا کردہ أعراض (جمع عُرض وہ چیز جو بذاتِ خود قائم نہ ہو بلکہ اس کا وجود کسی چیز کے باعث ہو ) کے ساتھ موصوف کردیا جاتا۔

## معتزله كى لغزش:

معتزلہ اور ان کے اتباع نے یہاں زبر دست ٹھوکر کھائی ہے، ان کا قول ہے کہ کلام خداوندی وہی ہے جواس کی ذات سے الگ ہیں۔ وہی ہے جواس کی ذات سے الگ ہیں۔ خلاصہ کلام کوئی قول وفعل ذات الہی سے وابستہ وقائم نہیں۔ ملائکہ اور انبیاء ورسل جو پچھفر ماتے رہے

وہی کلام ربانی ہے۔

معتزلہ سے کہا جائے گا کہ کوئی صفت جب کسی محل میں قائم ہوتو اس کا حکم اس محل پر عائد ہوتا ہے غیر پرنہیں، مثلاً جب اللہ تعالی کسی جگہ حرکت کوجنم دے گا تو وہی چیز متحرک کہلائے گی نہ کہ حرکت کا پیدا کنندہ۔اسی طرح جب وہ کسی محل میں رنگ، ہوا یا علم وقدرت کو پیدا کرے گا تو وہی چیز رنگین ہوا داراور قادر و عالم کہلائے گی نہ کہ ان امور کا پیدا کرنے والا نظر بریں جب باری تعالی کسی میں کلام کو جنم دے گا تو وہی خض متکلم کہلائے گانہ کہ اللہ تعالی ۔

معتزلہ اپنے نقطہ نگاہ کے اثبات میں کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ جس طرح محسن وعادل ہے اور اس کی صفت کلام صفت عدل و احسان کا تعلق اس کی مخلوقات سے ہے اسی طرح وہ مشکلم ہے اور اس کی صفت کلام مخلوقات سے وابستہ ہے۔ یہ دلیل اشاعرہ کے یہاں جمت ہوسکتی ہے۔ کیونکہ ان کی رائے میں کسی فعل کا قیام بھی ذات خداوندی کے ساتھ نہیں۔ وہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کی صفت خلق کا مظہر مخلوقات ہیں اور بس ۔ امام شافعی اور احمد بن صنبل شیسیٹر کے اصحاب کی ایک جماعت بھی یہی رائے رکھتی ہے۔ بخلاف ازیں جمہور کا زاویۂ نگاہ یہ ہے کہ صفت خلق اور مخلوق میں فرق ہے اور دونوں ایک نہیں۔ احناف بھی اسی کے قائل ہیں۔

امام اشعری نے چونکہ مذکورۃ الصدر نظریہ اختیار کیا ہے بنا بریں انھیں تسلیم کرنا پڑے گا کہ بندوں کے افعال اللہ کے افعال ہیں، اس لیے ان کے نزدیک افعال العباد اور افعال باری کے مابین کوئی دیوار حائل نہیں۔ دونوں ایک ہی چیز ہیں، بندوں کی جانب افعال کی نسبت مجازاً کردی جاتی ہے۔ اشعری کے نزدیک بنی نوع انسان جو افعال انجام دیتے ہیں اس کا نام کسب ہے۔ وہ کسب کی تعریف ان الفاظ میں کرتے ہیں کہ جو چیز قدرت حادثہ کے کل میں قدرت کی معیت و رفاقت کے ساتھ حاصل ہو وہ کسب ہے۔ اکثر لوگ اس کا ابطال کرتے اور کہتے ہیں۔ کہ علم الکلام میں تین عیابیت ہیں:

#### (۱) نظام کا طغره

<sup>•</sup> ابراہیم بن سیار نظام المتوفی (۱۸۵–۲۲۱) بھرہ کے اکابر معتزلہ میں سے تھا۔ عالم شباب میں ثنو بیدہ ہریہ اور ملاحدہ کی صحبت میں رہا۔ اور ہر فرقہ کے نظریات سے استفادہ کیا۔ بیحد درجہ ذبین تھا۔ مشہور ادبیب جاحظ کہا کرتا تھا کہ نظام جیسے آدمی صدیوں بعد بیدا ہوتے ہیں۔ طغرہ نظام کی ایک فلسفیانہ اصطلاح ہے جس کی تشریح یہاں خارج از بحث ہے۔

(٢) احوال ابي باشم

(۳) امام اشعری کا کسب۔

جمہور اہل سنت کا قول ہے کہ بندے در حقیقت اپنے افعال کے فاعل ہوتے ہیں۔ امام اشعری کا آخری قول یہی ہے۔

شيخ الاسلام شيعه مناظر كومخاطب كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

''تم اہل سنت کے متعلق بیہ کہتے ہو کہ ان کے نزدیک اللہ تعالی وہ کام نہیں کرتا جو بندوں کے لیے اصلح ہو، بلکہ وہ ایسے کام کرتا ہے جو فساد کے موجب ہوں، مثلاً کفر وعصیان وغیرہ بیسب امور اللہ تعالی کی جانب منسوب ہیں۔ (تَعَالَی اللّٰهُ عَنُ ذٰلِكَ)

## الله تعالی بندول کی حرکات وعبادات کا خالق ہے:

ہم جواباً کہتے ہیں کہ بےشک بعض اہل سنت اور شیعہ کا نقطہ ُ نظریہی ہے مگر جمہور اہل سنت اس کے خلاف ہیں ، ان کے نز دیک اللہ تعالی جملہ اشیاء کا خالق و ما لک ہے باری تعالیٰ نے ان کو بھی پیدا کیا اور ان کی حرکات ، عبادات اور ارادات کو بھی جنم دیا۔

منکرین تقدیراس چیز کواللہ تعالیٰ کی ملکیت سے خارج قرار دیتے ہیں جواس کی مخلوقات میں سب سے اولی واعلیٰ ہے .....اور وہ اللہ کے انبیاء، اولیاء اور ملائکہ کی طاعت وعبادت ہے۔

منکرین تقذیر کاعقیدہ بہ ہے کہ باری تعالیٰ نے عبادت کو پیدائہیں کیا، وہ بندے کو عبادت پرلگا سکتا ہے نہاس کے ذہن میں عبادت کا خیال القاء کرسکتا ہے وہ کسی کو ہدایت عطا کرنے پر بھی قادر نہیں۔

قرآن كريم ميں سيدنا ابراہيم عليها كى زبانى منقول ہے:

<sup>•</sup> ابوہاشم عبدالسلام بن ابوعلی محمد الجبائی (الہتوفی (۲۲۷۔۳۲۱)، ابوہاشم اور اس کا والد کبار معتز لہ میں سے تھے۔

امام اشعری کے افکار وعقا ئدتغیر پذیر رہے۔ آغاز کار میں وہ معتزلی المشر ب تھے۔ پھر معتزلہ کے خلاف صف آراء ہوئے اوران کے نظریات کا ابطال کرنے لگے۔ پھران کا خاتمہ بالخیر ہوااور خلوص نیت سے سلف کے پیروبن گئے۔قبل ازیں ہم اس پرروشنی ڈال چکے۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

# ﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسُلِمَيْنِ لَكَ وَمِنْ ذُرِّيَّتِنَا أُمَّةً مُّسُلِمَةً لَّكَ ﴾

(البقرة:٢/٨٢)

''اے ہمارے رب! ہم دونوں کواپنے لیے اطاعت شعار بنا لے اور ہماری اولا دمیں سے بھی ایک مسلم جماعت تیار کردے۔'' نیز فرمایا:

> ﴿ رَبِّ اجْعَلْنِی مُقِیْمَ الصَّلُوةِ ﴾ (ابراهیم: ۱۷/۱٤) ''اے میرے رب مجھ نماز کا یابند بنادے۔''

جہاں تک اس مسلہ کا تعلق ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے بندوں کے لیے وہ کام نہیں کرتا جوان کے لیے اصلح ہو۔ قائلین تقدیر میں سے ایک جماعت یہی عقیدہ رکھتی ہے۔ ان کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ کا خلق وامر اس کی مشیت کے تابع ہے، کسی مصلحت پر موقو نے نہیں اس کے عین برعکس جمہور علماء یہ رائے رکھتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ بندوں کو اسی بات کا حکم دیتا ہے جس میں ان کی فلاح و بہود مضمر ہوتی ہے، اور اسی چیز سے روکتا ہے جو باعث فساد ہوتی ہے انبیاء کی بعث بھی مصلحت عامہ کے تحت عمل میں آئی ہے۔ اگر بعض لوگوں کو اس سے نقصان پہنچتا ہوتو بھی یہنی برحکمت ہے۔ اکثر محد ثین، فقہاء، صوفیاء اور کرامیہ یہی عقیدہ رکھتے ہیں۔ ان کا قول ہے کہ اللہ کی پیدا کردہ اشیاء میں بعض ضرر رساں میں مثلاً گناہ، تاہم یہ کہنا پڑے گا کہ ان میں کوئی حکمت و مصلحت ضرور ہے جس کی بناء پر ان کی تخلیق عمل میں آئی۔

تم جو بات کہہ رہے ہو وہ شیعہ اکابر کے افادات میں سے نہیں بلکہ یہ معتزلہ کا قول ہے، جو انھوں نے مسائل تقدیر میں مبالغہ کرنے والے اشاعرہ کے خلاف کیا۔ اشاعرہ نے تقدیر کے مسئلہ میں اس حد تک اغراق و مبالغہ سے کام لیا کہ انھیں جریہ کہا جانے لگا۔ حیوانات میں جن طبائع وقوی کو ودیعت کیا گیاہے وہ ان کے منکر تھے، ان کے خیال میں مخلوقات کی تخلیق سی حکمت وعلت پر بہنی نہیں۔ کہا گیاہے کہ وہ اس بات کو سلیم نہیں کرتے کہ اللہ تعالی جو کام انجام دیتا ہے اس کی غرض بندوں کے لیے جلب منفعت یا دفع مضرت ہے۔ حالانکہ وہ بینیں کہتے کہ باری تعالی مصلحت کے پیش نظر کوئی کام نہیں کرتا بلکہ ان کی واجب نہیں۔ ان کی رائے میں اللہ تعالی کوئی کام کسی غرض کے پیش نظر نہیں کرتا ہے۔

المل سنت يربهتان عظيم:

''تم اہل سنت کا یہ قول نقل کرتے ہو کہ اطاعت گزار تواب کا استحقاق نہیں رکھتا اور عاصی سزا کا مستوجب نہیں، بلکہ اللہ تعالیٰ بعض اوقات نبی کوسزا دیتے اور ابلیس پر رحم فرماتے ہیں۔''

بیال سنت پرعظیم بہتان ہے۔ اہل سنت کا کوئی فرد بینہیں کہتا کہ اللہ تعالی نبی کوسزا دیتا اور اہلی برحم کرتا ہے بخلاف وہ یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے لیے گناہ گار کو معاف کرنا اور اہل کبائر کو دوز خ سے زکالنا جائز ہے۔ وہ کسی اہل تو حید کو دائمی طور پر جہنم رسید نہیں کرے گا۔ جہاں تک نفس استحقاق کا تعلق ہے اہل سنت کے نزد یک بندہ کا کوئی حق اللہ پر واجب نہیں۔ البتہ بیام ضروری ہے کہوہ حسب وعدہ نیکوکاروں کو جزا دے گا کیونکہ وہ وعدہ شکنی کا مرتکب نہیں ہوتا، جہاں تک اپنے پر جزا وسز اکوواجب کرنے اور عقل سے اس کی معرفت حاصل کرنے کا تعلق ہے بیمتنازع فیہ ہے۔ تا ہم اگر میفرض کر لیا جائے کہوہ جسے چاہے عذاب میں مبتلا کرنے تو کوئی شخص اسے رو کئے پر قادر نہیں۔ بیفرض کر لیا جائے کہوہ جسے چاہے عذاب میں مبتلا کرنے تو کوئی شخص اسے رو کئے پر قادر نہیں۔ بیفرض کر لیا جائے کہوہ جسے چاہے عذاب میں مبتلا کرنے تو کوئی شخص اسے رو کئے پر قادر نہیں۔ بیفرض کر لیا جائے کہوں جس ارشاد فر مایا:

﴿ قُلُ فَمَن يَّمُلِكُ مِنَ اللهِ شَيْئًا إِنْ اَرَادَ اَنْ يُّهُلِكَ الْمَسِيْحَ ابْنَ مَرْيَمَ وَ أُمَّهُ وَ مَنْ فِي الْأَرْض جَمِيْعًا ﴾ (المائدة: ٥/٧١)

''آپ فرمائیں کون اللہ تعالیٰ ہے کسی چیز کا مالک ہے اگر وہ سیج ابن مریم ان کی والدہ اور کر ہُ ارضی پر بسنے والے سب لوگوں کو ہلاک کردے۔''

مخلوقات میں سے جدل و بحث کرنے والوں سے اگر اللہ تعالیٰ بھی مناقشہ کرتا تو آنھیں عذاب دیتا۔ حدیث میں وارد ہے۔ رسول اللہ علیہ اُنے فرمایا:

> ''جس سے محاسبہ کرتے وقت (بروز قیامت ) نوک جھونک کی گئی وہ ہلاک ہوا۔'' **1** نیز آی نے ارشاد فرمایا:

'' کوئی شخص اپنے اعمال کے بل بوتے پر جنت میں نہیں جائے گا۔' صحابہ نے عرض کیا: حضور! کیا آپ بھی نہیں؟ فرمایا:'' نہیں مگریہ کہ رحمت خداوندی مجھے اپنے دامن میں

 <sup>●</sup> صحیح بخاری کتاب العلم\_ باب من سمع شیئاً فراجع حتی یعرفه (حدیث:۱۰۳)، صحیح مسلم\_ کتاب الجنة\_ باب اثبات الحساب (حدیث:۲۸۷٦)

چھیا لے۔''0

حقیقت حال بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جب بھی کسی کوعذاب دے گا تو وہ حق کی بناء پر دے گا کیونکہ اس کی ذات ظلم سے بلندتر ہے۔

شیخ الاسلام شیعه مصنف کومخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

''تم کہتے ہو کہ اہل سنت کے نزدیک انبیاء غیر معصوم ہیں۔' یہ باطل ہے۔ اہل سنت اس ضمن میں متحد الخیال ہیں کہ شرعی احکام کے پہنچانے میں انبیاء معصوم ہیں۔ رسالت کا اصلی مقصد بھی یہی ہے۔ بعض اوقات ان سے گناہ کا صدور ہوتا ہے مگر وہ گناہ اور فسق و خطا پر قائم نہیں رہتے۔ گویا وہ ہر ایسی بات سے منزہ ہیں جو نبوت میں قادح ہو۔ جمہور میں سے جن علماء کے نزدیک انبیاء سے صغائر کا صدور ممکن ہے وہ کہتے ہیں کہ انبیاء صغائر پر مصر نہیں رہتے۔ سیدنا داؤد عالیا کوتو بہ کرنے کے بعد جو مرتبہ عالی ملاوہ تو بہ سے بہلے حاصل نہ تھا۔ بندہ بعض اوقات ایک برائی کا ارتکاب کرتا ہے اور اس کی وجہ سے جنت میں داخل ہوجاتا ہے۔

گرشیعه کا معامله مختلف ہے وہ بڑی حد تک نصاری سے ملتے جلتے ہیں۔اللہ تعالیٰ نے آوامر و آخبار میں انبیاء کی اطاعت وتصدیق کا حکم دیا اور لوگوں کوغلو وشرک سے روکا۔گر نصاریٰ بدل گئے۔ اور اس حد تک غلوسے کام لیا کہ شرک میں مبتلا ہو گئے۔سیدناعیسیٰ علیاً کے دین کو بدل ڈالا اور اس طرح ان کی نافر مانی کے مرتکب ہوکر عاصی گھہرے دین میں غلو کرکے اس کی حدود سے تجاوز کر گئے۔ روافض کا غلو:

روافض نے انبیاء کرام اورائمہ کی شان میں اس حد تک مبالغہ آمیزی کا مظاہرہ کیا کہ آخیں رب
بنالیا۔ انبیاء کی تو بہ واستغفار کے خمن میں جونصوص وارد ہوئی تھیں ان کی تکذیب کرنے گئے۔ تم دیکھتے
ہوکہ مساجد میں جمعہ و جماعت کا نام نہیں مگر قبروں پر بنا کروہ مقابر کی تعظیم و تکریم میں وہ پیش پیش نظر
آتے ہیں۔ ان پراعت کاف بیٹھتے اور ان کا حج کرنے جاتے ہیں اس کی حدیہ ہے کہ بعض شیعہ ان
زیارتوں کو حج بیت اللہ کے مقابلہ میں ترجیح ویتے ہیں۔

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب الرقاق، باب القصد و المداومة علی العمل ، (حدیث: ٦٤٦٣)
 صحیح مسلم ، کتاب صفات المنافقین(حدیث: ٢٨١٦)

رسول الله مَثَاثِيَةِمُ كا ارشادگرامی ہے۔

'' الله تعالیٰ یہود و نصاریٰ پر لعنت کرے انھوں نے اپنے انبیاء کی قبروں کومسجدیں بنا لیا۔''

آپان کفعل سے ڈراتے تھے۔ 🕈 نیز آپ نے فرمایا:

''وہ بدترین لوگ ہوں گے جن کی زندگی میں قیامت آئے گی اور جولوگ قبروں کو مسجدیں بناتے ہیں۔

محدث ابن حبان نے اپنی صحیح میں بیروایت ذکر کی ہے۔ آپ نے مزید ارشا وفر مایا۔ " اَللّٰهُمَّ لَا تَجُعَلُ قَبُرِیُ وَثُنًا یُّعُبَدُ اِشُتَدَّ غَضُبُ اللّٰهِ عَلَی قَوْمٍ اِتَّخَذُوا قُبُورَ اَنبیائِهمُ مَسَاجدًا" (موطا امام مالك)

''اے اللہ میری قبر کو بت نہ بنانا جس کی عبادت کی جائے اس قوم پر اللہ کا شدید غضب نازل ہوا جنھوں نے اپنے انبیاء کی قبروں کو مسجدیں بنالیا۔''

شیعہ کے مشہور عالم شیخ المفید نے "حج المشاهد" کے نام سے ایک کتاب تحریر کی ہے جس میں مخلوقات کی قبروں کی زیارت کو جج سے تعبیر کیا ہے۔

- صحیح بخاری کتاب الصلاة، باب (٥٥) (حدیث:٤٣٥-٤٣٦) صحیح مسلم۔ کتاب المساجد باب النهی عن المسجد علی القبور(حدیث:٩٢٥،٢٩٥)
  - عصحیح ابن حبان (۲۳۱۹)، مسند احمد (۲۰۵/۱)
- ❸ موطا امام مالك(١٧٢/١) كتاب قصر الصلاة في السفر ح:٥٨، بدون السند، مسند احمد(٢٤٦/٢)
- اکابر شیعہ نے شخ المفید کی کتاب کے علاوہ بھی متعدد کتب مقامات مقدسہ کی زیارت پر کھی ہیں اورعوام کے یہاں اسی طرح مقبول ومتداول ہیں جیسے قرآن کریم۔ شیعہ اس میں کوئی حرج نہیں سمجھتے کہ مقامات مقدسہ کو مکہ مکر مہ۔ خانہ کعبہ اور سات آسانوں کے مقابلہ میں افضل قرار دیا جائے۔

میں نے ایک مرتبہ فارسی زبان کے ایرانی رسالہ'' پرچم اسلام'' مجریہ ۱۰/محرم ۲۲ ساھ بروز جمعرات میں حسب ذیل عربی اشعار اور ان کا فارسی ترجمہ دیکھا تھا۔اس رسالہ کا ایڈیٹر عبد الکریم فقیہی شیرازی ہے۔

هِيَ الطَّفُوُفُ فَطُفُ سَبُعًا بِمَعْنَاهَا فَمَا لِمَكَّةَ مَعُنَى مِّثُلَ مَعُنَاهَا ''تم نے اہل سنت کا بی تول نقل کیا ہے کہ رسول اللہ علیا اللہ علیا نے کسی کوامام مقرر نہیں کیا تھا اور آپ بلا وصیت فوت ہو گئے ۔ واضح ہو کہ بیہ جمہور اہل سنت کا قول نہیں ۔ اہل سنت میں سے ایک جماعت کا زاویۂ نگاہ بیہ ہے کہ سیدنا ابو بکر رٹھا تھا گئا کی امامت نص سے ثابت ہے۔ ابو یعلی نے اس ضمن میں امام احمد سے دوروایتیں ذکر کی ہیں۔

ا۔ ایک روایت کے مطابق سیدنا ابو بکرانتخاب کی بناء پرخلیفہ قراریائے۔

۲۔ امام احمد کا دوسرا قول ہیہ ہے کہ آپ کی امامت نص خفی اور اشارہ سے ثابت ہے۔ سیرنا حسن بھری بکر بن اخت عبد الواحد اور بعض خوارج اسی کے قائل ہیں۔

ابن حامد کہتے ہیں سیدنا ابو بکر ڈالٹیُؤ کی امامت کی نص وہ حدیث ہے جسے امام بخاری مسندا جبیر بن مطعم ڈلٹیُؤ سے روایت کرتے ہیں۔

### احادیث نبویه سے خلافت ابی بکر کا اثبات:

ایک عورت بارگاہ رسالت میں حاضر ہوئی۔ آپ نے اسے دوبارہ حاضر ہونے کے لیے مامور فرمایا۔ وہ بولی:''اگر میں آئوں اور آپ کوموجود نہ یاؤں۔'' (یعنی آپ وفات یا جائیں) فرمایا:''اگر

> اَرُضٌ وَلَكِنَّمَا السَّبُعُ الشِّدَادُ لَهَا دَانَتُ وَطَاطاً اَعُلاها لِلاَدُنَاها

> > (پیاشعاراوران کا ترجمه پہلے گزر چکا ہے۔ )

الطفوف طف کی جمع ہے بدارض کر بلاکا نام ہے اس میں ایک فرضی قبر ہے جس کی تزئین و آرائش پر شیعہ نے کروڑوں رو پید صرف کیا اور یہ کہہ کر اپنے لیے تسکین واطمینان کا سامان بہم پہنچایا ہے کہ یہ نبیرہ رسول سکھٹی سیدنا حسین ڈھٹی کی قبر ہے یہ شاعران کفریات کے سامع و قاری کو اس فرضی قبر پر سات مرتبہ طواف کرنے کا حکم دیتا ہے اور بتا کید کہتا ہے کہ جوفضیلت ان کی تغییر کردہ فرضی قبر کی بناء پر اس کر بلا کو حاصل ہے وہ سرز مین مکہ کو خانہ کعبہ کی وجہ سے کہاں نصیب! پھر یہاں تک کہتا ہے کہ اس کی نشیب ترین زمین کے سامنے سات آسانوں کی بلند ترین جگہ سجدہ ریز ہے۔ غالبًا اس کا اشارہ عرش اعظم کی جانب ہے۔ رسالہ کے ایڈ پڑ عبد الکریم شیرازی کو یہ خطرہ دامن گیرتھا کہ شائد اس کے عام قارئین ان کفرید اشعار کو سجھنے پر قادر نہ ہوں اس لیے اس نے بکمال امانت و دیانت فارس زبان میں اشعار کا ترجمہ کردیا۔

### تو مجھے نہ یائے تو ابو بکر کی خدمت میں حاضری دیجیے۔ 🏻

ابن حامد نے متعدداحادیث ذکر کر کے لکھا کہ' بیاحادیث امامت ابی بکر کے بارے میں نص ہیں' سیدنا حذیفہ ڈلٹٹیڈروایت کرتے ہیں کہ رسول اللہ عَلیّلِا نے فرمایا:

'' ان دونوں کی پیروی شیجیے جومیرے بعد (خلیفہ) ہوں گے۔'' آپ نے سیدنا ابوبکر وعمر رہالٹھُا کے بارے میں بدالفاظ ارشاد فرمائے۔ **②** 

عبد الرحمٰن بن ابی بکرہ اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ ایک روز سرور کا مُنات مُنَاتِیْا نے دریافت فرمایا:

"کیاتم میں سے کسی نے خواب دیکھا ہے؟" میں نے عرض کیا۔حضور میں نے دیکھا کہ آسان سے ایک ترازولٹکایا گیا ہے پھر آپ کوسیدنا ابوبکر کے ساتھ وزن کیا گیا اور آپ بھاری نکلے۔ پھر سیدنا عمر وابوبکر کو تولا گیا تو ابوبکر والا بلڑا جھک گیا۔ پھر سیدنا عمر کو سیدنا عثمان کے مقابلہ میں وزن کیا گیا تو سیدنا عمر وزنی ثابت ہوئے۔ پھر ترازواٹھ گیا۔ رسول اللہ علیہ نے فر مایا یہ خلافت نبوت کی جانب اشارہ ہے اس کے بعد اللہ جسے عاہے حکومت وسلطنت سے نوازے۔

سیدنا جابر رہ النی روایت کرتے ہیں کہ نبی مگالیا میں اندے فرمایا: ''آج ایک نیک آ دمی نے خواب دیکھا کہ سیدنا ابو بکر کو رسالت مآب مگالیا ہے باندھ دیا گیا ہے، اسی طرح سیدنا عمر کو ابو بکر سے اور سیدنا عثمان کوعمر فاروق سے وابستہ کر دیا گیا تھا۔'' جابر کہتے ہیں جب ہم بارگاہ رسالت سے اٹھے تو ہم نے کہا نیک آ دمی سے رسول اللہ کی ذاتِ اقدس مراد ہے اور ایک دوسرے کے ساتھ وابستہ کرنے کے معنی بیہ

- صحیح بخاری کتاب فضائل أصحاب النبی صلی الله علیه و سلم باب قول النبی صلی الله علیه " لو کنت متخذا خلیلاً (حدیث: ٣٦٥) صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ٢٣٨٦)
- سنن ترمذی\_ کتاب المناقب\_ باب(۱٦) (حدیث:۳۲۲۲) سنن ابن ماجة\_ المقدمة\_ باب
   فضل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۹۷)
- مسند احمد(٥٠،٤٤/٥) سنن ابى داؤد\_ كتاب السنة\_ باب فى الخلفاء (حديث: عسند احمد(٤٦٥٥) تاجم اس مين خواب د يكف والے سيرنا ابوبكره رضى الله عنه نهيں تھے بلكه ايك دوسرے صحابی تھے۔ واللہ اعلم)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

ہیں کہ بیآپ کے خلفاء ہیں۔

صالح بن کیبان، زہری سے روایت کرتے ہیں وہ عروہ سے کہ سیدہ عائشہ صدیقہ رہا ہے نہ اللہ کو در دشروع ہوئی تو میں خدمت میں حاضر ہوئی۔ آپ نے فر مایا: ''اپنے باپ اور بھائی کو بلاؤتا کہ میں ابو بکر کو ایک عہد نامہ لکھ دوں۔'' پھر فر مایا: اللہ تعالی اور مسلمان ابو بکر کے سواکسی کو خلیفہ تسلیم نہیں کریں گے۔''

ابن ابی ملیکه سیره عائشه را نشه را نشان کرتے ہیں که انھوں نے کہا جب سرور کا ئنات کی بیاری شدت اختیار کر گئی تو آپ نے فرمایا: '' عبدالرحمٰن بن ابی بکر کو بلاؤ تا که میں ابوبکر کے لیے بیاری شدت اختیار کر گئی تو آپ نے فرمایا: '' عبدالرحمٰن بن ابی بکر کو بلاؤ تا که میں ابوبکر کے لیے (ایک عہدنامه) لکھ دول بیس کی موجود گی میں کسی اختلاف کی گنجائش نه رہے۔ پھر فرمایا: '' پناہ بخدا کہ مسلمان ابوبکر (کی خلافت وامارت ) میں مختلف الخیال ہوں۔'' 3

ابن حامد پھروہ احادیث ذکر کرتے ہیں جن میں سیدنا ابوبکر کے امام نماز ہونے کا ذکر کیا گیا۔ ان کے علاوہ کچھاورا حادیث بھی قلمبند کی ہیں جواحادیث صححہ کے درجہ سے فروتر ہیں۔

## خلافت صدیقی ہے متعلق ابن حزم کا زاویہ نگاہ:

امام ابن حزم رُمُّ اللهُ فرماتے ہیں: 🍑

''امامت ابی بکر کے بارے میں علماء کے یہاں اختلاف یایا جاتا ہے

- (۱) ایک گروه کا خیال ہے کہ آپ نے کسی کوخلیفہ مقرر نہیں کیا تھا۔
- (۲) دوسرے گروہ کا خیال ہے کہ جب آپ نے سیدنا ابو بکر کوامام نماز بنایا تھا تو بیاس امر کی دلیل ہے کہ آپ امامت وخلافت کے اوّلین مستحق تھے۔

<sup>■</sup> سنن ابي داؤد\_ كتاب السنة\_ باب في الخلفاء(حديث:٢٣٦٤)

<sup>2</sup> صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث:۲۳۸۷) واللفظ له\_ صحیح بخاری\_ کتاب المرضی باب ما رخص للمریض ان یقول (حدیث:٥٦٦٦) مطولاً من طریق آخرعنها

**<sup>3</sup>** طبقات ابن سعد (۳/۸۰) السنة لابن ابي عاصم (۲/۵۰۵) مسند احمد (۱۰۶،۲۰۱)

ابن حزم کا به بیان ان کے رسالہ "الامامة والمفاضلة" میں درج ہے۔ به رسالہ کوئی مستقل کتاب نہیں بلکہ ان کی شہرہ آفاق کتاب "الفِصَل فی الملل والنحل" جلد چہارم میں شامل ہے۔ دکھے کتاب مذکورہ ،ص: ۷۰۱ ،طبع مصر ۱۳۲۱۔ خلافت کے مسکلہ پر بیا ہم ترین کتاب ہے۔

- (۳) تیسرے گروہ کے نزدیک افضلیت کی بناء پر آپ کو امام نماز بنایا گیا تھا۔ اس سے ان کی خلافت کی جانب اشارہ کرنامقصود نہیں۔
  - (۴) چوتھے گروہ کے نزدیک آپ نے صراحناً سیدنا ابو بکر کوخلیفہ مقرر فرمایا تھا۔ ابن حزم فرماتے ہیں کہ درج ذیل براہین و دلائل کی روشنی میں ہم نے آخری نظریہا ختیار کیا ہے۔ بہلی لیل: چہلی دبیل:

خلافت ابی بکر والنی کی پہلی دلیل ہے ہے کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ أُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (الحجرات: ٩٤/٥١) " یہی لوگ سے ہیں۔'

اس آیت میں جن صحابہ کی صدق بیانی اور راست گوئی کی شہادت دی گئی ہے وہ آپ کو'خلیفۃ الرسول' کہنے میں یک زبان تھے۔خلیفہ عربی زبان میں اس شخص کو کہتے ہیں جس کو کسی نے اپنا قائم مقام بنایا ہو۔ جوخود کسی کا نائب بن جائے اسے خلیفہ نہیں کہتے۔خود بخو د نائب بننے والے کو''خالف' کہتے ہیں۔خلیفۃ الرسول سے ہرگز یہ مراد نہیں کہ آپ نماز پڑھانے میں رسول اللہ کے قائم مقام تھے۔اس لیے کہ سیدنا ابو بکر رسول اللہ کے حین حیات خلیفہ کے لقب سے مشہور نہیں ہوئے۔اس معلوم ہوتا ہے کہ یہ نیابت امامت نماز کے علاوہ جداگانہ نوعیت کی تھی۔ دوسری دلیل:

دوسری دلیل بیہ ہے کہ جن لوگوں کو آپ نے بعض مواقع پر اپنی نیابت کا شرف ارزانی فرمایا۔ مثلاً غزوهٔ تبوک میں سیدناعلی ڈلاٹیڈ کو ﷺ کو فئزوهٔ خندق میں سیدنا عبد الله بن ام مکتوم ڈلاٹیڈ اورغزوهٔ

<sup>•</sup> خلیفہ بروزفعیل بمعنی مفعول ہے بنا بریں خلیفہ وہ شخص ہے جسے کسی نے اپنا نائب مقرر کیا ہو۔ جن لوگوں کی شان میں وارد ہے ﴿ اُولَئِكَ هُمُ الصَّادِقُونَ ﴾ (الحجرات: ۱۵/۴۹) انہی لوگوں نے سیدنا ابو بکر کو خلیفۃ الرسول یعنی نائب رسول کے لقب سے ملقب کیا تھا۔ حالانکہ وہ رسول اللّٰہ عَلِیّاً کے اقوال واحوال کو سبب سے زیادہ جاننے والے تھے۔ اس پر طرہ یہ کہ اللّٰہ کریم نے ان کوصادق بھی قرار دیا ہے۔

<sup>2</sup> صحیح بخاری\_ کتاب المغازی\_ باب غزوة تبوك\_(حدیث: ۲۱۶۶) صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل على بن ابي طالب رضى الله عنه (حدیث: ۲۶۰۶)

**<sup>3</sup>** جوامع السيرة لابن حزم (ص:٥٨١) سيرة ابن هشام (ص:٢٥٦)

ذات الرقاع میں سیدنا عثمان کو ● علاوہ ازیں دیگر صحابہ جن کو یمن اور بحرین وغیرہ میں عامل بنا کر بھیجا گیا تھا۔ ان میں سے کوئی شخص بھی علی الاطلاق خلیفہ کے لقب سے مشہور نہیں ہوا۔ اس سے بیہ حقیقت منصۂ شہود پر جلوہ گر ہوتی ہے کہ خلافت سے رسول اللہ کی وفات کے بعد آپ کی قائم مقامی و نیابت مراد ہے۔ یہ بات محالات میں سے ہے کہ صحابہ نے یونہی سیدنا ابو بکر کی خلافت پر اجماع کر لیا ہو۔ ہو حالانکہ آپ نے صراحناً کسی کوبھی یہ منصب تفویض نہ فر مایا ہو۔

مزید برآ س میچ حدیث میں وارد ہے کہ ایک عورت نے رسول اللہ علیا کو مخاطب کرتے ہوئے کہا: حضورا گر میں لوٹ کرآؤں اور آپ موجود نہ ہوں تو پھر کیا کروں؟ .....اس کا مطلب بیتھا کہ آپ فوت ہوجا کیں تو پھر کیا کروں .....فر مایا ابو بکر کی خدمت میں حاضر ہوجا ہے ۔ ⁴ ابن حزیم اس حدیث پر تبصرہ کرتے ہوئے فر ماتے ہیں۔

'' یہ حدیث سیدنا ابو بکر کی خلافت پر نص جلی ہے۔' ( کتاب الا مامۃ والمفاضلۃ ،ص:

'' یہ حدیث سیدنا ابو بکر کی خلافت پر نص جلی ہے۔' ( کتاب الا مامۃ والمفاضلۃ ،ص:

حدیث صحیح میں وارد ہے کہ سرور کا ئنات مُلَاثِیَّا نے بیاری کی حالت میں سیدہ عا کشہ رہا ہیں گا مخاطب کر کے فرمایا:

''میں نے ارادہ کیا تھا کہ تمہارے والداور بھائی کو بلا کرایک عہد نامہ لکھ دوں مبادا کوئی کہنے والا یہ کہے کہ میں (خلافت کا) زیادہ حقدار ہوں یا کوئی آرز وکرنے والا (خلافت کی) تمنا کرے مگر اللہ تعالی اور مومن ابوبکر کے سواکسی کو (خلیفہ) تسلیم نہیں کر سکتے ''

شخ الاسلام ابن تیمیہ رشلیہ فرماتے ہیں اس حدیث سے بیمستفادنہیں ہوتا کہ رسول اللہ نے سیدنا ابو بکر کوخلیفہ مقرر فرما دیا تھا۔ البتہ اس حدیث کے پیش نظر آپ جانتے تھے کہ امت آپ کے

<sup>•</sup> سيرة ابن هشام (ص:٤٥٤) جوامع السيرة لابن حزم (ص:١٨٣،١٨٢) ال مين سيدنا عثمان والنيُّؤ كي ساتھ سيدنا ابوذرغفاري والنيُّؤ كاسم گرامي بھي آتا ہے واللّٰداعلم\_

صحیح بخاری کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم\_ باب قول النبی صلی الله علیه "لو کنت متخذا خلیلاً" (حدیث: ٣٦٥)، صحیح مسلم (حدیث: ٢٣٨٦)

**<sup>3</sup>** صحيح بخارى\_ كتاب المرضى\_ باب ما رخص للمريض ان يقول اني و جع (حديث: ٢٦٦٥)

بعد سیدنا ابوبکر کوخلیفہ منتخب کرے گی اور آپ نے اس پر اظہار پسندیدگی فر مایا۔حضور اکرم مُثَاثِیَّا نے نصحبلی سے سکوت اختیار کر کے صرف امت کے اجتماع پر اکتفاء فر مایا تھا۔ قائلین عدم استخلاف کے دلائل:

امام ابن حزم فرماتے ہیں جن لوگوں کی رائے میں رسول اللہ نے کسی کوبھی خلیفہ مقرر نہیں کیا تھا وہ سیدنا عمر کا درج ذیل قول پیش کرتے ہیں۔سیدنا عمر ڈلٹیڈ فرماتے ہیں:

''اگر سرور کا سُنات مَنَّالِیَّمِ کسی کو خلیفہ بنانے والے ہوتے تو کسے یہ منصب تفویض فرماتے؟''

سیدہ عائشہ نے جواباً فرمایا: ''سیدنا ابوبکر خلافۂ کو۔''

محدث ابن حزم کا قول ہے:

''سیدنا عمر وعائشہ ڈاٹئی کا قول اجماع صحابہ اور دونوں مرفوع احادیث کے خلاف نہیں۔ حقیقت سے ہے کہ ان دونوں کو سیدنا ابو بکر کے خلیفہ مقرر کیے جانے کاعلم نہ تھا۔ ان کا مطلب بیتھا کہ رسول اللہ نے سیدنا ابو بکر کی خلافت کے بارے میں کوئی تحریری دستاویز تحریز ہیں کی تھی۔''

امام ابن تیمیه رُمُاللۂ اس شمن میں فرماتے ہیں:

''بھراحت کسی کوخلیفہ مقرر کرنے کے بارے میں شیعہ کے یہاں کوئی دلیل موجود نہیں سے راوندیہ کہتے ہیں کہ آپ نے سیدنا علی طالعی اللہ کیا تھا۔ اما میہ سیدنا علی طالعی اللہ کیا تھا۔ اما میہ سیدنا علی طالعی کے متعلق یہی دعویٰ کرتے ہیں۔''

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب الاحکام\_ باب الاستخلاف (حدیث: ۲۱۸) صحیح مسلم\_
 کتاب الامارة، باب الاستخلاف و ترکه(حدیث:۱۸۲۳)

<sup>☑</sup> صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۲۳۸٥)

قاضي ابويعلي لكصة بين:

''راوند بیری ایک جماعت کا دعویٰ ہے کہ آپ نے بعینہ سیدنا عباس کوخلیفہ مقرر کرکے اس کا اعلان کیا تھا۔ مگر امت نے اس نص کا انکار کر کے کفر وعنا دکا مظاہرہ کیا اور مرتد ہو گئی۔ بعض یہاں تک کہتے ہیں کہ آپ نے تا قیام قیامت سیدنا عباس ڈاٹٹی کی اولا دکو خلیفہ مقرر کیا تھا۔''

ابن بَطه مبارک بن فضالہ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے سیدناحسن (بھری) کو یہ کہتے سنا کہ بخدار سول اللہ عَلیْلِا نے سیدنا ابو بکر کوخلیفہ مقرر فرمایا تھا۔

جن لوگوں کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ سالار انبیاء مَنَّالَیْمِ نے صراحناً سیدنا صدیق ڈلائی کوخلافت سے نوازا تھا۔ ان کی سب سے بڑی دلیل یہ ہے کہ صحابہ سیدنا ابو بکر کوخلیفہ رسول کہہ کر بکارتے تھے اور خلیفہ وہی ہوتا ہے جس کوکوئی اپنا قائم مقام مقرر کر دے اس لیے کہ خلیفہ بروزن فعیل جمعنی مفعول ہے۔ یہ بات درست نہیں۔ کیونکہ لفظ خلیفہ کا اطلاق دونوں پر ہوتا ہے (۱) وہ خص بھی خلیفہ ہے جس کو کوئی اپنا نائب بنائے۔ (۲) جو دوسرے کا از خود نائب بن جائے وہ بھی خلیفہ ہے ہادی اعظم مَنَّالیَّا الله فرماتے ہیں:

''جس نے کسی کو جہاد کے لیے تیار کر کے بھیجا گویا اس نے خود جہاد میں شرکت کی اور جو
اس کی عدم موجود گی میں اس کا خلیفہ (قائم مقام ) بناوہ بھی غازی تھہرا۔
فرمایا کرتے تھے:

''اےاللہ! تو میرار فیق سفر ہے اور اہل وعیال میں میرا خلیفہ ہے (یعنی قائم مقام ) **©** قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَ هُوَ الَّذِي جَعَلَكُمْ خَلَائِفَ الْأَرْضِ ﴾ (الانعام: ١٦٥/٦) ''ذات خداوندی وہی ہے جس نے محس زمین کا خلیفہ بنا دیا۔''

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الجهاد\_ باب فضل من جهز غازیاً (حدیث: ۲۸٤۳)، صحیح مسلم\_
 کتاب الامارة\_ باب فضل اعانة الغازی فی سبیل الله، (حدیث: ۹۸۹)

<sup>2</sup> صحیح مسلم\_ کتاب الحج\_ باب استحباب الذکر اذا رکب دابته، (حدیث: ۱۳٤۲)

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

دوسری جگهارشاد ہوتا ہے:

﴿ ثُمَّ جَعَلْنَا كُمْ خَلَائِفَ فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴿ (يونس: ١٤/١) ﴿ ثُمَّ جَعَلْنَا كُمْ خَلَائِف فِي الْأَرْضِ مِنْ بَعْدِهِمْ ﴾ (يونس: ١٤/١)

نيز فرمايا:

﴿ إِنِّي جَاعِلٌ فِي الْأَرْضِ خَلِيْفَةً ﴾ (البقرة: ٢٠/٣) ' مين زمين مين خليفه بنانے والا ہوں۔'

ایک اور جگه فرمایا:

﴿ يَا دَاؤُدُ إِنَّا جَعَلُنكَ خَلِيفَةً فِي الْأَرْضِ ﴿ (ص: ٢٦/٣٨) ﴿ يَا دَاوُد! بَمْ نَهُ آپُوز مِين مِين خليفه مقرر كيا ہے۔''

مذکورۃ الصدر آیات کا مطلب ہے ہے کہ تجھے لوگوں کوخلیفہ بنایا ہے مقصود نہیں کہ سیدنا داؤداللہ کے نائب تھے۔ جیسا کہ قائلین وحدت الوجود ← کا نظریہ ہے۔ وحدت الوجود کے قائل یہاں تک کہتے ہیں کہ انسان کو ذات باری سے وہی تعلق ہے جو آئکھ کی تیلی کو آئکھ سے (یعنی دونوں ایک ہیں اور ان میں وہ میں پچھفر ق نہیں )وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ انسان اللہ تعالیٰ کے اساء حسنی کا جامع ہے ،اس کی دلیل میں وہ درج ذیل آیت پیش کرتے ہیں۔

﴿ وَعَلَّمَ آدَمَ الْأَسْمَاءَ كُلَّهَا ﴾ (البقره: ٣٠/٢) "اورسيدنا آدم كوسب نام سكهلادية ـ"

الحادیدان ملحدین کو کہتے ہیں جونظریہ وحدۃ الوجود کے داعی ہیں اور واجب الوجود وممکن الوجود کے مابین کسی فرق وامتیاز کے قائل نہیں۔ یہ خالق ومخلوق میں اتحاد و یگا نگت کا نظریدر کھتے ہیں۔ ان کا خیال ہے کہ یہ عالم ارضی عین ذاتِ باری ہے۔ دونوں میں کوئی تغایز نہیں پایا جاتا۔ دراصل جو ملاحدہ ذات باری ہے۔ اعلانیہ انکار کی جرائت نہیں کر سکتے۔ وہ وحدت الوجود کے داعی بن بیٹھتے ہیں۔ وحدۃ الوجود درحقیقت برہمنوں کا عقیدہ ہے۔ دورِ حاضر کے ایک برہمن ٹیگور نامی نے اس کے اثبات میں متعدد کتب تالیف کی بیں۔ شرق وغرب کے سب منافق ملحدین عقیدہ وحدۃ الوجود کے قائل و داعی ہیں۔ دورِ حاضر کے وہ خالص ملحدین جو اعلانیہ ایچ ملحدانہ عقائد کا اعتراف کرتے ہیں وحدۃ الوجود کا نقاب اوڑ سے والے منکرین کی نسبت کم ضرر رساں ہیں۔

جولوگ بےرائے رکھتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر ڈلٹٹٹ کی خلافت نص خفی کی بنا پر ہوئی تھی ان کی دلیل مذکورہ ذیل حدیث نبوی ہے رسول اللہ مَثَالِثَیْمَ نے فرمایا:

## نص خفی سے استخلاف ابی بکر:

ا۔ '' میں نے خواب میں دیکھا کہ میں ایک کنویں سے پانی تھینچ رہا ہوں، ابوبکر نے میرے ہاتھ سے ڈول لیا اور پانی سے لبریز ایک یا ڈول تھنچے، ابو بکر کے ڈول تھنچنے میں کمزوری پائی جاتی تھی،اللہ انہیں معاف فرمائے!

پھریہ ڈول سیدنا عمرنے لے لیامیں نے کسی عجوبہ روز گار شخصیت کونہیں دیکھا جوعمر کے سے طرز عمل کا حامل ہو، یہاں تک کہ لوگ حوض سے پانی بلا کر اونٹوں کی نشست گاہ سے واپس جانے گئے۔ €

#### ٢ سرور كاكنات مَثَالَيْظِمْ نِهِ فَر مايا:

''ابوبکر سے کہیے کہ وہ لوگوں کونماز پڑھائیں۔''**®** 

چنانچہ رسول اللہ کے ارشاد گرامی کی تغمیل میں سیدنا ابوبکر آپ کی بیاری کے دنوں میں نماز پڑھاتے رہے تا آئکہ آپ نے دروازے کا پردہ اٹھا کر دیکھا تو لوگ سیدنا ابوبکر کی اقتداء میں نماز

<sup>•</sup> طبقات ابن سعد (۱۸۳/۳)

<sup>2</sup> صحیح بخاری\_ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم(حدیث:۳۶۸۲)، صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل عمر رضی الله عنه (حدیث: ۲۳۹۳)

❸ صحیح بخاری\_ کتاب الاذان\_ باب اهل العلم والفضل احق بالامامة (حدیث: ۲۷۸، ۹۷۹) صحیح مسلم\_ کتاب الصلاة\_ باب استخلاف الامام (حدیث: ۲۰،٤۱۸)

پڑرھ رہے تھے، آپ نے اس پراظہار مسرت فرمایا ، اسی روز آپ نے وفات پائی۔ The بیٹر رھال کی سے مقابلی کی مسلم کی انگر مایا:

''اگر میں اہل زمین میں سے کسی کو دوست بنانے والا ہوتا تو ابو بکر کو دوست بنا تا، ابو بکر کے دوست بنا تا، ابو بکر کے سوامسجد کی جانب کسی کی کھڑ کی باقی نہ رہنے دی جائے۔''

س ابوبکرہ ڈالٹیڈروایت کرتے ہیں کہ آپ نے ایک روز فرمایا:

'' کیاتم میں سے کسی نے خواب دیکھا ہے؟''ایک آ دمی نے کہا، میں نے آسان سے ایک ترازواتر تا ہوا دیکھا کھر آپ (نبی سُلَّیْنِمْ )اور ابو بکر کو وزن کیا گیا تو آپ بھاری نکلے، پھرابو بکر وعمر کو تولا گیا تو ابو بکر کا پلڑہ جھک گیا۔'' 🕏

۵۔ عبدالرحمٰن بن ابی بکرہ نے بیروایت اسی طرح اپنے والدسے ذکر کی ہے اس میں بیالفاظ ہیں:
'' بیخلافت نبوت ہے پھر اس کے بعد اللہ جسے چاہے سلطنت عطا کرے۔'' 🍑 استخلاف کے بارے میں دیگر اجا دیث نبویہ:

سیدنا جابر رہائی روایت کرتے ہیں کہ نبی مگائی کے ساتھ باندھا اور لڑکایا گیا ہے، اسی طرح سیدنا عمر کو خواب دیکھا کہ سیدنا ابو بکر کو رسول اللہ مگائی کے ساتھ باندھا اور لڑکایا گیا ہے، اسی طرح سیدنا عمر کو ابو بکر کے ساتھ اور سیدنا عمر کے ساتھ معلق کیا گیا تھا، صحابہ کا بیان ہے کہ جب ہم بارگاہ رسالت سے اٹھے تو ہم نے کہا نیک آ دمی سے رسالت مآب مگائی مراد ہیں اور ایک دوسرے کے ساتھ لڑکانے کا مطلب یہ ہے کہ یہ حضرات آ پ کے بعد پیام رسالت کے پہنچانے میں آپ کے قائم مقام ہوں گے۔' ہی

<sup>•</sup> صحیح بخاری، حواله سابق (حدیث: ۱۸۰) صحیح مسلم حواله سابق (حدیث: ۱۹)

<sup>2</sup> صحيح بخارى كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم\_ باب قول النبى صلى الله عليه وسلم باب قول النبى صلى الله عليه وسلم "سدوا الابواب الا باب ابى بكر" (حديث: ٢٥٥) صحيح مسلم \_ كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل ابى بكر الصديق رضى الله عنه (حديث: ٢٣٨٢)

❸ سنن ابی داؤد\_ کتاب السنة\_ باب فی الخلفاء(حدیث:٤٦٣٤) سنن ترمذی\_ کتاب الرؤیا\_ باب ما جاء فی رؤیا النبی صلی الله علیه و سلم (حدیث:٢٢٨٧)

اسنن ابی داؤد (حدیث: ۲۳۵ ع)، مسند احمد (۵ / ۶ ع)

**<sup>5</sup>** سنن ابی داؤد (حدیث:۲۳٦٤)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

٢ سيدناسمره رفاتفيَّر وايت كرتے ہيں:

کہ ایک آ دمی نے کہا حضور! میں نے دیکھا کہ آسان سے ایک ڈول لٹکایا گیا ہے، سیدنا ابو بکر نے اس کے دونوں کناروں سے پکڑ کر بچھ پانی پیا، پھر سیدنا عمر آئے اور ڈول کو دونوں کناروں سے پکڑ کر خوب سیر ہوکر پانی خوب سیر ہوکر پانی بیا، پھر سیدنا عثمان آئے اور ڈول کو دونوں کناروں سے پکڑ کرخوب سیر ہوکر پانی بیا، پھر سیدنا علی آئے اور ڈول کو کناروں سے پکڑا تو اس کی گرہ کھل گئی اور آپ پر بیہ پانی کے چھنٹے پڑا تو اس کی گرہ کھل گئی اور آپ پر بیہ پانی کے چھنٹے پڑا گئے۔ •

2\_ سعید بن جمهان سفینه والنُّورُ سے روایت کرتے ہیں کہ سالا رانبیا عَثَاللَّهُ مِمْ اللَّهِ اللَّهُ مِنْ اللَّ

'' خلافت نبوت تمیں سال ہوگی ،اس کے بعد اللہ تعالی جسے چاہے سلطنت سے نواز ہے۔' میں نے سفینہ نے کہا وہ دروغ گوئی نے سفینہ نے کہا وہ دروغ گوئی سے کہ سید ناعلی طالبہ نے کہا وہ دروغ گوئی سے کام لیتے ہیں۔ 3

اس میں شبہ نہیں کہ اہل سنت کا قول ان لوگوں کے قول سے بہتر ہے جو کہتے ہیں کہ سیدناعلی یا سیدنا علی اسیدنا عباس کی خلافت نص سے ثابت ہے، اس لیے کہ ان لوگوں کے پاس دروغ گوئی کے سواکوئی دلیل موجود نہیں جس کا بطلان اظہر من اشتمس ہے، مزید برآں دین اسلام اور نبی کریم مَثَالِیَّا مِمَا مَدِیلُ موجود نہیں جس کا بطلان اظہر من اشتمس ہے، مزید برآں دین اسلام اور نبی کریم مَثَالِیًا مُن

• سنن ابی داؤد (حدیث:۲۳۷٤)

سفینہ سے یہ بات راوی حدیث سعید بن جمہان نے کہی تھی، محدث ابوحاتم رازی سعید کے متعلق لکھتے ہیں: ''اس کی روایت قابل احتجاج نہیں۔''اس روایت کی سند میں حشرج بن نباتہ واسطی ہے، امام نسائی اس کے متعلق فرماتے ہیں ''لیس بالقوی (یہ قوی نہیں) عبداللہ بن احمد بن خنبل بیر وایت سوید طحان سے روایت کرتے ہیں، حافظ ابن حجر عسقلانی تقریب التہذیب میں لکھتے ہیں، '' یہ ضعیف راوی ہے'' چونکہ سفینہ کی روایت کردہ حدیث میں متعدد ضعیف راوی موجود ہیں لہذا ابو بکر ابن العربی، العواصم من القواصم، ص:۱۰۱ میں لکھتے ہیں بیر یہ حدیث میں متعدد ضعیف راوی موجود ہیں للہذا ابو بکر ابن العربی، العواصم من القواصم، ص:۲۰۱ میں لکھتے ہیں یہ حدیث میں متعدد ضعیف راوی موجود ہیں للہذا ابو بکر ابن العربی، العواصم من

شیخ الاسلام ابن تیمیہ نے خلافت راشدہ کے اثبات میں احادیث صیحہ ذکر کرنے کے بعد یہ روایت تقویت و تائید کے نقطۂ خیال سے بیان کی ہے، اصالتۂ اس روایت کا ذکر و بیان مقصود نہیں، خلافت راشدہ کے ضمن میں ذکر کردہ نصوص مسکہ امامت میں شیعہ کے دلائل سے اولی واعلیٰ ہیں۔

❸ سنن ابی داؤد (حدیث:۲۶٦٤) سنن ترمذی کتاب الفتن\_ باب فی الخلافة (حدیث: ۲۲۲٦)

حالات ہے بھی اس کی تائید ہوتی ہے۔

نیز خلافت علی کے اثبات میں وہ جو دلائل پیش کرتے ہیں وہ اس مسکلہ پر دلالت نہیں کرتے مثلاً یہ حدیث کہ جس میں مذکور ہے کہ رسول اللہ مُلَاثِیَّا نے تبوک جاتے وفت سیدناعلی کو مدینہ کا امیر مقرر کیا تھا۔ •

## كيارسول الله نے كسى كوخليفه مقررتہيں كيا تھا:

حقیقت ہے ہے کہ آپ نے کسی کو بھی خلیفہ مقرر نہیں کیا تھا بلکہ مختلف طریقوں سے لوگوں کو سیرنا ابوبکر ڈھٹٹؤ کی جانب متوجہ کیا ، آپ کی امامت وخلافت پر اظہار خوشنو دی فر مایا اور اس ضمن میں ایک عہد نامہ لکھنے کا ارادہ کیا بھر آپ کومعلوم ہوا کہ مسلمان بالا تفاق آپ کوخلیفہ منتخب کرلیں گے ، اگر اس یعین کے بارے میں آپ کو کوئی شبہ لاحق ہوتا تو واشگاف الفاظ میں اس کا الم نشرح فر ماتے ، جیسے آپ کا ارشاد ہے۔

الله تعالی اور مومن سیدنا ابو بکر کے سواکسی (کی خلافت) پر راضی نہیں۔' 🗨

یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ امت محمدی کا اتفاق اور اس پر رسول اللہ کا اظہار خوشنو دی کرنا عہد نامہ لکھنے سے بھی زیادہ اہمیت کا حامل ہے۔

شیعہ مصنف کا قول ہے کہ'' اہل سنت کے نز دیک سیدنا ابو بکر اس لیے خلیفہ منتخب ہو گئے تھے کہ حیار صحابہ کے ایماء سے سیدنا عمر نے آپ کے ہاتھ پر بیعت کرلی۔''

ہم جواباً کہتے ہیں کہ یہ بالکل غلط ہے بخلاف ازیں سب صحابہ آپ کی خلافت پر رضا مند تھے،
اور سب صحابہ نے بالا تفاق آپ کے دست حق پر ست پر بیعت کر لی تھی، خواہ شیعہ مصنف اس کے ماننے کے لیے تیار نہ ہو، سیدنا سعد کا تنہا بیعت نہ کرنا سیدنا ابو بکر رٹا ٹیڈ کی خلافت کے انعقاد میں خل نہیں ہوسکتا، اس سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ صحابہ کی ایک کثیر جماعت سیدنا علی کی بیعت میں شامل نہیں ہوئی تھی، جب اس کے باوصف سیدنا علی خلیفہ نتخب ہو گئے تھے تو پھر سیدنا ابو بکر کی بیعت میں کیا

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب المغازی\_ باب غزوة تبوك (حدیث: ۲۱۶۶) صحیح مسلم، کتاب
 فضائل الصحابة\_ باب من فضائل علی بن ابی طالب رضی الله عنه (حدیث: ۲٤۰۶)

 <sup>◘</sup> صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه،
 (حدیث:۲۳۸۷)

شبہ ہوسکتا ہے؟

اہل سنت کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ امامت وخلافت کا اصلی مقصود قوت واقتدار کا حصول ہے لہذا جب اصحاب قوت وشوکت کسی شخص کی خلافت پر متنقق ہوجا ئیں تو اس کی خلافت منعقد ہوجائے گی، اہل سنت کا قول ہے۔

''جوشخص قوت وشوکت حاصل کر لے جس کی بنا پر وہ مقاصد خلافت کی بیکیل کرسکتا ہو، تو وہ ان اولی الامر میں شار ہوگا جو واجب الاطاعت ہیں ، جب تک وہ معصیت خداوندی کا حکم صادر نہ کر ہے ، نظر بریں خلافت ملوکیت وسلطنت کا نام ہے نیک ہو یا بدکوئی شخص صرف تین یا چار آ دمیوں کی موافقت کے بل ہوتے پر بادشاہ نہیں بن سکتا ، یہی وجہ ہے کہ جب سیدناعلی کی بیعت کرلی گئی اور قوت واقتدار سے بہرہ ور ہو گئے تو امامت وخلافت کے منصب پر فائز ہوئے ، امام احمد بن صنبل رشاست نے عبدوس عطار کے نام ایک خط میں تحریر کیا تھا:

'' جوشخص مسندخلافت پر قابض ہواورلوگ اس کی خلافت پراجماع کرلیں اوراسی طرح جوشخص بزور شمشیر خلیفہ بن بیٹھے اس کوصد قات دینا جائز ہے،خواہ وہ نیک ہویا بد۔' امام احمد بن حنبل رشلتے سے ایک مرتبہ اس حدیث کامفہوم دریافت کیا گیا آپ ارشادفر ماتے ہیں۔ '' جوشخص مرجائے اور اس کا کوئی امام نہ ہوتو وہ جاہلیت کی موت مرا۔''

سائل نے دریافت کیا کہ امام سے کون مراد ہے؟ امام احمد نے جواباً فرمایا، امام وہ ہے جس کی امامت پرسب مسلمان متفق ہو جائیں۔

## خلفاءراشدين كى امامت وخلافت:

ان دلائل کی روشنی میں یہ حقیقت انجر کر سامنے آتی ہے کہ چونکہ خلافت صدیتی پر سب مسلمانوں کا اجماع منعقد ہوا تھا اور اللہ ورسول نے بھی اس پر اظہار خوشنودی فر مایا تھا اس لئے آپ امامت کے ستحق تھے، پھر اہل قوت واقتدار کے بیعت کرنے کی بنا پر آپ خلیفہ منتخب ہوگئے اسی طرح بیعت عامہ اور مسلمانوں کے اطاعت اختیار کرنے کی بنا پر سیدنا عمر فاروق رٹیاٹی خلیفہ قرار پائے ، اگر اس مفروضہ کو تسلیم کر لیا جائے کہ صحابہ نے سیدنا عمر کے بارے میں سیدنا ابو بکر کے عہد نامہ کو درست تسلیم نہیں کیا تھا، تو آپ امامت کے منصب پر فائز نہ ہوتے ، قطع نظر اس سے کہ آپ کی خلافت جائز شھی ، یا ناجائز؟ حلت وحرمت کا تعلق افعال سے ہے، جہاں تک خلافت و امارت کا تعلق ہے ، وہ

صرف حاصل شدہ اقتدار کا نام ہے، بعض اوقات ہے اقتدار جائز طریقہ سے حاصل ہوتا ہے، جیسے خلفائے راشدین کی خلافت اور بعض اوقات ناروا طریق سے بھی قوت و شوکت حاصل ہوجاتی ہے، مثلاً کسی ظالم کی سلطنت و حکومت، اگر اس مفروضہ کو شیخ تصور کیا جائے، کہ صرف سیدنا عمر ڈالٹی اور چند صحابہ نے سیدنا ابو بکر کی بیعت کی تھی، اور باقی صحابہ اس کے لیے تیار نہ تھے، تو آپ کی امامت و خلافت کا انعقاد نہیں ہوتا، بخلاف ازیں آپ جمہور مسلمانوں کی بیعت کی بنا پر خلیفہ منتخب ہوئے تھے، کمی وجہ ہے کہ سیدنا سعد کے بیعت نہ کرنے سے آپ کی خلافت میں قدح وارد نہ ہوئی، کیونکہ خلافت کی وجہ ہے کہ سیدنا سعد کے بیعت نہ کرنے سے آپ کی خلافت میں قدح وارد نہ ہوئی، کیونکہ خلافت میں اس لیے کہ بیعت کرتے وقت کوئی شخص تو ایسا ہوگا جو باقی لوگوں سے سبقت کرے گا اگر چندا فراد آپ کی بیعت کرتے وقت کوئی شخص تو ایسا ہوگا جو باقی لوگوں سے سبقت کرے گا اگر چندا فراد آپ کی بیعت پرخوش نہ بھی ہوتے تو اس سے بھی آپ کی خلافت میں کوئی قدح وارد نہیں ہوتی، کیونکہ شرعی دلائل سے آپ کی بیعت کا استحقاق ثابت ہو چکا تھا۔

سیدنا ابوبکر نے عمر فاروق کے قق میں جو وصیت کی تھی،اس کی تکمیل سیدنا ابوبکر کی وفات کے بعد مسلمانوں کی بیعت عام سے ہوئی اور آپ بالا تفاق خلیفه قرار پائے۔ شیعه مصنف کا بیقول کہ بعض صحابہ نے سیدنا عثمان ڈٹاٹیڈ کوخلیفہ منتخب کیا۔

ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ حضرت عثمان ڈلٹٹؤ کی بیعت پر اجماع عام ہوا تھا، اور ایک شخص بھی بیعت سے الگ نہ رہا، چنانچہ امام احمد بن حنبل بروایت حمدان بن علی فر ماتے ہیں:

''سیدنا عثمان کی بیعت باقی خلفاء راشدین کی نسبت زیاده مشحکم تھی، کیونکہ آپ کی خلافت اجماع صحابہ کی بنا پر عالم وجود میں آئی تھی۔''

امام ابن تیمید رشالیہ فرماتے ہیں کہ امام احمد کا بیان حق وصدافت کا آئینہ دار ہے بالفرض اگر عبدالرحمٰن بن عوف آپ کی بیعت کرتے اور سیدنا علی وطلحہ و زبیر دی النہ اور دیگر اصحاب اثر ورسوخ بیعت میں شریک نہ ہوتے تو سیدنا عثمان منصب خلافت پر فائز نہ ہوتے ،سیدنا عمر نے چھاشخاص پر مشتمل ایک مجلس شوری قائم کر دی تھی ، کہ یہ باہمی مشورہ سے کسی ایک کوخلیفہ منتخب کر دیں سیدنا طلحہ و زبیر اور سعد دی النہ حسب مرضی شوری میں سے نکل گئے ، اور سیدنا عثمان ، علی ، اور عبدالرحمٰن بن عوف رہائی مسلسل تین شب و روز نہ سوئے اور انصار و مہاجرین سے مشورہ کرنے میں مصروف رہے ، ان سب نے سیدنا عثمان کوخلیفہ بنانے کا مشورہ انصار و مہاجرین سے مشورہ کرنے میں مصروف رہے ، ان سب نے سیدنا عثمان کوخلیفہ بنانے کا مشورہ

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

دیااور پھرکسی کی ترغیب وتر ہیب کے بغیرعثان کی بیعت کر لی۔

شیعه مصنف کا بیقول که ' سیدناعلی کثیر مخلوقات کی بیعت کی بنا پر خلیفه قرار پائے۔' تخصیص بلا مخصص ہے، اس لئے کہ قبل ازیں خلفاء ، ثلاثه کی بیعت بھی اسی طرح بلکه اس سے کہیں بڑھ چڑھ کر ہوئی تھی ، سیدناعلی کی بیعت شہادت عثمان کے بعد عمل میں آئی تھی ، جب که دل سکون واطمینان سے کیسر محروم تھے، سیدنا طلحہ والٹی کے متعلق یہاں تک کہا جاتا ہے کہ انہیں بحالت جبر واکراہ بیعت کے لیے لایا گیا تھا، مدینہ میں شریبندوں کا بڑازورتھا، بکثرت صحابہ بیعت میں شریک نہ ہو سکے، مثلاً سیدنا عبداللہ بن عمر والٹی ہو سکے، مثلاً سیدنا عبداللہ بن عمر والٹی ہو سکے مثلاً سیدنا عبداللہ بن عمر والٹی ہو سکے مثلاً سیدنا

بایں ہمہ صرف سیرناعلی کے بارے میں یہ کہنا کہ کثیر مخلوقات نے ان کی بیعت کی۔اور خلفاء سابقین کے بارے میں سکوت اختیار کرنا کہاں تک قرین عدل وانصاف ہے۔ سیدناعلی سیم تعلق علماء کے مختلف افکار وآراء:

مزید برآ ں سیرناعلی ڈاٹٹؤ کی بیعت کرنے والوں نے ان کے خلاف شورش بپا کر دی تھی۔ ایک گروہ آپ کی بیعت تک سے منحرف ہو گیا ، اہل شام اس وقت تک آپ کی بیعت کرنے کے لیے تیار نہ تھے، جب تک قاتلین عثمان سے قصاص نہ لے لیا جائے۔

پہلاگروہ: ایک گروہ اس امر کا قائل تھا کہ سیدناعلی ومعاویہ دونوں خلیفہ برحق ہیں۔

دوسرا گروہ: دوسر ہے گروہ کا زاویہ نگاہ کہوہ انار کی کا دورتھا،اوراس وفت کوئی بھی جائز خلیفہ نہ تھابھرہ کے محدثین سے ایک گروہ کی یہی رائے ہے۔

تیسرا گروہ: تیسرا گروہ سیرناعلی کی خلافت کا قائل تھا،ان کا خیال تھا کہ سیدناعلی، طلحہ وزبیر کے برخلاف لڑنے میں حق بجانب ہیں، تا ہم طلحہ وزبیر کوبھی غلط کارنہیں کہتے تھے، کیونکہ وہ اپنے اجتہاد کی بنا پرسیدناعلی کے برخلاف نبرد آز ماتھ،اور بیمشہور مقولہ ہے کہ: '' کُلُّ مُحُبتَهِدٍ مُصِیُبُ '' ابو ہذیل علاف جبائی، ابو ہاشم بن جبائی اور ابن الباقلانی کی یہی رائے ہے،امام ابوالحن

- صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب قصة البیعة والاتفاق علی عثمان رضی الله عنه(حدیث:۳۷۰۰)
- ابو بکر محمد بن طیب با قلانی المتوفی سوم سے بیابوالحین اشعری کے تلمیذرشید تھے ، استاد کی وفات کے بعد معتزلہ کے خلاف صف آ راء ہے ، بیہ بڑے وسیع العلم حاضر جواب اور کامیاب مناظر تھے ، کثیر التصانیف تھے ، ان کی اعجاز القرآن اور التم ہید زیور طبع سے آراستہ ہو چکی ہیں۔

اشعری کا ایک قول یہی ہے، ان کی رائے میں امیر معاویہ رٹاٹٹۂ اپنے اجتہاد کی بنا پرخلافت کے منصب پر فائز ہوئے تھے،اوراپنے اجتہا دمیں جادہ صدق وثواب پر گامزن تھے۔

چوتھا گروہ: چوتھے گروہ کے نزدیک سیدناعلی امام برق تھے اور ان کے خلاف لڑنے والے اگرچہ بنا براجتہا دان کے خلاف برسر پرکار تھے،مگران کا اجتہا دمبنی برخطاتھا، بہت سے حنفیہ،شافعیہ مالکیہ اور صنبلیہ اسی نقطہ نظر کے حامل ہیں۔

پانچواں گروہ: پانچویں گروہ کا خیال ہے کہ اس دور میں خلیفہ برق صرف سیرناعلی تھے، آپ سیرنا معاویہ کے مقابلہ میں حق وصدافت سے قریب تر تھے، تا ہم ان دونوں کے خلاف نبرد آز ما ہونا مناسب نہیں، بلکہ اس سے احتراز واجتناب اختیار کرنا افضل ہے۔

وہ اس کی دلیل میں سرور کا تنات مَلَّاتُیْاً کا بیار شاد پیش کرتے ہیں۔

'' ایک فتنہ بریا ہوگا اس میں بیٹھ رہنے والا کھڑے ہونے والے کی نسبت افضل ہوگا۔'' •

رسول الله مَنَا لِيَّامُ نِهِ سِيدِناحسن طِللَّهُ کے بارے میں فرمایا تھا:

''میرایه بیٹا سردار ہے اور اللہ تعالیٰ اس کے ذریعے مسلمانوں کی دوعظیم جماعتوں میں صلح کرائے گا۔''

اس حدیث میں آپ نے صلح کرانے کی بنا پرسیدنا حسن کی مدح وستائش <sup>3</sup> فرمائی، اگر نبرد آزمائی واجب یامستحب ہوتی تو آپ اس کے تارک کی مدح نه فرماتے، وہ یہاں تک کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے باغیوں کے خلاف ابتداءً جنگ کرنے کا حکم نہیں دیا اور نہ ہی ہر باغی کے خلاف قتل وقال کو ضروری مظہرایا، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَإِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُوا فَأَصْلِحُوا بَيْنَهُمَا فَإِنْ مُ بَغَتُ إِحْدَات: ٩/٤٩) بَغَتُ اِحْدَات: ٩/٤٩)

 <sup>■</sup> صحیح بخاری\_ کتاب المناقب\_ باب علامات النبوة فی الاسلام(حدیث: ۲۰۱) صحیح مسلم: کتاب الفتن\_ باب نزول الفتن کمواقع القطر، (حدیث: ۲۸۸٦)

<sup>€</sup> صحیح بخاری، حواله سابق(حدیث: ۳۲۹)

**<sup>3</sup>** حدیث ندکور کے لیے (دیکھئے العواصم من القواصم: ۱۹۹)

''اگرمومنوں کی دو جماعتیں باہم برسر پرکار ہوں تو ان میں صلح کرا دیجئے اور اگر ایک گروہ دوسرے پرظلم کررہا ہوتو اس سے لڑو۔'' متحارب فریقین میں صلح کی ضرورت و اہمیت:

مذکورۃ الصدر آیت میں پہلے سلح کا تھم دیا گیا ہے، اگر کوئی فریق ظلم و تعدی کا مرتکب ہوتو اس سے لڑا جائے، یہاں تک کہ وہ تھم خداوندی کی تعمیل کے لیے سرتسلیم خم کر دے، بنا بریں فریقین کے لئے سرلسلیم خم کر دے، بنا بریں فریقین کے لڑنے میں کوئی مصلحت نہیں پائی جاتی ، ظاہر ہے کہ جس بات کا اللہ نے تھم دیا ہواس کی مصلحت فساد کی نسبت راجح ہوگی ، اما م ابن سیرین (مشہور تا بعی ) فرماتے ہیں۔

''سیدنا حذیفہ ڈٹاٹیڈ کا قول ہے جو شخص بھی فتنہ کی لیبٹ میں آ جائے مجھے اس کے جادہ متنقیم سے بھٹک جانے کا خطرہ دامن گیررہتا ہے، مگر محمد بن مسلمہ ڈٹاٹیڈ اس سے مشنیٰ ہیں میں نے سرور کائنات مٹاٹیڈ کو بیفر ماتے ساکہ فتنہ وفساد سے محمد • بن مسلمہ کوکوئی نقصان نہیں پہنچ سکتا۔' •

تغلبہ بن ضبیعہ روایت کرتے ہیں کہ میں سیرنا حذیفہ ڈلٹیڈ کی خدمت میں حاضر ہوا تو انہوں نے فرمایا مجھے وہ شخص معلوم ہے جسے فتنہ پردازی سے کوئی نقصان اور ضرر لاحق نہیں ہوتا، چنانچہ ہم باہر نکلے تو ایک خیمہ نصب کیا ہوا دیکھا جس میں محمد بن مسلمہ تشریف فرما تھے، ہم نے اس ضمن میں ان سے پوچھا تو انہوں نے کہا میں نہیں جا ہتا کہ بلادوا مصار جس فتنہ سے دو جار ہیں میں بھی اس کی لیبٹ میں آجا وَل یہاں تک کہ فتنہ کی آگ فروہو جائے۔ 3

چنانچہابن مسلمہ کلینتہ جنگ وجدل سے کنارہ کش رہ کرفتنہ سے محفوظ ومصوئن رہے۔

<sup>•</sup> جس مثالی امت کی تربیت رسول الله مثالیاً کیم ہاتھوں انجام پائی تھی اس میں محمد بن مسلمہ ایک معجزہ کی حیثیت رکھتے تھے،اس ضمن میں مجلّہ الفتح ماہ شوال: ۲۲ سل ملا حظہ فر مایئے۔

<sup>2</sup> الاصابة (٣٨٤/٣) سنن ابى داؤد \_ كتاب السنة\_ باب ما يدل على ترك الكلام فى الفتنة (حديث:٤٦٦٣)

**<sup>3</sup>** مستدرك حاكم (٣٣/٣)، طبقات ابن سعد (٤٤٤/٣)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

ما لک،سفیان توری،امام احمد بن حنبل اور دیگرائمه دین اس ضمن میں یہی رائے رکھتے ہیں۔ سابقه ذکر کرده افکار ومعتقدات کےعلاوہ درج ذیل نظریات کے حامل بھی موجود تھے:

- ا۔ خوارج سیدنا عثمان وعلی اوران کے انتاع کی تکفیر کرتے تھے۔
- ۲۔ روافض سابقین اولین صحابہ کو کا فریا فاسق قر ار دیتے ، اور سیدناعلی کے خلاف ہر لڑنے والے کی تنگفیر کرتے تھے۔
- س۔ نواصب اورامویہ سیدناعلی اوران کے اتباع کو فاسق اور ظالم ومتعدی کے القاب سے نوازتے تھے۔
- ہ۔ معتزلہ کی ایک جماعت جنگ جمل میں شرکت کرنے واٹے ایک فریق کو فاسق قرار دیتی تھی ،مگر معتزلہ اس فریق کی تعیین نہیں کرتے تھے۔

ان افکار و معتقدات کی موجودگی میں بیہ کہنا کیوں کر درست ہوگا کہ سیدنا علی کی بیعت میں خلفائے سابقین کی نسبت زیادہ لوگوں نے شرکت کی تھی۔

شیخ الاسلام ابن تیمیه شیعه مصنف کو مخاطب کرتے ہوئے ارشاد فرماتے ہیں:

'' ایک جانب تمہارا دعویٰ یہ ہے کہ سیدناعلی نص کی بنا پر مسندخلافت پر متمکن ہوئے تھے دوسری طرف تم یہ بھی کہتے ہو کہ آپ کی خلافت کا انعقادلوگوں کی بیعت کے بل بوتے پر ہواتھا۔''

تم (شیعہ مصنف) اہل سنت کا یہ قول نقل کرتے ہوکہ ان کے یہاں اختلاف پایا جاتا ہے سیدنا علی کے بعد بعض ان کے لخت جگر سیدنا حسن ڈاٹٹؤ کو خلیفہ قرار دیتے ہیں، اور بعض امیر معاویہ ڈاٹٹؤ کو۔ ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ اہل سنت کے یہاں سرے سے اس ضمن میں کوئی اختلاف پایا ہی نہیں جاتا بلکہ اہل سنت اس امر میں یک زبان ہیں کہ اہل عراق نے سیدناعلی کی جگہ ان کے بیٹے سیدنا حسن کی بیعت کر لی تھی، پھر انہوں نے بخوشی منصب امارت وخلافت امیر معاویہ ۖ کوتفویض کر دیا۔ حسن کی بیعت کر لی تھی، پھر انہوں نے بخوشی منصب امارت وخلافت امیر معاویہ ۖ کوتفویض کر دیا۔

ہم (العواصم من القواصم: ۱۹۸، ۱۹۷) کے حاشیہ پر مندرجہ ذیل خیالات کا اظہار کر چکے ہیں۔
''سیدناحسن ان کے والد، ان کے بھائی اور ان کے بھائی کی اولا دمیں سے افراد کی طہارت و
عصمت کا عقیدہ شیعہ کے ایمان کا اولین عضر ہے، عصمت ائمہ کے عقیدہ کا تقاضا یہ ہے کہ ان
سے خطا کا صدور نہیں ہوتا، اور ان کا ہر قول عمل حق وصواب کا آئینہ دار ہوتا ہے، یہ بات مختاج
تشریح نہیں کہ حق وصواب تناقض سے پاک ہوتا ہے، سیدناحسن ولٹیٹ کا اہم ترین کا رنامہ امیر
المؤمنین سیدنا معاویہ ولٹیٹ کی بیعت ہے، جب بقول شیعہ آپ کا یہ طرزعمل ایک امام معصوم کا
فعل ہے، تو شیعہ کو اس بیعت میں شرکت کرنا اور اس کی صدافت وحقانیت پر ایمان لانا چاہیے

شیعہ مصنف کا بی تول کہ ' اہل سنت کے یہاں ہنوا میہ میں خلافت جاری رہی۔' ہم جواباً کہتے ہیں کہ اہل سنت کا ایک فرد بھی بہتیں کہتا کہ اموی خلفاء جمیج اوامر واحکام میں واجب الاطاعت تھے اور کسی بات میں ان کے حکم سے سرتا بی کرنا روانہ تھا، بخلاف ازیں وہ کہتے ہیں کہ بنوامیہ مسند خلافت پر متمکن ہوگئے تھے وہ قوت واقتدار سے بھی بہرہ ور تھے اور امور سلطنت کے انظام وانصرام سے بھی نابلد نہ تھے، مزید برآں وہ مقاصد امامت کی تکمیل میں بھی کامیاب تھے مثلاً وہ جہاد میں حصہ لیتے تھے، جج کرنے جاتے، جمعہ جماعت اور عیدین کی پابندی کرتے اور راستوں کی حفاظت کا سامان بہم پہنچاتے تھے، تاہم اللہ کی نافر مانی کر کے ان کی اطاعت نہیں کی جاتی واستوں کی حفاظت کا سامان بہم پہنچاتے تھے، تاہم اللہ کی نافر مانی کر کے ان کی اطاعت نہیں کی جاتی

ائمہا ثناعشرہ مقاصدامامت کی تکمیل سے قاصر تھے:

تھی ، بلکہان کی اطاعت صرف بروتقو کی کی حد تک تھی ، نہ کہاثم وعدوان میں۔

یہ حقیقت''عیاں راچہ بیاں'' کی مصداق ہے کہ امراء و حکام کے بغیر انسانی نظام قائم نہیں رہ سکتا، یہ بھی مسلم ہے کہ ظالم امام نہ ہونے سے بہتر ہے، سیدناعلی ڈلاٹیڈ کا قول ہے:

'' امارت ناگزیر ہے خواہ نیک ہویا بد'' لوگوں نے دریافت کیا، نیک امارت تو ہمیں معلوم ہے، امارت فاجرہ سے آپ کی مراد کیا ہے؟ جواباً فرمایا:'' جس سے راستے محفوظ رہیں، شرعی حدود کا

تھا، مگرمشاہدہ سے معلوم ہوتا ہے، کہ وہ اس بیعت کے منکر ہیں اوراس ضمن میں اپنے امام معصوم کی مخالفت کا ارتکاب کرتے ہیں اس کے صرف دواسباب ہیں۔

ا۔ پہلی وجہ بیہ ہے کہ شیعہ ائمہ اثناعشرہ کی عصمت کے دعویٰ میں دروغ گوئی سے کام لیتے ہیں، اس سے شیعہ مذہب کی امارت دھڑام سے گر پڑے گی اس لیے کہ عصمت ائمہ کا عقیدہ شیعہ مذہب کا سنگ بنیا دہے اس کے علاوہ ان کے مذہب کی کوئی اساس نہیں۔

۲۔ دوسری وجہ یہ ہے کہ شیعہ کی نگاہ میں بلاشہ امام حسن معصوم سے اور سیرنا حسن کا سیرنا معاویہ کی بیعت سے مشرف ہونا ایک معصوم کافعل ہے مگر شیعہ دین سے بغاوت کا ارتکاب کر رہے ہیں اور امام معصوم کی مخالفت سے باز نہیں آتے ، اور اس پر طرہ یہ کہ آئندہ نسلوں کو بھی یہی وصیت کیے جاتے ہیں ، اس کے معنی یہ ہیں کہ وہ امام معصوم کی مخالفت پر تلے ہوئے ہیں اور دانستہ کفر وعنا د اور مکابرہ کی بنا پر امام کے احکام کی خلاف ورزی پر مصر ہیں ، ہم نہیں جانتے کہ فدکورہ ہر دو وجوہ میں سے کون سی وجہ شیعہ کو قعر ہلاکت میں گرانے کے لیے دوسری وجہ کی نسبت قوی تر ہے ظاہر ہے کہ ان ہر دو اسباب کے علاوہ تیسر اسبب اور کوئی نہیں ہوسکتا۔''

قیام عمل میں آئے۔ دشمنان دین سے جہاد کیا جائے ، اور مال غنیمت کونفسیم کیا جائے۔''

شیعه عالم علی بن معبد فلی نے اپنی تصنیف کتاب الطاعة و المعصیة میں بیروایت ذکر کی ہے۔ خلاصہ کلام (تاریخ کے مختلف ادوار میں) جوخلفاء مسند خلافت وامارت پر جاگزین ہوئے وہ بہر کیف شیعہ کے امام منتظر سے بہتر ہی تھے، جن کے انتظار میں شیعہ صدیوں سے جھوٹی آس لگائے بیٹھے ہیں۔

اگرسیدناعلی ڈلاٹیُ کومشنی قرار دیا جائے تو امام منتظر کے جملہ آباء واجداد قوت وشوکت سے محروم،امامت سے قاصراورامورمملکت سے بہرہ تھے،نظر بریںان سے سے طرح امامت کا مقصد بورانہیں ہوتا۔

سيدنا عبداللد بن عباس طالعين سے مروی ہے کہ رسول الله منافیا الله منافیا آم نے فرمایا:

جو شخص اپنے امیر سے کوئی بری حرکت صادر ہوتی دیکھے تو صبر سے کام لے اس لیے کہ جو شخص اطاعت سلطان سے ایک بالشت بھر باہر نکلا اور پھراسی پراس کی موت واقع ہوگئ تو وہ جاہلیت کی موت مرا۔'' 2

سيدنا ابو ہرىرە رالىنى روايت كرتے ہيں كەرسول الله مَالَيْنَا مَا يَا:

'' جواطاعت سے نکلا اور پھر جماعت کو چھوڑ کر مرگیا تو اس کی موت جاہلیت کی موت ہے، اور جوطرف داری اور تعصب کی خاطر لڑتا ہوا مارا جائے تو وہ میری امت میں سے نہیں۔ 3 نہیں۔ 3

سيدنا عبدالله بن عمر الله يُروايت كرتے ہيں كه سرور كائنات مَاللَّهُ إِلَم في مايا:

'' جس نے اطاعت سے ہاتھ کھینچا تو وہ روز قیامت اللہ تعالیٰ کو ملے گا اور اس کے پاس کوئی

- علی بن معبد ایک شیعہ عالم تھا اور بغداد میں سکونت یزیر تھا، المامقانی نے اپنی کتاب "تنقیح المقال: ۲/ ۹،۳ پر لکھا ہے کہ بیامام حسن عسکری کے والد محمد کے بیٹے ہادی علی کے اتباع میں سے تھا، اس سے معلوم ہوتا ہے کہ علی بن معبد خلیفہ مامون و معتصم کا معاصر تھا۔''
- 2 صحیح بخاری، کتاب الفتن \_ باب قول النبی صلی الله علیه " سترون بعدی امور تنکرونها(حدیث: ۲۰۰۵)\_ صحیح مسلم، کتاب الإمارة\_ باب وجوب ملازمة جماعة المسلمین(حدیث: ۱۸٤۹)
  - 3 صحيح مسلم\_ كتاب الإمارة\_ باب و جوب ملازمة جماعة المسلمين (حديث: ١٨٤٨)

دلیل نه هوگی اور جواس حال میں مرا که اس کی گردن میں کسی (خلیفه وامام) کی بیعت کا جواز نہیں تو وہ جاہلیت کی موت مرا۔''

نيز رسول الله مَلَى لَيْدًا نِيْ مِنْ اللهِ مَا مايا:

''اللہ کی نافر مانی میں کسی کی اطاعت روانہیں، اطاعت صرف نیکی کے کاموں میں \_\_\_\_، علی \_\_\_ کاموں میں \_\_\_\_، علی \_\_\_

سيدنا عبدالله بن عمر الله يم مرفوعاً روايت كرتے ہيں كه آب نے فرمایا:

"امیر وخلیفه کی بات سننا اور اس پر عمل بیرا ہونا مسلمانوں کے لیے ضروری ہے، خواہ وہ بات است است است است اللہ کی نافر مانی کا حکم دیا جائے تو پھر سننا ضروری ہے، نہ اطاعت کرنا۔"

<sup>●</sup> صحيح مسلم كتاب الإمارة\_ باب و جوب ملازمة جماعة المسلمين (حديث: ١٥٥١)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب اخبار الآحاد\_ باب ما جاء فی اجازة خبر الواحد الصدوق، (حدیث: ۷۲۵۷)، صحیح مسلم\_ کتاب الإمارة \_ باب و جوب طاعة الامر فی غیر معصیة (حدیث: ۱۸٤۰)

<sup>3</sup> صحيح بخارى كتاب الجهاد\_ باب السمع والطاعة للامام (حديث: ٥٩٥) ، صحيح مسلم، كتاب الامارة\_ باب و جوب طاعة الامراء في غير معصية (حديث: ١٨٣٩)



# دوسری فصل واجب الانتباع مذہب کے بیان میں

### کون سا مذہب واجب الانتباع ہے؟:

شيعه مصنف ابن المطهر لكهتاب:

فصل ثانی میں بیر مسئلہ زیر بحث آئے گا کہ امامیہ کا مذہب احق الذہب ہونے کی بنا پر واجب الانتباع ہے۔ الانتباع ہے۔

نیز اس لیے کہ اصول عقائد میں ان کا مسلک تمام اسلامی فرقوں سے جدا گانہ نوعیت کا حامل ہے، اس لیے بھی کہ وہ نجات اخروی کا کامل یقین رکھتے ہیں، ان کا دین ائمہ معصومین سے ماخوذ ہے، امامیہ کے علاوہ دیگر فرقے مختلف الخیال ہیں اور ان کے طرز فکر ونظر میں بڑا اختلاف پایا جاتا ہے، چنانچہ درج ذیل افکار وآراء سے اہل سنت کے تغایر و تخالف کا اندازہ لگایا جاسکتا ہے۔

۔ اہل سنت میں سے بعض لوگ بلا استحقاق امارت وخلافت کے طلب گار تھے اور اکثر لوگ محض و نیا طلبی کے نقطہ خیال سے ان کے بیرو بن گئے تھے، مثلاً عمر بن سعد بن مالک کو جب بیہ اختیار دیا گیا کہ اگر جا ہے تو امام حسین ڈلٹٹ کے خلاف نبرد آز ما ہوا ور اگر چاہے جنگ سے کنارہ کشی اختیار کر لے تو اس نے لڑنا پہند کیا، حالانکہ وہ اس حقیقت سے بخو بی آگاہ تھا کہ امام حسین کے قاتل جہنمی ہیں، چنانچہ وہ خود کہتا ہے:

(۱) فَوَ اللَّهِ مَا اَدُرِیُ وَانِّیُ لَصَادِقٌ ، اُفَکِّرُ فِیُ اَمُرِیُ عَلٰی خَطَرَیُنِ
"اللّه کی شم! میں سے کہتا ہوں کہ میں دوخطرات کے بارے میں سوچ بچار کررہا ہوں اور
مجھے کچھ میں نہیں آتا۔"

(١) اَآتُوكُ مُلُكَ الرَّيِّ وَالرَّيُّ مُنْيَتِي ، أَوُ أُصْبِحُ مَا ثُوُمًا بِقَتُلِ حُسَيُنِ

<sup>🛭</sup> ما لک کی کنیت ابو وقاص تھی ، یہ شہور صحابی فاتح عراق سید نا سعد کیے از عشر ہ مبشر ہ کے والد تھے۔

''آیا میں رے کی سلطنت جھوڑ دوں حالانکہ بیر میری دلی تمنا ہے یافتل حسین کا مرتکب تھہروں۔''

(٣) وَفِی قَتُلِهِ النَّارُ الَّتِی لَیُسَ دُونَهَا، حِجَابٌ وَّلِی فِی الرَّیِ قُرَّةُ عَیْنِی (٣) وَفِی قَتُلِهِ النَّارُ الَّتِی لَیُسَ دُونَهَا، حِجَابٌ وَّلِی فِی الرَّیِ قُرَّةُ عَیْنِی (ور رے کی میرناحسین کے قبل کی سزاوہ آگ ہے جس میں کوئی پردہ حائل نہیں اور رے کی حکومت میرے لیے فرحت وسرور کی موجب ہے۔''

۲۔ بعض اہل سنت شہادت کا شکار ہوکر دنیا دارلوگوں کے پیچھے چلنے لگے تھے،کوتاہ بنی کی بنا پرانہیں حق حق تک رسائی حاصل نہ ہوسکی ،اور خداوندی گرفت کے مستوجب تھہرے۔

۳۔ بعض لوگ کوتاہ فہمی کی بنا پر مقلد محض ہوکررہ گئے اورلوگوں کی بھیڑ دیکھ کریہ سمجھے کہ شاید کثرت افراد حق وصدافت کی علامت ہے،اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ انہی کی بیعت کر بیٹھے اور اس آیت کو یکسرنظر انداز کر دیا۔

> ﴿ وَقَلِيلٌ مَّا هُمْ ﴾ (ص: ۲٤/٣٨) ''وه (حق برست ) كم بى ہوتے ہيں۔''

سم۔ بعض لوگ حق کی بنا پرامارت وخلافت کے طالب تھے، چنانچہ قلیل التعداد بااخلاص مسلمانوں کی ایک جماعت نے جنھیں دنیوی زیب وزینت سے پچھ سرور کارنہ تھاان کی اطاعت کا اقرار کرلیا اوران کے اوامروا حکام کی اطاعت کرنے گئے،قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (هود: ١١/١١)

''ظالموں پراللہ کی پھٹکار۔''

(شیعه مصنف کا بیان ختم ہوا۔ )

### شيعه مصنف ك نظريات كالبطال:

 باقی ماندہ دوقسموں میں سے پہلی قسم کے وہ لوگ تھے جوطلب دنیا کے لیے دوسروں کی تقلید کا دم بھرتے تھے اور دوسر ہے وہ جو کوتاہ بنی کے پیش نظر دوسروں کے بیرو تھے، تن کی معرفت حاصل کر کے اس کی بیروی کرنا انسان کا فرض ہے، یہود نے تن کو پہچانا مگر اس کی اتباع سے قاصر رہتے تھے، اس کے بیروی کرنا انسان کا فرض ہے، یہود نے تن کو پہچانا مگر اس کی اتباع سے قاصر رہتے تھے، اس کئے وہ مورد غضب الہی ہوئے، نصار کی حق کی معرفت حاصل نہ کر سکے، اور جادہ مستقیم سے بھٹک گئے، مگر اس کے عین برخلاف امت مجمدی خیر الام ہے، قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ ﴾ (آل عمران:٣/١١) "تم بهترين امت هوـ"

امت محمدی میں سے افضل لوگ بفر مان نبی مَثَاثِیَا مِ قرن اول کے تھے، پھر ان کے بعد آنے والے، روافض ● ان کی شان میں جو کچھ گل فشانی کرتے ہیں وہ معلوم ہو چکی ، ان کے مزعومات کے

شیعہ اپنی علمی تصانیف میں سیدنا ابوبکر رہائی وعمر رہائی کو "الجبت والطاغوت" (جادوگر اور شیعہ اپنی علمی تصانیف میں سیدنا ابوبکر رہائی وعمر رہائی نے متعدد مرتبہ کوفہ کے منبر پر چڑھ کر یہ بات کہی تھی، ہزاروں اشخاص نے ان سے یہ بات شی اور اس کثر ت سے روایت کی کہ وہ متواتر کی حد تک بہنی گئی آپ نے فرمایا: " خَیرُ هَذِهِ الْاُمَّةِ بَعُدَ نَبِیّتُهَا اَبُوبَکٍ ثُمَّ عُمَرُ" نبی سَالِیْا کے بعداس امت میں سب سے افضل ابوبکر وہائی اور ان کے بعد عمر وہائی '' مشہور شیعہ المامقانی اپنی کتاب" تنقیح المقال "کے مقدمہ ص: کے مقدمہ ص: کے کا دکر کرتے ہوئے جو اس نے دواماموں کے علاوہ دیگر ائمہ کے کفرو ضلالت پر استدلال کرتے ہوئے حریکی ہیں رقم طراز ہے:

"دسویں حدیث وہ ہے جو محمد بن ادریس الحلی نے "السرائر" کے آخر میں کتاب "مسائل الرجال" سے نقل کی ہے، محمد بن علی بن عیسیٰ کہتے ہیں کہ میں نے ابوالحس علی بن محمد بن علی بن مرسیٰ کہتے ہیں کہ میں نے ابوالحس علی بن محمد بن علی بن مرسیٰ کوتخریر کیا کہ آیا ناصبی و م شخص ہے جو" الحبت والطاغوت" (سیدنا ابو بکر وعمر) کی تکریم بجا لاتا اور ان کی امامت کا قائل ہویا کسی اور طریقہ سے بھی اس کی آزمائش مطلوب ہے! ابوالحسن نے اس کے جواب میں تحریر کیا کہ جو شخص بی عقیدہ رکھتا ہووہ ناصبی ہے۔ "

سلیمان بن خالد کی ذکر کردہ حدیث دوم بھی انہی احادیث میں شامل ہے، سلیمان امام جعفر صادق سے روایت کرتا ہے، کہ آپ نے فر مایا: '' اہل شام اہل روم سے بدتر ہیں'' اہل مدینہ اہل مکہ سے بدتر اور مکہ والے علانیہ کفر باللہ کا ارتکاب کرتے ہیں۔'' اس میں شک نہیں کہ امام جعفر صادق بحثیت مجموعی امت محمدی کو کا فرقر ارنہیں دے سکتے بیصرف سلیمان بن خالد کی دروغ بیانی ہے۔

مطابق وہ سب لوگوں سے کم علم اور خواہشات کی پیروی کرنے میں سب سے آگے تھے، اس کا لازمی نتیجہ بیہ ہے کہ امت رسول اللہ مُنَا لَیْنِم کی وفات کے بعد راہ حق سے منحرف ہوگئ تھی، جب رسول اللہ مُنَالَیْنِم کی وفات کے بعد راہ حق سے منحرف ہوگئ تھی، جب رسول اللہ مُنَالِیْنِم کی وفات کے فوراً بعد بیرحالت ہوگئ تھی، تو پھر شیعہ کے پیش کردہ دلائل و برا ہین کہاں تک قدر و قیمت کے حامل ہوں گے۔ (جب کہ وہ سب دلائل عہد صحابہ سے قتل کیے گئے ہیں۔)

شیعہ مصنف کا بی قول کہ: '' صحابہ کے جذبات واحساسات کی طرح ان کے افکار و آراء بھی مختلف تھے۔''

حضرات صحابہ پریہ بہتان عظیم ہے جس سے ان کا دامن پاک ہے، یہ امر قابل دریافت ہے کہ اس جاہل کے مخاطب کون لوگ ہیں؟ کیا یہ گل افشانی انہی صحابہ کے بارے میں کی جارہی ہے جن کی شان میں ارشاد ہوتا ہے:

### صحابه كرام كامقام بلند:

﴿ وَالسَّابِقُوْنَ الْأَوَّلُوْنَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اللهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴿ (التوبة: ٩/١٠٠)

گیار ہویں حدیث ابوحمزہ ثمالی سے مروی ہے کہ لی بن حسین ڈاٹٹیڈنے اس سے کہا۔

سب سے بہتر جگہ کون سی ہے؟ میں نے عرض کیا ، اللہ ، رسول اور ابن رسول ہی کو بہتر علم ہوگا ، فر مایا سب سے بہتر جگہ وہ ہے جورکن اور مقام ابر اہیم کے در میان ہے ، اگر کوئی شخص نوح علیا کی طرح • ۹۵ سال کی عمر پائے اور رکن ومقام کے مابین روزہ رکھتا اور را توں کو قیام کرتا رہے ، اور ہماری امامت کوشلیم کیے بغیر مرجائے تو اسے اس عبادت کا کچھ فائدہ نہ ہوگا۔

شیعہ نے ائمہ کی امامت سلیم کرنے کے لیے جو شرائط مقرر کرر کھے ہیں ان میں سیدنا ابو بکر وعمر ڈاٹنٹیا کو الجبت والطاغوت کے نام سے یاد کرنا اور ان کی خلافت کا انکار نہ کرنے والوں کو کا فرقر اردینا بھی شامل ہے، سیدہ عائشہ ڈاٹنٹیا نے الہام ربانی کی بنا پر اس کی مصلحت یہ بیان کی ہے کہ جب سیدنا ابو بکر وعمر اور دیگر صحابہ نے وفات پائی، اور ان کی نیکیوں کا سلسلہ بند ہو گیا تو اللہ تعالیٰ نے اولاد مجوس میں سے پچھ ایسے لوگ بیدا کر دیئے، جو یہ فریضہ (یعنی سب وشتم اور تکفیر ونفسیق ) انجام دیتے رہتے ہیں، تا کہ اجرو تو اب کا سلسلہ جاری رہے، اس ضمن میں شیعہ کی ایک دعا بھی قابل ذکر ہے جسے وہ کفار قریش کی دعا سے یاد کرتے ہیں، ہم کسی دوسری فرصت میں اس فاجرانہ دعا پر روشنی ڈالیس گے۔

''اورمہاجرین وانصار میں سے جوسابقین اولین ہیں اور وہ لوگ جنہوں نے نیکی کے کاموں میں ان کی پیروی کی اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو گئے۔ میں ان کی پیروی کی اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو گئے۔ نیز فر مایا:

﴿ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ آشِدَاءُ عَلَى الْكُفَّارِ رُحَمَاءُ بَيْنَهُمْ ﴿ (الفتح: ٢٩/٤٨)

''محمر (مَثَاثِیَّمِ ) الله کے رسول ہیں اور جولوگ آپ کے ساتھ ہیں وہ کفار کے مقابلہ میں بڑے سخت اور آپس میں لطیف وشفیق ہیں۔

متعدد قرآنی آیات میں مہاجرین وانصار کی مدح وستائش کی گئی ہے، بعد میں آنے والوں کی تعریف ان الفاظ میں فرمائی:

﴿ رَبَّنَا اغْفِرُلَنَا وَلِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالَّا يُمَانِ ﴾

(الحشر:٥٩/١١)

''اے ہمارے رب! ہمیں اور ہمارے ان بھائیوں کو بخش لے جوہم سے پہلے با ایمان گزرے ہیں۔''

صحابہ کے بعد آنے والے (تابعین) بارگاہ ایز دی میں دست بدعا ہیں، کہ ان کے دل عداوت صحابہ سے بیاک رہیں، روافض صحابہ کے لیے دعانہیں کرتے، بلکہ ان کے دل صحابہ کے خلاف بغض و عداوت سے لبریز ہیں۔

سيرنا عبدالله بن عباس طاللين فرمات بين:

''الله تعالی نے رسول الله مَنَالِیَّا کے صحابہ کے لیے بیہ جانتے ہوئے مغفرت طلب کرنے کا تھے کہ وہ باہم لڑا کرتے تھے''

عروہ سیدہ عائشہ را بھلا کہنا شروع کرتے ہیں کہ''اصحاب محمد مَثَاثِیَّا کے لیے مغفرت طلب کرنے کا حکم دیا گیا تھا، مگرلوگول نے برا بھلا کہنا شروع کر دیا۔

ابوسعيد وللتُؤروايت كرتے ہيں كه رسول الله مَاليَّيْمَ نے فرمایا: '' ميرے صحابہ وْمَالِیْرُمُ كو گالياں نه

<sup>•</sup> الشريعة للآجرى(١٩٧٩\_١٩٨٠) السنة لابن ابي عاصم(١٠٠٣)

<sup>•</sup> صحیح مسلم\_ کتاب التفسیر\_ باب فی تفسیر آیات متفرقة (حدیث: ۲۲ ۳۰۲)

دو،اگرتم میں سے کوئی شخص احد پہاڑ کے برابر سوناخرج کردیے توان کے پاسنگ کوبھی نہیں پہنچ سکتا۔ اس صحیح مسلم میں یہی روایت بعینہ سیدنا ابو ہر برہ رفایقی سے مرفوعاً مروی ہے تعزمسلم میں سیدنا جابر رفایقی سے روایت کی گئی ہے، کہ سیدہ عائشہ رفایقا سے کہا گیا: '' کچھ لوگ اصحاب محمد مثالیقی بہاں تک کہ ابو بکر وغمر کی شان میں سوءاد بی کے مرتکب ہوتے ہیں۔'

سيده عائشه طالقهان جواباً فرمايا:

''اس میں حیرت واستعجاب کی کون ہی بات ہے، دار فانی سے کوچ کرنے کے باعث ان کے نیک اعمال کا سلسلہ بند ہو گیا تھا خداوند کریم نے جاہا کہ ان کے اجرو ثواب کا سلسلہ بند نہ ہو۔'' 3 سلسلہ بند نہ ہو۔'' 3

### صحابہ کے فضائل ومنا قب:

سيدنا عبداللد بن عمر وللعُهُافر مايا كرتے تھے:

''اصحاب محمد مَثَاثِیْمِ کی شان میں گستاخی سے احتر از سیجئے اللّٰہ کی قسم! نبی مَثَاثِیْمِ سے ان کی ایک گھڑی کی رفافت وصحبت تمہارے چہل سالہ اعمال سے افضل ہے۔'' **ہ** قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لَقَدُ رَضِىَ اللّٰهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُونَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ فَعَلِمَ مَا فِي قُلُوبِهِمُ فَأَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ عَلَيْهِمُ وَآثَابَهُمُ فَتُحًا قَرِيْبًا ﴾ (الفتح: ١٨/٤٨)

''الله تعالی مومنول سے راضی ہوگیا، جب وہ درخت کے نیچ آپ کی بیعت کررہے

<sup>■</sup> صحیح بخاری \_ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم \_ باب قول النبی الله علیه و سلم \_ باب قول النبی الله الله عنه مسلم \_ کتاب فضائل الصحابة \_ باب تحریم سب الصحابة رضی الله عنهم (حدیث: ۲۵۶۱)

<sup>2</sup> صحیح مسلم\_حواله سابق\_ حدیث: ۲۵٤)

الشريعة للآجرى(١٩٩٩) من طريق هشام بن عروة عن ابيه عن عائشة رضى الله عنها

<sup>•</sup> مصنف ابن ابی شیبة (۱۲۸/۱۲)، سنن ابن ماجة المقدمة باب فضل اهل بدر، (حدیث:

تھے، جو کچھان کے دلوں میں تھااس نے معلوم کرلیا،ان پراطمینان وسکون نازل کیا اور انہیں قریبی فتح سے نوازا۔''

مذکورۃ الصدر آیت اس حقیقت کی غمازی کرتی ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اصحاب رسول کے قلبی اسرار کومعلوم کر کے ان سے رضا مندی کا اظہار فر مایا ہے، • درخت کے پنچے بیعت کرنے والے صحابہ کی

یه حدیث مجرزات نبوت میں سے ایک عظیم مجرزه کی حیثیت رکھتی ہے، بیعت رضوان پر ۱۳۲۸ سال کی مدت مدید گرز رچکی ہے یہ مدت حاشیہ لکھنے کے وقت کے مطابق ہے البتہ آج اس بیعت کو ۱۳۲۳ سال گرز پچکے ہیں ) اور مسلمان ہنوز بیعت رضوان میں شرکت کرنے والے صحابہ کے بارے میں: " لَقَدُ رَضِیَ اللّٰهُ عَنِ الْمُؤُمِنِیُن " کی شہادت خداوندی پر قانع چلے آرہے ہیں، عصر حاضر میں ایک جاہل نابینا بیدا ہوا ہے جو سرور کا ننات مُن اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ عَلَى اللّٰهِ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَلَٰ عَلْمُ عَالًى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ عَنْ عَلْمُ اللّٰهُ عَنْ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الللّٰهِ الللّٰهُ عَلَى الللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ الل

"اگراہل سنت ہے کہیں کہ سیدنا ابو بکر وغمر بیعت رضوان کرنے والے صحابہ میں شامل ہیں جن کے متعلق واضح الفاظ میں رضائے خداوندی کا اظہار کیا گیا ہے تو ہم جواباً کہیں گے کہ اگر قرآن میں بیالفاظ ہوتے کہ: "لَقَدُ رَضِیَ اللّٰهُ عَنِ الَّذِیۡنَ بَایَعُولُا " (اللّٰہ تعالیٰ ان لوگوں قرآن میں بیالفاظ ہوتے کہ: "لَقَدُ رَضِیَ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰهِ عَنِ اللّٰہ تعالیٰ ان لوگوں سے راضی ہوا جنہوں نے آپ کی بیعت کی۔" تو آیت اس بات پر دلالت کرتی کہ اللہ تعالیٰ بیعت رضوان میں شامل ہونے والے تمام صحابہ سے راضی ہوا ) بنا بریں آیت سے "لَقَدُ رَضِیَ اللّٰهُ عَنِ الْمُؤُمِنِیُنَ " (اللّٰہ تعالیٰ مومنوں سے راضی ہوا ) بنا بریں آیت سے صرف بیہ مستفاد ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ مومنوں سے راضی ہوا ) بنا بریں آیت سے صرف بیہ مستفاد ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ مومنوں سے راضی ہوا ) بنا بریں آیت سے صرف بیہ مستفاد ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ مومنوں سے راضی ہو۔"

صحیح مسلم میں سرور کا تئات مُنافیْنِم کا بیار شاد کہ درخت کے نیچ بیعت کرنے والوں میں سے کوئی بھی آگ مسلم میں سرور کا تئات مُنافیْم کا بیار شاد کہ درخت کے نیچ بیعت کرنے والوں میں سے کوئی بھی آگ میں نہیں جائے گا، '(صحیح مسلم ۔ کتاب فضائل الصحابة ، باب فضائل اصحاب الشجرة، (حدیث: ۹۹ ۲۶) اس جاہل اندھے کا منہ بند کرنے کے لیے بیکا فی ہے اور ایک پھر کی حیثیت رکھتا ہے، اس جاہل اندھے کے دین وادب اور فہم وفراست کا بیمالم ہے کہ اس کی رائے میں آیت: " اِذُهُمَا فِی الْعَارِ " سیدنا ابو بکر کی مدح وستائش کے لیے نہیں، بلکہ ان کی مذمت میں نازل ہوتی ہے، بیاندھا شیعہ مجتمدین میں سے ایک ہے، جب مجتمدین کا بیمال ہے تو درجہ اجتماد سے قاصر رہنے والوں کی کیا حالت ہوگی؟"

تعداد • • ۴ انتھی ، پھر انہی صحابہ نے سیدنا ابو بکر کی بیعت میں حصہ لیا ، سیدنا جابر بن عبداللہ ڈٹاٹٹیڈروایت کرتے ہیں کہ سرورانبیاء مَٹاٹیڈِم نے فرمایا:

( لَا يَدُخُلُ اَحَدُ مِّمَّنُ بَايَعَ تَحُتَ الشَّجَرَةِ النَّارَ )) • ( لَا يَدُخُلُ اَحَدُ مِّمَّنُ بَايَعَ تَحُتَ الشَّجَرَةِ النَّارَ )) • ( درخت کے پنچ بیعت کرنے والوں میں سے کوئی شخص آگ میں داخل نہیں ہوگا۔ ' قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ لَقَلْ تَابَ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ الَّذِيْنَ وَالْاَنْصَارِ الَّذِيْنَ اللهُ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ الَّذِيْنَ اللهُ اللهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالنَّهِ اللهُ اللهُ عَلَى النَّهِ اللهُ اللهُ عَلَى النَّهِ اللهُ اللهُ عَلَى النَّهِ اللهُ عَلَى النَّهِ اللهُ اللهُ عَلَى النَّهِ اللَّهُ عَلَى النَّهِ اللَّهُ عَلَى النَّهِ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى النَّهِ اللهُ عَلَى النَّهِ اللهُ عَلَى اللَّهُ عَلَى اللّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ عَلَّى اللَّهُ عَلَى اللَّهُ

''الله تعالی نبی اور مهاجرین وانصار کی طرف (اپنی رحمت کے ساتھ) لوٹ آیا، جنہوں نے تکلیف کے وقت آپ کی پیروی کی ، (تکلیف کے وقت سے جنگ تبوک مراد ہے)۔'' نیز فرمایا:

﴿ إِنَّهَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَرَسُولُهُ وَالَّذِينَ آمَنُوا ﴾ (المائده: ٥/٥٥) "تمهارا دوست توصرف الله تعالى ،اس كارسول اوروه لوك بين جوايمان لائے: " دوسرى جگهارشاد ہوا:

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بَعْضُهُمْ اَوْلِيَآءُ بَعْضٍ ﴿ التوبه: ٧١/٩) مومن مرداور مومن عورتيل ايك دوسرے كے مددگار ہيں۔'

اس آیت میں صحابہ سے دوشق لگائے کا حکم دیا گیا ہے، مگر روافض اس کے برعکس ان سے بیزاری کا اظہار کرتے ہیں۔

ایک جاہل کا قول ہے کہ درج ذیل آیت سیدناعلی ڈھاٹئ کے بارے میں نازل ہوئی،اس نے اس کے اثبات میں ایک موضوع روایت بھی بیان کر دی کہ آپ نے نماز کے دوران اپنی انگوٹھی صدقہ کے طور پر کسی کو دے دی تھی، تب ہے آیت اتری،قر آن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ ٱلَّذِينَ يُقِيمُونَ الصَّلُوةَ وَيُؤْتُونَ الزَّكُوةَ وَهُمْ رَاكِعُونَ ﴾ (المائده: ٥/ ٥٥)

■ صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل اصحاب الشجرة (حدیث: ۲۶۹۳) من حدیث جابر عن ام مبشر رضی الله عنهما \_ مسند احمد (۳۰۰/۳)، سنن ابی داؤد\_ کتاب السنة\_ باب فی الخلفاء(حدیث:۳۰۳٤) عن جابر رضی الله عنه\_

"جونمازوں کی پابندی کرتے ، زکوۃ اداکرتے اور وہ رکوع کرنے والے ہیں۔"

یطرزاستدلال سراسرغلط ہے، جس کی بڑی وجہ بیہ ہے کہ آیت میں جمع کا صیغہ استعال کیا گیا ہے،

جب کہ سیدناعلی ایک تھے، مزید برآں" وَ هُمُ رَاحِعُونَ " میں واؤ حالیہ ہیں، اگر واؤ کو حالیہ قرار دیا

جائے تو زکوۃ کا حالت رکوع میں اداکرنا ایک ضروری امر ہوگا، علاوہ کسی کی مدح امر واجب یا مستحب کی بنا

یرکی جاتی ہے، اور پیظا ہر ہے کہ حالت نماز میں زکوۃ اداکرنا بالا تفاق واجب ہے نہ مستحب۔

نیزیہ کہ نماز میں ایک طرح کی مشغولیت ہوتی ہے، اور زکوۃ کی ادائیگی اس کی منافی ہے، اس پر طرہ یہ کہ عہد نبوی میں سرے سے سیدناعلی پر زکوۃ ہی فرض نہ تھی، اس کی حدیہ ہے کہ آپ کے پاس انگوٹھی بھی نہتی، بفرض محال اگر بیشلیم کرلیا جائے، کہ آپ کے پاس انگوٹھی موجودتھی تو آخریہ انگوٹھی وے کرکس مال کی زکوۃ اداکی گئی؟ اس لئے کہ اکثر فقہاء زکوۃ میں انگوٹھی دینے کو ناروا خیال کرتے ہیں، شیعہ کی کتب حدیث میں تحریر ہے کہ سیدناعلی نے یہ انگوٹھی ایک سائل کو دی تھی زکوۃ میں مدح کا پہلوصرف یہ ہے کہ فوری طور پر بلاتا خیراداکی جائے۔

### قرآنی آیات سے مدح صحابہ:

ایک اور بات قابل ذکر ہے کہ آیت قرآنی میں کفار کی دوستی سے منع کر کے مونیین سے دوستانہ مراسم استوار کرنے کا حکم دیا گیا ہے، بخلاف ازیں روافض اہل ایمان سے بغض وعداوت رکھتے اور مشرکین تا تار سے دوستی لگاتے ہیں، جبیبا کہ ہمارا مشاہدہ ہے، خداوند کریم رسول اللہ مُثَاثِیْمُ کو مخاطب کرتے ہوئے فرما تا ہے:

﴿ هُوَالَّذِى اَيَّدَكَ بِنَصْرِهٖ وَبِالْمُؤُمِنِينَ وَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ﴾ (الانفال:٨/ ٢٦، ٢٢)

''وہ اللہ کی ذات ہی ہے جس نے اپنی اور مومنوں کی مدد سے آپ کی تائید کی ، اور ان کے دلوں میں الفت پیدا کردی۔''

آیت کے مفہوم کے عین برخلاف شیعہ جھوٹ بول بول کرا کابرامت کے لئے دلوں میں نفاق کا پیج بوتے ہیں ،اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدُقِ وَصَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ (الزمر:٣٩/٣٩)

''جو پیچ کولایا اوراس کی تصدیق کی وہی لوگ پر ہیز گار ہیں۔''

فرکورۃ الصدر آیات میں جن لوگوں کا ذکر کیا گیا ہے، وہ اشرف الامت ہیں، اللہ تعالیٰ نے اس آیت میں وعدہ فرمایا ہے، کہ ان کے گناہ معاف کردیئے جائیں گے بقول شیعہ سیدنا علی جب گناہوں سے یاک ہیں تواس آیت کا مصداق کیوں کر ہوسکتے ہیں؟ قر آن میں فرمایا:

﴿ وَعَدَاللّٰهُ الَّذِينَ آمَنُوا مِنْكُمُ وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لَيَسْتَخُلِفَنَّهُمُ فِي الْكَرْضِ (النور:٢٤/٥٥)

''جولوگ تم میں سے ایمان لائے اور نیک اعمال کئے، اللہ تعالیٰ نے ان سے وعدہ کیا ہے کہ انہیں خلافت ارضی عطا کرے گا۔''

مذکورہ بالا آیات میں ان امور پرروشنی ڈالی گئی ہے۔

ا۔ صحابہ کوخلافت سے نوازا جائے گا۔

۲۔ اللہ تعالی ان سے راضی ہے۔

س۔ اللہ تعالیٰ نے ان پرسکون واطمینان نازل کیا ہے۔

ہ۔ صحابہ تقویٰ کے وصف سے بہرہ ورہیں۔

جن صحابہ نے سیدنا ابو بکر وعمر اور عثمان ٹھائٹٹٹ کی بیعت کی وہ ان صفات سے بہرہ ور تھے، وہ امارت وخلافت سے بہرہ ور ہوئے ، قوت وشوکت نے ان کے قدم چومے خطرات کا از الدکر کے ملک میں امن وامان قائم کیا، فارس وروم کوزیر نگیں کیا، ان کی فتوحات کا سلسلہ شام وعراق مصرومغرب و خراسان و آذر بائیجان تک پہنچے گیا۔

جب سیدنا عثمان کی شہادت کے بعد فتنہ پر دازی کا آغاز ہوا تو فتوحات کا سلسلہ رک گیا اور روئی اور دوسرے لوگ اسلامی بلا دوامصار کوحر بصانہ نگا ہوں سے دیکھنے گئے، دوسری جانب بدعات کا آغاز ہوا اور مختلف فرقے مثلاً خوارج، روافض اور نواصب منصّہ شہود پر جلوہ گر ہو گئے، خون ریزی کا بازار گرم ہوا، ذرا اندازہ لگا ہیئے، کہ شہادت عثمان کے ماقبل و ما بعد کے حالات میں کس حد تک فرق و امتیاز پایاجا تا ہے۔

باقی رہا بیسوال کہ منافق اس دور میں بظاہر مسلم ہونے کے دعویٰ دار تھے تو اس کے جواب میں بہیں گے کہ منافقین میں کوئی احیصا وصف نہ تھا، انہیں رسول الله مَثَاثِیَّا اور مومنین صحابہ میں کسی کی صحبت

ورفاقت كاشرف حاصل نه تها، اس ضمن مين مندرجه ذيل آيات قابل ملاحظه بين:

﴿ لَئِنَ جَآءَ نَصُرٌ مِّنَ رَبِّكَ لَيَقُولُنَّ إِنَّا كُنَّا مَعَكُمْ ﴾ (العنكبوت: ٢٩/١١)

"اگراللہ کی جانب سے مدد آئے تو منافق کہتے ہیں کہ ہم آپ کے ساتھ تھے۔"

﴿ وَيَحْلِفُونَ بِاللَّهِ إِنَّهُمْ لَمِنْكُمْ وَمَاهُمْ مِنْكُمْ ﴾ (التوبة: ٩/٥٥)

''وہ (منافق ) قشمیں اٹھاتے ہیں کہ وہ تم میں سے ہیں، حالانکہ وہ تم میں سے نہیں۔''

﴿ إِنَّ الْمُنَافِقِيْنَ فِي الدَّرُكِ الْاَسْفَلِ مِنَ النَّارِ ﴿ (النساء: ١٤٥/٥) "منافق جَهْم كيسب سے نجلے طبقہ ميں ہوں گے۔"

الله تعالی ان آیات میں فرماتے ہیں کہ منافق ایمان سے بہرہ ورنہیں، نیزیہ کہ وہ یک سوئی سے محروم ہیں اور تذبذب کی حالت میں مبتلا ہیں، بعینہ روافض کی بھی یہی حالت ہے۔

﴿ لَئِنَ لَمْ يَنْتَهِ الْمُنَافِقُونَ وَالَّذِيْنَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي قُلُوبِهِمْ مَّرَضٌ وَالْمُرْجِفُونَ فِي الْمَدِيْنَةِ لَنُغُرِيَنَّكَ بِهِمْ ﴾ (الاحزاب:٣٣٣/٢٠)
''اگرمنافَق بازنه آئ اور وه لوگ جن كے دلوں ميں کھوٹ ہے اور مدينه ميں افوائيں

بھیلانے والے تو ہم آپ کوان کے خلاف آ مادہ کریں گے۔'

جب الله تعالی نے نبی کریم مگالیاتی کو منافقین سے جنگ آ زمائی کے لیے آمادہ نہ کیا اور نہ ہی آ پ نے عام منافقین کو تہ تیج کرنے کا بیڑا اٹھایا تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ منافق اپنے رویہ سے باز آ گئے تھے، بیعت رضوان میں جدبن قیس کے سوا کوئی منافق موجود نہ تھا اور وہ بھی اونٹ کے بیچھے حصی گیا تھا۔  $\bullet$ 

خلاصہ کلام! منافق صحابہ کے آگے مجبور و بے بس ہوا کرتے تھے، جنگ تبوک کے بعد رسول اللہ سَلَّاتِیْم کی زندگی کے آخری ایام میں جیسا کہ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لَئِنُ رَّجَعُنَا إِلَى الْمَدِينَةِ لَيُخْرِجَنَّ الْاَعَزُّ مِنْهَا الْاَذَلَّ ﴾

(المنافقون: ٦٣ / ٨)

''اگرہم مدینہ کولوٹ کر گئے تو ہم میں سے معزز آ دمی ذلیل کو وہاں سے نکال دے گا۔''

 <sup>●</sup> صحیح مسلم \_ کتاب الامارة\_ باب استحباب مبایعة الامام الحیش (حدیث: ١٨٥٦)
 طبقات ابن سعد(۲/۰۰/)

المنتقى من منهاج السنة النبويه

﴿ وَلِلّٰهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهٖ وَلِلْمُؤْمِنِينَ وَلَكِنَّ الْمُنَافِقِينَ لَا يَعْلَمُونَ ﴾ (المنافقون:٣٦/٨)

"اورعزت الله،اس کے رسول اور مومنوں کے لیے ہے مگر منافقوں کو معلوم نہیں۔"

یہ آیت اس حقیقت پر روشنی ڈالتی ہے کہ اصحاب محمد عزت وقوت سے بہرہ ور تھے، اور منافق ان کے درمیان ذلت ورسوائی کی زندگی بسر کررہے تھے۔

> ﴿ يَحْلِفُونَ بِاللَّهِ لَكُمْ لِيُرْضُو كُمْ ﴾ (التوبة: ٦٢/٩) "ووتهمين راضي كرنے كے ليے اللّه كي قسمين اٹھاتے ہيں۔"

﴿ يَحْلِفُونَ لَكُمْ لِتَرْضُوا عَنْهُمْ ﴾ (التوبة: ٩٦/٩)

''وہ منافق قشمیں اٹھاتے ہیں تا کہتم ان سے راضی ہو جاؤ۔''

﴿ وَلَكِنَّهُمُ قَوْمٌ يَّفُرَقُونَ ﴾ (التوبة: ٩/٥٥)

''وہ منافق گھبراہٹ میں پڑی ہوئی قوم ہیں (مبادآ شکارنہ ہوجائیں)

مذکورة الصدرآیات میں ذکر کردہ صفات ایک ذلیل اور مقہور و مجبور قوم کی صفات ہی ہوسکتی ہیں،اس کے عین برخلاف سابقین اولین مہاجرین وانصار آپ کی زندگی میں اور بعد از وفات ہمیشہ باعزت زندگی بسر کرتے رہے، یہ آیات اس امر کی شاہد عدل ہیں کہ رسول اللہ کے باعزت صحابہ سی طرح بھی منافق اور ذلیل ورسوانہ تھے۔

### منافق کون ہے؟:

سابق الذكر امور واوصاف كالصلى مورد ومصدر شيعه بين، عزت ورسوائی ميں ان كا شار ہے، نفاق وتقيه ان كا اوڑ هنا بچھونا اور كذب بيانى اور جھوٹى قتميں اٹھانا ان كاسر مايدافتخار!

ان کی زبانوں سے وہ باتیں صادر ہوتی ہیں ، جودل میں نہیں ، شیعہ امام جعفر صادق رشالیہ پر بہتان طرازی کرتے ہیں کہ انہوں نے فرمایا:

" اَلتَّقِيَّةُ دِينِي وَدِينُ البَائِي"

'' تقیہ میرااور میرے آباء کا دین ہے۔''

حقیقت یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے اہل بیت کو اس سے بے نیاز رکھا تھا اور ان کا دامن اس سے پاک تھا، وہ لوگوں میں سب سے سیچے اور ایمان میں عظیم تر تھے، بنا بریں ان کا دین تقویٰ تھا نہ کہ تقیّہ، المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

قرآن كريم ميں فرمايا:

﴿ لَا يَتَّخِذِ الْمُؤْمِنُونَ الْكَافِرِينَ اَوْلِيَآءَ مِنْ دُوْنِ الْمُؤْمِنِيْنَ وَمَنْ يَّفْعَلُ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا اَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمُ تُقَاقًا ﴾ يَقْعَلُ ذَٰلِكَ فَلَيْسَ مِنَ اللهِ فِي شَيْءٍ إِلَّا اَنْ تَتَّقُوا مِنْهُمُ تُقَاقًا ﴾ (آل عمران:٢٨/٣)

''اہل ایمان مومنوں کو چھوڑ کر کفار کو دوست نہ بنا 'ئیں جوابیا کرے گا تو اللہ کا اس سے کوئی واسط نہیں ،البتہ یہ کہ کفار سے بچاؤ حاصل کروتوالگ بات ہے۔''
اہل بیت مقہور و مجبور نہ نتھے:

اس آیت میں کفار سے بیاؤ حاصل کرنے کا حکم دیا گیا ہے نہ کذب وتقیہ،البتہ جس شخص کو کفر یر مجبور کیا جائے اسے کلمہ کفر کہنے کی اجازت ہے، مگر اہل بیت کا معاملہ مختلف نوعیت کا ہے ان کوکسی شخص نے کسی بات پر مجبور نہیں کیا تھا،اس کی حدیہ ہے کہ سیدنا ابو بکر صدیق طالٹیُّ نے بھی اہل بیت کو ا بنی بیعت پر مجبور نہیں کیا تھا، بلکہ انہوں نے اپنی مرضی سے بخوشی بیعت کی تھی،سیدناعلی اور دیگر اہل بیت کرام کسی جبروا کراہ کے ماتحت صحابہ کے فضائل ومنا قب نہیں بیان کرتے تھے، بنوامیہ و بنوعباس کے عہد خلافت میں بہت سے لوگ ایمان و تقویٰ میں سیدناعلی سے فروتر تھے، وہ خلفاء میں گونا گوں عیوب و نقائص ملاحظہ کرتے ، مگران کی مدح وثناء میں رطب اللسان ہوتے نہان کی تعریفوں کے بل باند صتے اور نہ ہی خلفاء جبراً ان سے بیکام لیتے،خلفائے راشدین تو باقی سلاطین کی نسبت جبر واکراہ سے بالا تر تھے، مقام حیرت ہے کہ ٹھی بھر نصاری مسلمانوں کے قیدی ہونے کے باوصف واشگاف ا پنے مذہب کا اظہار کرتے تھے،سیدناعلی اور آپ کے عیال واطفال بھلا اپنے مذہب کے اظہار میں نصاری سے ضعیف تر کیوں کر ہو سکتے تھے،اخبار متواترہ کی بنایر ہم اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ سیدنا علی اوران کی اولا دکوکسی نے بھی خلفاء ثلاثہ کی مدح وستائش پر مجبور نہیں کیا تھا،مگر بایں ہمہ وہ خلفاء ثلاثه کی تعریف کرتے ،ان کے لیے دعائے رحم فرماتے اوراس پر طرق بیر کہ اپنے احباب وخواص کے روبرو پیسب کچھ بیان کرتے تھے۔

شیعه مصنف کا بید دعویٰ که'' بعض صحابه بلا استحقاق خلافت کے طالب تھے، اور اکثر لوگوں نے دنیاطلبی کے نقطۂ خیال سے ان کی بیعت کر لی تھی۔''

شیعہ مصنف کا بداشارہ سیدنا صدیق ڈھاٹھ کی جانب ہے، بیمسلمہ حقیقت ہے کہ سیدنا صدیق

امارت وخلافت کے طلب گارنہ تھے، آپ نے برملا فرمایا تھا:

'' میں تمہارے لیے عمر فاروق ڈلاٹیڈیا عبدالرحمٰن بنعوف ڈلاٹیڈیا ابوعبیدہ ڈلاٹیڈ کو بیند کرتا ہوں۔'' اس کے جواب میں سیدنا عمر فاروق ڈلاٹیڈ نے فرمایا:

''الله کی قشم!اگر میں آ گے بڑھوں اور آپ میری گردن کاٹ ڈالیں اس سے بہتر ہے کہ میں اس قوم کا سردار بنوں جس میں ابو بکر موجود ہوں۔''

بخلاف ازیں سیدنا عمر، ابوعبیدہ اور تمام مسلمانوں نے بیہ جانتے ہوئے آپ کی بیعت کر لی تھی کہ آپ افضل الصحابہ ہیں، رسول اللہ کا ارشاد گرامی ہے:

''الله تعالی اورمومن ابوبکر کے سواکسی کی خلافت وامارت کو بیندنہیں کر سکتے۔'' 🕰

بفرض محال اگرسیدنا صدیق امارت کے طالب سے اور لوگوں نے آپ کی بیعت کر لی تھی، تو شیعہ کا بی قول صرح قتم کی دروغ بیانی ہے کہ لوگوں نے طلب دنیا کی بنا پر آپ کی بیعت کی تھی بیہ حقیقت محتاج بیان نہیں کہ سیدنا صدیق نے آن سیدنا مطابع کے حین حیات اپنا سب مال خرج کر دیا تھا، اور خلافت کے دوران آپ خالی ہاتھ تھے، مزید بر آس آپ کی بیعت کرنے والے دنیا طلبی سے بے نیاز تھے، بہ حقیقت دور ونز دیک سب کو معلوم ہے کہ سیدنا عمر، ابوعبیدہ، اسید بن تھیں اور ان کے نظائر وامثال شکا گئے زم پر وتقوی میں اپنی مثال آپ تھے، مزید بر آس رسول اللہ کی وفات کے وقت کوئی بیت المال نہ تھا، جس سے آپ ان کی حرص و آرز و کا سامان بہم پہنچا تے، سیدنا علی کی طرح سیدنا ابو بکر کی بجائے سیدنا ابو بکر میں مصاوات کے قائل تھے، اگر صحابہ سیدنا ابو بکر کی بجائے سیدنا علی کی بیعت کرتے تو وہ بھی انہیں اسی قدر مال دیتے جتنا سیدنا ابو بکر نے عطا کیا تھا، حالانکہ آپ کا قبیلہ بنی میں مساوات کے قائل تھے، اگر صحابہ سیدنا ابو بکر کی بجائے سیدنا علی کی جینے سیدنا ابو کر نے عطا کیا تھا، حالانکہ آپ کا قبیلہ بنی سے افغل تھا۔

مزید برآں آپ کا کنبہ قبیلہ اور چپا زاد بھائی حسب ونسب کے اعتبار سے افضل الصحابہ تھے، مثلاً سیدنا عباس، ابوسفیان اور آپ کے دو پھو پھی زاد بھائی سیدنا عثان وزبیر رٹئائٹٹے۔ ابوسفیان نے تو اس ضمن میں سیدناعلی سے بات بھی کی تھی اور اپنے حسب ونسب کا تذکرہ بھی کیا تھا، مگر سیدناعلی نے

<sup>•</sup> صحیح بخاری\_ کتاب الحدود\_ باب رجم الحبلی فی الزنا، (حدیث: ٦٨٣٠) مطولًا

<sup>2</sup> صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۲۳۸۷)

ا پنے علم وفضل اور دین و مذہب کی بنا پران کا بیہ مطالبہ مستر دکر دیا ،غور کیجئے! سیدنا ابو بکر کی بیعت سے عام لوگوں کو کیا فائدہ پہنچا؟ خصوصاً جب کہ تنخواہ کے معاملہ میں آپ سابقین اولین اور ایک عامی میں کچھ فرق نہیں سبجھتے تھے،سیدنا صدیق ڈٹاٹیڈ فرمایا کرتے تھے۔

''لوگ اللہ سے اجروثواب پانے کی امید میں مشرف باسلام ہوئے ہیں اور وہ انہیں اجر عطا کرے گا، جہاں تنخواہ کا تعلق ہے وہ صرف بقائے حیات کا ذریعہ ہے اور بس''!

الهل سنت وشبعه كابالهمي رابطه:

اہل سنت کا شیعہ سے ربط و تعلق بعینہ اسی طرح ہے جیسے مسلمانوں کا نصاری کے ساتھ، اہل اسلام سیدناعیسی علیقا کی نبوت پر ایمان رکھتے ہیں، مگر نہ ان کی شان میں نصاری کی طرح غلو کرتے ہیں اور نہ یہود کی طرح ان کی تنقیص شان کرتے ہیں، نصاری غلو سے کام لیتے ہیں اور سیدنامسے کو معبود سمجھتے، اور ہمارے نبی کریم مُثَالِّما کے مقابلہ میں افضل قرار دیتے ہیں، مبالغہ آمیزی کی حدیہ ہے کہ نصاری سیدنامسے کے حوار یوں کورسولوں سے بھی افضل تصور کرتے ہیں۔

شیعہ کا بھی یہی حال ہے وہ سیدناعلی کی تائید ونصرت کے لیے لڑنے والوں مثلاً اشتر اور محمد بن ابی بحرکوسیدنا ابو بحر وعمر اور سما بھین اولین صحابہ ﷺ عقابلہ میں افضل سجھتے ہیں، نظر بریں ایک مسلم جب نصرانی سے مناظرہ کرے گا تو وہ صرف حق بات کے گا مگر نصرانی کو اس کی ہر گز پروانہیں، اس کا بہترین مداوایہ ہے کہ مسلم کی بجائے ایک یہودی نصرانی کے مقابلہ میں خم ٹھونک کر میدان مناظرہ میں آئے، نصرانی یقیناً یہودی کو وہ ہی جواب دے گا جو وہ مسلم کو دے رہا تھا، مگر وہ جلدہی لا جواب ہوجائے گا، جب عیسائی کو محمد مُن ﷺ پرایمان لانے کے لیے کہا جائے گا اور وہ آپ پر نکتہ چینی کرے گا تو یہودی اس سے کہیں بڑھ کر سیدنا عیسیٰ کی تو ہین کا مرتکب ہوگا، اس لئے کہ رسول اللہ مُن اللہ عملی کی نبوت کا اثبات کرنے والے دلائل سیدنا عیسیٰ کی نبوت کے دلائل و براہین سے کہیں بڑھ کر ہیں، علاوہ ازیں وہ عیسوی دلائل کی نسبت شکوک وشبہات سے بعیدتر ہیں۔

سیدنا ابوبکر وعلی کی نسبت ایک سنی و شیعه کا معامله بعینه اسی نوعیت کا ہے ایک شیعه اس وقت تک سیدنا ابوبکر وعمر کے تک سیدنا علی کے ایمان وعدالت اور دخول جنت کو ثابت نہیں کرسکتا، جب تک سیدنا ابوبکر وعمر کے لیے ان کا اثبات کر ہے گا، اور سیدنا علی کے لیے ان جمله امور کا اثبات کر ہے گا، اور سیدنا ابوبکر وعمر کو اس سے مشتنی قرار دے گا تو دلائل و براہین اس کا ساتھ نہیں دیں گے، اسی طرح ایک

عیسائی جب رسول الله مُنَاتِیمًا کونظرانداز کر کے سیدنامسیج کی نبوت کا اثبات کرے گا تو دلائل اس کی موافقت نہیں کریں گے۔

خوارج سیرناعلی کی تکفیر کرتے اور نواصب آپ کو فاسق قرار دیتے ہیں، جب خوارج و نواصب شیعہ سے کہیں گے کہ سیرناعلی ظالم اور خلافت کے خواہاں تھے، اسی بنا پر وہ ششیر بکف اپنے اعداء سے لڑتے تھے، آپ نے ہزار ہا ہے گناہ مسلمانوں کو تلوار کے گھاٹ اتارااس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آپ ہے بس ہوگئے، رفقاء کار آپ کو بے یارومددگار چھوڑ کر چلے گئے، اور آپ کو کا فرقرار دے کر یوم النہروان میں آپ کے خلاف نبرد آزما ہوئے۔

اگریہ گفتگوخلاف تہذیب اور مبنی پر فساد ہے تو سیدنا ابو بکر کی شان میں روافض کی گتاخی اس سے کہیں بڑھ کر ہے، شیعہ سیدنا ابو بکر وعمر ڈھائیٹا کے بارے میں جوگل افشانی کرتے ہیں، اگر وہ درست اور مبنی برحق وصواب ہے تو اس کلام کے غلط ہونے کی کوئی وجہ نہیں ہوسکتی جب ابو بکر بن با قلانی سفیر بن کرشاہ روم کے دربار میں فسطنطنیہ پنچ تو آپ کی عظمت و شان کے پیش نظر رومیوں نے محسوس کیا کہ آپ بادشاہ کو سجدہ نہیں کریں گے، چنانچہ آپ کو ایک چھوٹے سے دروازے سے داخل کیا تاکہ جھک کر داخل ہوں، علامہ با قلانی تاڑ گئے اور دربار میں الٹے پاؤں داخل ہوئے، جب ایک رومی مسلمانوں پر تنقید کرتے ہوئے کہنے لگا،تمہارے پنجبر کی بیوی کے بارے میں کیا کہا گیا ہے۔'' یہ سیدہ عائشہ ڈھٹا کے واقعہ افک کی جانب اشارہ تھا۔ باقلانی بین کر بولے۔

### سیخین کے اوصاف خصوصی:

یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ سیدنا ابو بکر صدیق کی بیعت بلا جبر واکراہ لوگوں کی مرضی سے ممل میں آئی اور استحکام پذیر ہوئی تھی، آپ نے اپنے اقارب میں سے کسی کوکوئی عہدہ تفویض کیا۔ نہ اپنے وارثوں کے لیے کوئی مال باقی حجوڑا، بخلاف ازیں اپنا سب اثاثہ اللہ کی راہ میں لٹا دیا اور فوت ہوتے وقت یہ وصیت کر دی کہ گھر میں جو کچھ ہے، سب بیت المال کی نذر کر دیا جائے، گھر میں ایک

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

بوسیدہ چا در،ایک لونڈی اورایک اونٹ کے سوا پچھ نہ تھا۔

آپ کے بارے میں یہاں تک کہا گیاتھا کہ:

''ابوبکر! اللہ بچھ پررحم فرمائے تو نے بعد میں آنے والے امراء کو بڑی مشکل میں مبتلا کر دیا۔''

آپ کے عہد خلافت میں کوئی مسلمان آل نہیں کیا گیاتھا، بلکہ آپ نے مسلمانوں کی معیت میں مرتدین و کفار کے خلاف جنگ لڑی تھی، جب آخری وقت آیا تو سیدنا عمر فاروق ڈاٹیو الیے نادرہ کروزگار تندرست و توانا اور صاحب امانت و دیانت کو اپنا قائم مقام مقرر کیا، جب سیدنا عمر کے تقرر میں کنبہ پروری، اقربا نوازی اور دنیا طلی کا کوئی جذبہ کار فرمانہ تھا، بلکہ مسلمانوں کی نفع رسانی کی خاطر آپ نے بیا ہم کام سرانجام دیا، چنانچہ آپ کی بصیرت و فراست کو سراہا گیا اور آپ کے اس بے پیاں احسان کا شکریہ اوا کیا، سیدنا عمر فاروق ڈاٹیو نے مختلف دیار وامصار فنج کئے، دفتر بنائے، بیت بایاں احسان کا شکریہ اوارلوگوں میں عدل وانصاف کو فروغ دیا، بایں ہمہ آپ اس شاہراہ پر گامزن رہے جس پرقبل ازیں سیدنا ابو بکر چلا کرتے تھے، عیش و تعم کی زندگی سے کنارہ کش رہے، اقربا فوازی سے احتراز کیا تا آئکہ شہادت یا کرا سے خالق حقیقی سے جالے۔

ان مسلمہ حقائق کے علی الرغم اگر ایک شیعہ کہے کہ بیسب کچھ طلب دنیا اور جاہ طبی کے جذبہ کے

<sup>•</sup> طبقات ابن سعد (۱۳٦/۳)

طبقات ابن سعد (۱۳٦/۳)

<sup>■</sup> سیدناعلی بڑا ٹیڈ نے سب سے پہلے عمر فاروق، کو'القوی الامین'' کے لقب سے یاد کیا، سیدنا فاروق زکوۃ کے اونٹوں کے ساتھ مصروف تھے، سیدناعلی وعثمان آپ کی مدد کررہے تھے، سیدناعلی نے جناب فاروق کی طرف اشارہ کر کے سیدنا عثمان کو بیآ بیت سنائی: ﴿ اِنَّ حَیْرَ مَنِ السَّتَا جَرُتَ الْقَوِیُّ الْاِمیْنُ ﴾ کی طرف اشارہ کر کے سیدنا عثمان کو بیآ بیت سنائی: ﴿ اِنَّ حَیْرَ مَنِ السَّتَا جَرُتَ الْقَوِیُّ الْاِمیْنُ ﴾ سیدنا فاروق کا لقب'' عبقری'' (نادرہ روزگار) رسول الله عنائی کے خواب سے ماخوذ ہے جس کی تفصیلات قبل ازیں بیان کی جا چی ہیں، تاریخ کی بید دوعظیم ترین شہادتیں اسلامی بلکہ اس سے بڑھ کر انسانی عدل وانصاف کی زندہ جاوید مثالیں ہیں، اسلامی تاریخ گویا برنبان حال یوں کہدرہی ہے۔ 'نفیظ وغضب میں گھل کے مرجاؤ، دراصل تم ابوبکر وعمر کے دیمن نہیں ہو بلکہ اس دین اسلام سے عدوات رکھتے ہوجس کے وہ دونوں نمائندہ ہیں، بلکہ یوں کہئے کہتم اس انسانیت کے دیمن ہوجس کی جانب منسوب ہونے کے تم مدی ہو۔''

پیش نظر تھا اور سیدنا ابو بکر وغمر طالب دنیا تھے تو ایک ناصبی بڑی آسانی سے سیدناعلی <sup>●</sup> کے بارے میں کہہ سکتا ہے کہ آپ ریاست وامارت کے خواہاں تھے اور یہی جذبہ جدال وقبال کا محرک ہوا، آپ بھی کفار کے خلاف صف آراء نہ ہوئے، اور بھی ایک شہر بھی فتح نہ کیا۔

اگر شیعہ بیہ کہے کہ سیدناعلی طالب رضائے الہی مجتہد مصیب اور دین کے معاملہ میں مداہنت کرنے والے نہ تھے،مگر دوسرے لوگ خطا کارتھے۔

## سیدناعلی طالٹہ کے ایمان کا اثبات ایمان صحابہ پرموقوف ہے:

ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ اسی طرح سیدناعلی کے پیش روبھی طلب امارت وریاست سے پاک تھے واقعہ تحکیم میں سیدنا ابوموسیٰ اشعری ڈلاٹیڈ ،سیدنا علی ڈلاٹیڈ اور معاویہ ڈلاٹیڈ ہر دوکومعزول کرنے اور شوریٰ میں سیدنا عمرو بن عاص ڈلاٹیڈ کے ہم نوا تھے، بتا ہے ،سیدنا ابوموسیٰ کے شبہات کوعبداللہ بن سبااوراس کے نظائر وامثال کے شکوک سے کیا نسبت جن کا دعویٰ ہے ابوموسیٰ کے شبہات کوعبداللہ بن سبااوراس کے نظائر وامثال کے شکوک سے کیا نسبت جن کا دعویٰ ہے

جس طرح اس جابل نفرانی نے فتط طنیہ میں امام باقلائی کے روبر وسیدہ عائشہ صدیقہ کی شان میں گتاخی کر کے اپنے اہل مذہب کا منہ چڑایا تھا، اسی طرح شیعہ کا بیغل مسلم کامل خلیفہ چہارم سیدنا علی رٹی ٹیٹے کے لیے باعث ننگ ہے، نوع انسانی میں سے چیدہ و برگزیدہ اصحاب رسول اللہ مٹاٹیٹے کے متعلق شیعہ کا مسلک مقابلہ وموازنہ بربینی ہے، سیدنا علی اور ان کی اولاد کا مقام اہل سنت کے نزدیک اس سے کہیں زیادہ بلند ہے کہ ان کومیدان مقابلہ میں تھنچ لائیں، جس طرح انبیاء ورسل کے متعلق ہمارا موقف حسب ارشادر بانی: " لَا نُفَرِّ قُ بَیْنَ اَحَدٍ مِّنْ رُسُلِه " عدم تفریق پربینی ہے، اسی طرح صحابہ کرام کے متعلق ہم ارشادر بانی: " لَا نُفَرِّ قُ بَیْنَ اَحَدٍ مِّنْ رُسُلِه " عدم تفریق پربینی ہے، اسی طرح صحابہ کرام کے متعلق ہم وہی کچھ کہتے ہیں جوان کے استاد محترم (سرور کا مُنات مثالیًا ﷺ ) نے فرمایا: تھا:

" أَصُحَابِى كَالنَّجُومِ بِالنِّهِمُ اقْتَدَيْتُمُ إِهْتَدَيْتُمُ" (جامع بيان العلم لابن عبد البر(١/٢) الاحكام لابن حزم(٨٢/٦) يموضوع روايت بي تفصيل كے ليے ويکھيے سلسلة الضعيفة للشيخ الالبانی، ص:٥٨)

'' میرے اصحاب ستاروں کی مانند ہیں ،تم جس کی پیروی کرو گے راہ راست کو یالو گے۔''

قضیہ تحکیم سے متعلق سیح بات یہی ہے، سیرنا ابوموی اور عمر و بن العاص اس امر میں متحد الخیال سے کہ کبار صحابہ کے مشورہ سے خلیفہ منتخب کیا جائے، ہم نے (العواصم من القواصم: ۱۷۲ - ۱۸۱) کے حواثی میں اس کے دلائل پیش کیے ہیں، کتاب ہذا میں اپنے موقع پر ان عظیم حقائق کی نشاندہی کی حائے گی۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

كه سيرناعلى الله تنصح يالمعصوم تنصح يا نبي تنصيه

یہ دلائل وشواہداس حقیقت کے آئینہ دار ہیں کہ ایک رافضی سیدناعلی کے پیش رو کو صحابہ کے ایمان کی نفی کر کے سیدناعلی کا عدل وایمان ثابت نہیں کرسکتا، اگر رافضی سیدناعلی کے اسلام اور ہجرت وجہاد کے اثبات میں احادیث متواترہ سے استناد کرے گا توالیم متواتر روایات سیدنا ابو بکر کے بارے میں بھی موجود ہیں۔

اگر شیعہ کے کہ صحابہ اندرونی طور پر منافق اور دین اسلام کے معاندو مخالف تھے تو ایک خارجی بڑی آسانی سے سیدناعلی کے بارے میں کہہ سکتا ہے، کہ آپ اپنے بچپازاد بھائی پر حسد کرتے تھے اور اس طرح اپنے کنبہ وقبیلہ میں عداوت کے مرتکب ہوتے تھے علاوہ ازیں آپ دین میں فساد بپا کرنے کے خواہاں تھے، جب مسند خلافت پر متمکن ہوئے تو خون ریزی کا بازار گرم کیا اور تقیہ و نفاق کی راہ پر گامزن ہوئے، باطنیہ فرقہ میں سے سیدناعلی کی پیروی کرنے والے آپ کی جانب وہ باتیں منسوب کرتے ہیں جن سے سیدناعلی کا دامن سیدنا ابو بکر وعمر کی طرح یاک ہے۔

علی ہذا القیاس شیعہ جس آیت کو بھی سیدنا علی سے خص تصور کرتے ہوں بڑی آسانی سے اس آیت کو ابو بکر وغمر کے ساتھ مخصوص قرار دیا جاسکتا ہے، بہر کیف دعوی کرنا کچھ بھی مشکل نہیں، فریقین کے لیے اس کا دروازہ ہر وفت کھلا ہے، اگر شیعہ اقوال وآ ثار سے سیدنا علی کے فضائل ومنا قب ثابت کریں تو سیدنا ابو بکر وغمر ڈھائٹی کی شان میں وارد شدہ آ ثارا کثر واضح ہیں، یہ اسی طرح ہے جیسے کوئی کے کہ سیدنا عبداللہ بن عباس فقیہ تھے، مگر سیدنا علی فقیہ نہ تھے، یا سیدنا عمر فقہیات کے عالم تھے اور عبداللہ بن مسعود فقہ سے نابلد تھے، یہ ظلم وجہل کی راہ ہے اور شیعہ اسی راہ کے سالک ہیں۔

جہاں تک عمر بن سعد کی پیش کردہ مثال کا تعلق ہے کہ عبیداللہ بن زیاد نے اسے سید ناحسین ڈالٹیؤ سے لئے کہ عمر اللہ بن زیاد نے اسے سید ناحسین ڈالٹیؤ سے لئے کہ عمر سے الگ ہو جانے کا اختیار دیا تھا، قیاس کی بدترین قسم ہے، اس لیے کہ عمر بن سعد جاہ طبی اور محر مات کا مرتکب ہونے میں مشہور ومعروف تھا، اس کی مثال پیش کرنے سے بیے کسے لازم آیا کہ (نعوذ باللہ من ذالک) سابقین الاولین صحابہ بھی اسی کی مانند تھے۔

عمر بن سعد کے والد سیدنا سعد بن ابی وقاص والٹی بہت بڑے فاتح ہے تا ہم امارت وریاست سے آپ کوکوئی دلچیبی نہ تھی، جب مسلمانوں میں فتنہ پردازی کا آغاز ہوا تو آپ اپنے محل میں گوشہ نشین ہو گئے جوعقیق نامی جگہ میں واقع تھا۔

آپ کا بیٹا عمر بن سعد خدمت میں حاضر ہوا اور کہنے لگا: '' لوگ سلطنت وحکومت کے بارے میں لڑ جھگڑ رہے ہیں اور آپ یہاں بیٹھے ہیں۔''

> سيدنا سعد بولے: '' اپني راه ليجئے! ميں نے سرور كائنات سَلَّالَيْمُ سے سنا ہے: ( إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبُدَ التَّقِيَّ الْخَفِيَّ الْغَنِيَّ )) • ( اِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْعَبُدَ التَّقِيَّ الْخَفِيِّ الْغَنِيَّ )) • ( اللَّه تعالی متقی گمنام اور بے نیاز آدمی کو پیند کرتے ہیں۔ '

اہل شوری میں سے ضرف سیدنا علی اور سعد رٹائیٹیا باقی رہ گئے تھے، سیدنا سعد نے سر زمین عراق کوزیر نگیں کر کے کسری کے کشکر کو نیچا دکھایا تھا، آپ عشرہ مبشرہ میں سے ایک تھے، اور سب سے آخر میں فوت ہوئے، جب سیدنا سعد کوان کے بیٹے عمر بن سعد کا مشابہ قرار نہیں دے سکتے تو سیدنا ابوبکر وعمرا ورعثمان رٹھائیٹی اس کی مثل کیوں کر ہوئے۔

مقام حیرت ہے کہ شیعہ کے نزدیک سیدنا ابو بکر ڈلاٹیڈا پنے بیٹے محمد بن ابی بکر کے ہم پلہ نہ تھے، بلکہ محمد بن ابی بکر کا مرتبہ ان سے بلند ترتھا، اس کی وجہ صرف یہ ہے کہ محمد بن ابی بکرنے سیدنا عثمان ڈلاٹیڈ کوایذ ایہ نچائی تھی اور سیدنا علی کا تربیت <sup>2</sup> یافتہ ہونے کی بنا پروہ آپ کے خاص اعوان وانصار میں شار ہوتا تھا۔

#### مگر شیعہ محمد کے والد سیدنا ابو بکر کو برا بھلا کہنے اور لعنت تک بھیجنے سے نہیں شر ماتے ۔ <sup>3</sup>

<sup>•</sup> صحیح مسلم\_ کتاب الزهد\_ باب الدنیا سجن للمؤمن\_ (حدیث: ٢٩٦٥)

سیدناعلی نے صدیق اعظم کی وفات کے بعدان کی بیوی کے ساتھ نکاح کرلیا تھا، محمد بن ابی بکراسی بیوی کے ساتھ نکاح کرلیا تھا، محمد بن ابی بکرسیدناعلی کا'' ربیب'' تھا۔

ہم قبل ازیں شیعہ کی معتبر کتب کے حوالہ سے تحریر کر چکے ہیں کہ وہ سیدنا ابوبکر کو' المجبت' (جادوگر، شیطان) اور سیدنا فاروق کو'' الطاغوت' (باغی، سرکش) کے القاب سے نوازتے ہیں، جب تاریخ انسانیت میں عدل وانصاف کے ایک مثالی کردار فاروق اعظم کو .....جن کی بدولت اسلام کا نام روثن ہوا تھا ..... طاغوت کہا جاتا ہے تو باقی لوگوں کی کیا حالت ہوگی، دراصل بیلوگ ابو بکر وعمر کی تو ہین کا ارتکاب نہیں کرتے بلکہ اس اسلام کی فدمت بیان کرتے ہیں، جوان دونوں حضرات کے طفیل اکناف ارضی میں پھیلا، یہی وجہ ہے کہ شیعہ نے ایک ایسا دین گھڑ لیا ہمجس سے ابوبکر وعمر عثمان وعلی ،حسن و ارضی میں پھیلا، یہی وجہ ہے کہ شیعہ نے ایک ایسا دین گھڑ لیا ہمجس سے ابوبکر وعمر عثمان وعلی ،حسن و التحفة الاثنا عشریة "

اگرنواصب عمر بن سعد کے ساتھ یہی سلوک کریں بیعنی قبل حسین کی بنا پراس کی مدح وستائش کریں اس لیے کہ وہ حامیان عثمان ڈلائٹ میں سے تھا اور ان کا قصاص لینا چاہتا تھا، اس کی دوش بدوش وہ عمر بن سعد کے والد سعد بن ابی و قاص کو اس لیے برا بھلا کہیں کہ وہ عملی طور پر قصاص عثمان کا مطالبہ کرنے والوں بعنی سیرنا معاویہ اور ان کے رفقاء کے ساتھ شریک جنگ نہ ہو سکے، تو ان کے اس فعل اور شیعہ کے فعل میں کچھ فرق نہ ہوگا، بلکہ شیعہ کا فعل نواصب کے فعل سے شنیع تر ہوگا۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ سیدنا ابوبکر کا مرتبہ سعد بن ابی وقاص سے بلند تر تھا، اس کے پہلو بہ پہلو سیدنا عثمان، سیدنا عثمان، سیدنا عثمان، سیدنا عثمان، سیدنا عثمان، سیدنا عثمان سے بھی قتل کیے جانے کا کم استحقاق رکھتے تھے، تاہم دونوں کے مظلوم اور شہید ہونے میں کوئی شبہیں، یہی وجہ ہے کہ قتل عثمان کی بنا پر امت اسلامیہ جس فتنہ سے دوچار ہوئی وہ قتل میں میں سے تھے، آپ خلیفہ مظلوم تھے، بلا وہ قتل حسین کی نسبت عظیم تر تھا، سیدنا عثمان سابقین اولین صحابہ میں سے تھے، آپ خلیفہ مظلوم تھے، بلا وجہ آپ سے معزول ہونے کے لیے کہا گیا تھا، جس کے آپ تیار نہ تھے، آپ نے مدافعت کے لیے جنگ بھی نہ کی اور شہادت سے مشرف ہوئے۔ •

سیدنا حسین ڈلٹٹؤ امیر وخلیفہ نہ تھے، البتہ خلافت کے طلب گار تھے، جب یہ بات مشکل نظر آئی اور آپ سے کہا گیا کہ آپ ایک قیدی کی حیثیت میں یزید کے روبروپیش ہوں گے تو آپ نے یہ گوارا نہ کیا اور دشمن کے خلاف صف آرا ہوئے، یہاں تک کہ بحالت مظلومی شہادت سے بہرہ ور ہوئے۔

یہ واقعات اس حقیقت کی آئینہ داری کرتے ہیں کہ سیدنا عثمان، سیدنا حسین کی نسبت مظلوم تر سے الا تر سے اور آپ کا صبر وحلم بھی مقابلۃ اتم واکمل تھا، تاہم دونوں کا مظلوم اور شہید ہونا کسی شبہ سے بالا تر ہے، اگر کوئی شخص یوں کھے کہ سیدناعلی وحسین رہائی حکومت وامارت کے اسی طرح ناحق کے طلب گار سے الحاکم وغیرہ اور دیگر سلاطین بنی عبید 🔞 تو ایسا شخص بلا شک و شبہ دروغ گو

**<sup>1</sup> شہاوت عثمان کے لیےو کھتے،** (کتاب العواصم من القواصم مع التعلیقات: ٥٢ تا ١٤٧)

شہادت حسین کے لیے دیکھئے مقالہ محب الدین الخطیب جس کا عنوان ہے: " مَنُ هُمُ قَتَلَةُ النُحسَيُنِ " (سیدنا حسین کے قاتل کون تھے؟ ) مجلّہ الفتح شارہ: ۸۵۱ محرم کا ساجے

الن عبید کے مذہب اوران کی تاریخ نشو وارتقاء کے لیے دیکھئے ہمارا مقالہ مجلّہ الازہر (م ۲۵/۵ جمادی الاول ۲۵/۲۵) مقاله کاعنوان ہے: "مَنُ هُمُ الْعُبَيْدِيُّونَ "

اور مفتری ہوگا، اس لئے کہ سیدنا علی وحسین ہمارے نز دیک اعلیٰ درجے کے مومن تھے، جب کہ اسماعیلیہان کے مقابلہ میں منافق اور ملحد تھے۔

علی ہذاالقیاس جولوگ سیدناعلی وحسین کوان جھوٹے طلب گاران خلافت کی مثل قرار دیتے ہیں جو بنی طالب میں پیدا ہوئے یا وقاً فو قاً سرز مین حجاز اور دیگر بلاد وامصار میں سراٹھا کرناحق لوگوں کی جانیں تلف کرتے اور مال جھینتے رہے، تو کیا ایسے لوگ ظالم و کاذب نہ ہوں گے؟ یقیناً وہ جھوٹے ہوں گے، نظر بریں جو شخص سیدنا ابو بکر وعمر کوعمر بن سعد کا مماثل قرار دیتا ہے، اس کاظلم و کذب سابق الذکر سے بڑھ چڑھ کرہے۔

عمر بن سعدا گرچہ نیکی کے تصور سے کوسوں دور تھا، تا ہم اس نے اپنے عظیم گناہ کا اعتراف کرلیا تھا، لہٰذا وہ مشہور کذاب مختار تعفی سے بہتر ہی تھا، جس کا دعویٰ تھا کہ جبر بل میرے پاس وحی لے کر آتا ہے، مختار کا کہنا تھا کہ وہ سیدنا حسین کے قصاص کا طالب ہے، چنا نچہ وہ آپ کے قاتلوں کی تلاش میں سرگرداں رہا کرتا تھا، اس سے یہ حقیقت اجا گر ہوتی ہے، کہ یہ شیعہ (مختار تعفی ) عمر بن سعداور حجاج دونوں سے بدتر تھا، اور اس کی وجہ اس کی اللہ ورسول بر کذب بیانی تھی۔

صیح مسلم میں سرور کا ئنات سالٹیا سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا:

''قبیلہ ثقیف میں ایک کذاب اور ایک سفاک (ناحق خون بہانے والا )ہوگا۔''

آپ کے ارشاد گرامی کے مطابق ثقیف کا کذاب مختار بن ابی عبید تھا اور سفاک حجاج بن پوسف ثقفی۔

# روافض نواصب کی نسبت بدنز ہیں:

یے حقیقت اظہر من الشمس ہے کہ عمر بن سعد جو سید ناحسین کو شہید کرنے والی فوج کا سپہ سالار تھا، ظالم اور طالب دنیا ہونے کے با وصف سید ناحسین کے حامی اور ان کے قاتلوں کے قاتل مختار بن ابی عبید سے زیادہ گناہ گار نہ تھا، بلکہ عمر بن سعد کے مقابلہ میں مختار گناہ گار اور کا ذب تر تھا، اس سے واضح ہوتا ہے کہ شیعہ مختار، عمر بن سعد ناصبی سے بدتر تھا، اسی طرح حجاج بن یوسف بھی مقابلہ مختار سے بہتر تھا، حجاج کا جرم یہ تھا کہ وہ ناحق خونریزی کا ارتکاب کیا کرتا تھا، اس کے مقابلہ میں مختار وحی کا دعویٰ قبل نفوس دعوے دار تھا اور کہا کرتا تھا کہ مجھ پر جبریل امین نازل ہوتا ہے، ظاہر ہے کہ نزول وحی کا دعویٰ قبل نفوس

<sup>■</sup> صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة باب ذکر کذاب ثقیف و مبیرها (حدیث: ٥٤٥)

سے عظیم تر ہے، یہ کفر ہے اور اگر مختار اس سے تائب نہیں ہوا تھا، تو وہ یقیناً مرتد تھا، فتنہ پردازی یوں بھی قتل سے عظیم تر جرم ہے۔

یہ سلسلہ بہاں ہی ختم نہیں ہوتا بلکہ بیا ایک وسیع باب ہے جائزیا ناجائز شیعہ جس کی بھی خدمت کرتے ہیں ان میں اس سے بھی بدتر آ دمی موجود ہوتے ہیں ، اسی طرح شیعہ جس کی مدح وثنا کرتے ہیں ان کے حریف خوارج میں اس سے بہتر آ دمی پائے جاتے ہیں ، اس سے بہتر قبل کرسامنے آتی ہے کہ روافض اپنے حریف نواصب سے بدتر ہوتے ہیں ، نیز یہ کہ شیعہ جن کو کا فرو فاسق قرار دیتے ہیں ، وہ ان لوگوں کی نسبت افضل ہیں جونواصب کے نزدیک کا فرو فاسق ہیں۔

اہل سنت کا معاملہ اس سے یکسرمختلف ہے، وہ جملہ اہل ایمان سے الفت ومحبت کا سلوک کرتے ہیں اور گفتگو میں عدل وانصاف کے تقاضوں کوملحوظ رکھتے ہیں، وہ جہالت زدہ اور اہل اہواء میں سے نہیں اور روافض ونواصب دونوں سے بیزار ہیں، ان کے افکار ومعتقدات کا خلاصہ حسب ذیل ہے۔ اہل سنت سابقین اوّلین صحابہ سے محبت رکھتے ہیں۔

- ۲۔ وہ صحابہ کے مناقب وفضائل کے قدر دان ہیں۔
- س۔ اہل سنت اہل بیت کے جائز حقوق کی نگہداشت کرتے ہیں۔
- س اہل سنت مختار ثقفی اور حجاج جیسے ظالم وسفاک کے روبیہ کو پیندنہیں کرتے۔
- ۵۔ سیدنا ابوبکر وعمرافضل الصحابہ ہیں ،سیدنا عثمان وعلی یا کوئی اورصحابی اس فضیلت میں ان کاسہیم و نثریک نہیں ہوسکتا۔

قرن اول میں بیعقائد وافکار متفق علیہ سے، شاذ و نادر کسی کواختلاف ہوتو اور بات ہے، اس کی حدیہ ہے کہ قرن اول کے شیعہ اور سیرناعلی کے رفقاء واحباب سیدنا صدیق اور فاروق اعظم ڈھائٹھ کی عظمت وفضیلت میں کسی شک وشبہ میں مبتلا نہ تھے، سیرناعلی سے بتواتر بیروایت ثابت ہے کہ آپ فرمایا کرتے تھے:

 <sup>■</sup> سنن ابن ماجه المقدمة باب فضل عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حدیث: ١٠٦) ، مسند
 احمد(١٠٦/١)

تاہم شیعان علی میں سے ایک جماعت سیدنا علی کوسیدنا عثمان سے افضل قرار دیتی تھی، مگریہ اتنا اہم مسکلہ نہیں، یہی وجہ ہے کہ ائمہ اہل سنت سیدنا ابو بکر وعمر کی افضلیت میں یک زبان تھے، امام ابو حنیفہ، شافعی، مالک، احمد بن حنبل، سفیان ثوری، اوزاعی، لیث بن سعد اور دیگر متقد مین و متاخرین محدثین، مفسرین، اہل فقہ واہل زمدسب یہی عقیدہ رکھتے تھے، البتہ سیدنا عثمان وعلی کی افضلیت میں اہل مدینہ کی ایک جماعت تو قف کرتی تھی، امام مالک سے بھی ایک روایت یہی منقول ہے اہل کوفہ کی ایک جماعت سیدنا علی کو افضل قرار دیتی تھی، ایک روایت کے مطابق سیدنا سفیان ثوری بھی اسی کے قائل تھے، بعد از ان سیدنا سفیان ثوری تحصی، ایک راس مسلک سے رجوع کر لیا تھا سیدنا سفیان ثوری بعد از ان فرمایا کرتے تھے۔

"جس نے سیدناعلی کوسیدناعثمان سے افضل قرار دیااس نے مہاجرین وانصار پرعیب لگایا۔"
اہل سنت کے سب امام سیدناعثمان کو افضل قرار دیتے ہیں، جمہور محدثین کا نظریہ یہی ہے نص اجماع اور قیاس بھی اس کے مؤید ہیں، بعض متقد مین سے جومنقول ہے کہ وہ سیدنا جعفر اور طلحہ ڈواٹیڈ کو افضل قرار دیتے ہیں اس کا یہ مطلب نہیں نہیں کہ وہ ہر لحاظ سے افضل تھے بلکہ بعض خصوصیات کے اعتبار سے ان کو جزوی فضیلت حاصل تھی ،سیدناعلی کو افضل قرار دینے کا مطلب بھی یہی ہے کہ آپ بعض خصوصیات کی بنا پر جزوی فضیلت کے حامل تھے۔

شیعه مصنف کا بیقول که:''بعض صحابه پرحق مشتبهر مها اورطلب دنیا کے نقطه خیال سے بیعت کر تھی۔''

شخ الاسلام اس کی تر دید میں فرماتے ہیں۔

السمفتري نے صحابہ کو تین اقسام میں منقسم کر دیا ہے:

ا۔ اکثر صحابہ دنیا کے طلب گار تھے۔

۲۔ کوتاہ بین تھے اور دوراند کیثی سے محروم تھے۔

س۔ صحابہ کی تیسری قتم عاجز اور بے بس تھی۔

صحابہ کے اقسام ثلاثہ میں منقسم ہونے کی وجہ بقول شیعہ مصنف بیر ہے کہ شرکے محرکات و

اسباب مندرجہ ذیل ہوا کرتے ہیں۔

ا۔ قصدونیت کی خرابی۔

۲۔ جہالت، جہالت کے دواسباب ہیں: اکوتاہ بنی ،۲۔ عجز وقصور

شیعه مصنف رقم طراز ہے کہ صحابہ نے سیدنا ابو بکر کی بیعت کرتے وقت کوتاہ بنی سے کا م لیا تھا، مگر وہ غور وفکر سے کام لیتے تو حق وصدافت کو پہچان لیتے ،صحابہ کی بیہ کوتا ہی قابل گرفت ہے کہ انہوں نے لاز می غور وفکر سے احتر از کیا، بعض صحابہ نے غور فکر سے قطع نظر اکثریت کی تقلید پر اکتفا کیا تھا، اس سے شیعہ مصنف کا مقصد سیدنا ابو بکر کی بیعت کے اسباب کی جانب اشارہ کرنا ہے۔

اس کے جواب میں شیعہ سے کہا جائے گا کہ بیصر تک قتم کی دروغ گوئی ہے جس میں کوئی اشکال نہیں اور ہر شخص بڑی آسانی سے جھوٹ بول سکتا ہے، روافض کی قوم جیرانی وسر گردانی کا شکار رہتی ہے، چنانچہ اس افتراء پرداز سے اگر اس کی دلیل طلب کی جائے تو وہ کوئی دلیل پیش نہ کر سکے، حالانکہ اللہ تعالیٰ نے بلا دلیل کوئی بات کہنے کو حرام قرار دیا ہے، خصوصاً جب کہتن بیان کردہ بات کے خلاف ہو، اگر ہم صحابہ کے حالات سے نابلد ہوتے تو بھی بلا ثبوت ان کو بدارادہ اور جاہل قرار دینا روانہ تھا، قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (الاسراء:٣٦/١٧) "جس بات كالحجي علم نهيں وہ بيان نه كرـ"

دوسری جگهارشادفر مایا:

﴿ هَاۤ أَنْتُمُ هَوُلآءِ حَاجَجُتُمُ فِيمَا لَكُمۡ بِهٖ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَكُمۡ بِهٖ عِلْمٌ فَلِمَ تُحَاجُونَ فِيمَا لَيْسَ لَكُمۡ بِهٖ عِلْمٌ ﴾ (آل عمران:٣٦/٣)

''تم وہ لوگ ہوجنہوں نے ایسی باتوں میں تکرار کی جن کاشہیں علم تھا، تو پھر ایسی باتوں میں کیوں جھڑتے ہوجن کاشہیں علم ہی نہیں۔''

جب ہمیں معلوم ہے کہ حضرات صحابہ لِیْنَ بَیْنَ علم وعقل اور دین و مذہب کے اعتبار سے امت محمدی کے کامل ترین افراد تھے تو پھراس کے برعکس خیالات کا اظہار کرنا کیوں کر روا ہوگا۔

سيرنا عبدالله بن مسعود والتينية فرمات بين:

''اللہ کریم نے بندوں کے دلوں کو دیکھا تو سرورکا ئنات کے دل کوسب سے افضل پایا چنانچہ اسے اپنے لیے مخصوص کرلیا، پھر بندوں کے دلوں کو دیکھا تو حضور کے صحابہ کے دلوں کوسب سے افضل پایا اور انہیں اپنے نبی کے وزیر بنا دیا، جو اس کے دین کی خاطر لڑتے ہیں، جس چیز کومسلمان انچھا تستمجھیں وہ اللہ کے نز دیک بھی اچھی ہے اور جسے وہ براسمجھیں وہ اللہ کے نز دیک بھی بری ہے، رسول اللہ عَلَّاتُهُ اللہ عَلَیْمُ اللہ عَلَیْمُ کے اللہ عَلَّاتُهُ کو اپنی صواب دید سے خلیفہ بنایا تھا۔' • اللہ عَلَّاتُهُ کو اپنی صواب دید سے خلیفہ بنایا تھا۔' • سیدنا عبداللہ بن مسعود مزید فرماتے ہیں:

جوکسی کی پیروی کرنا چاہتا ہوتو وہ اس شخص کے نقش قدم پر چلے جوفوت ہو چکا ہواس کیے کہ زندہ شخص کے مبتلائے فتنہ ہونے کا خطرہ دامن گیر رہتا ہے، اللہ کی قسم! رسول اللہ مثالیٰ کے اصحاب اس امت میں سب سے افضل ، نیک دل عمیق العلم اور تکلف و نصنع سے پاک تھے، اللہ تعالیٰ نے ان کو اپنے نبی کی صحبت و رفاقت اور دین اسلام کی نشرواشاعت کے لیے منتخب کیا تھا، لہذا ان کی فضیلت کا اعتراف کیجئے ، ان کے نقش قدم پر چلئے ، دین و مذہب اور اخلاق و عادات میں ان کی بیروی کیجئے ، کیونکہ وہ صراط مستقیم پر گامزن تھے۔ ' ک

بیروایت ابن بطہ نے قادہ سے نقل کی ہے اور دیگر محدثین کے یہاں بیروایت زربن حبیش سے مروی ہے۔

سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈلاٹی کا مذکورہ بالا ارشاد اس جاہل مصنف کے ان دعاوی کے عین برخلاف ہے کہ حضرات صحابہ طالب دنیا، جاہل اور حق کی تلاش سے قاصر تھے، اس سے ثابت ہوا کہ صحابہ کامل العلم اور نیک دل تھے، اور ان کا زمانہ سب زمانوں سے بہتر تھا، شیعہ مصنف کا یہ بیان اس کی جہالت و تشیع کی غمازی کرتا ہے، ہم اسے محفوظ ومصنون رہنے کے لیے بارگاہ ایز دی میں دست بدعا ہیں، اس لیے کہ تشیع بدترین فرقوں مثلاً ، نصیر یہ، اساعیلیہ، ملاحدہ، اہل الجیل اور قرامطہ کا ملجا و مامن ہے ظاہر ہے کہ یہ فرقے علم سے کوئی واسط نہیں رکھتے۔

علامہ ابن 🖲 القاسم فرماتے ہیں، امام مالک ﷺ سے سیدنا ابو بکر وعمر کے بارے میں دریافت

<sup>●</sup> مستدرك حاكم(٣/٨/٣-٧٩) ،مسند احمد(١/٣٧٩)

مشكاة المصابيح باب الاعتصام بالكتاب والسنة (حديث: ١٩٣١) ، جامع بيان العلم لابن
 عبد البر(٩٧/٢) الهروى(ق: ١/٨٦)

ام عبدالرحمٰن بن قاسم التوفی (۱۳۲–۱۹۱) مقام الفسطاط کے مشہور علماء میں سے تھے، یہ امام مالک بن انس المتوفی (۱۸۱،۹۳) کے تلافدہ میں سے تھے اور ان کے علم وفضل کے مبلغ و ناشر تھے، اسد بن الفرات السوفی (۱۸۱،۹۳) نے ابن القاسم سے المدونہ کی تعلیم حاصل کی اور ۱۸۱ھ میں یہ کتاب لے کر قیروان التوفی (۱۲۳–۲۱۳) نے ابن القاسم سے المدونہ کی تعلیم حاصل کی اور ۱۸۱ھ میں یہ کتاب لے کر قیروان

کیا گیا تو آپ نے فرمایا:

''جن اکابر سے میں نے ہدایت پائی ہے، ان میں سے کوئی بھی ابوبکر وعمر کی افضلیت میں شک نہیں رکھتا تھا۔''

شیعہ مصنف کا قول ہے کہ:'' سیدناعلی نے مستحق ہونے کی بنا پرخلافت کا مطالبہ کیا تھا اور بہت کم لوگوں نے آپ کی بیعت کی تھی۔''

بلاشک وشبہ شیعہ کا بیقول باطل ہے، اہل سنت اور شیعہ اس امر میں متحد الخیال ہیں کہ سیدناعلی فی سیدناعلی نے سیدناعلی نے سیدنا علی سنت کی دعوت دی تھی ، اور اس وقت لوگوں نے اپنی حسب مرضی آپ کی بیعت میں حصہ لیا تھا۔

شیعه مصنف رقم طراز ہے:

#### شیعه کے افکار ومعتقدات:

ہمارا فدہب اس لیے واجب الا تباع ہے، کہ یہ جملہ فداہب کی نسبت احق واصد ق اور باطل کی آمیزش سے خالص تر ہے، یہ فدہب اللہ و رسول اور اولیاء کی تنزیہ و تقدیس میں جملہ فداہب سے آگے ہے، ہمارا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ مخصوص بالقدامت ہے، وہ جسم نہیں وہ مکان کے دائرہ میں محدود نہیں، کیونکہ اس سے اللہ تعالیٰ کا حادث ہونا لازم آتا ہے، آگے چل کر لکھتا ہے، اللہ تعالیٰ حواس سے دیکھا نہیں جاسکتا، وہ کسی جہت میں محدود نہیں اس کے اوامر ونواہی حادث ہیں اس لیے کہ معدوم سے امرونہی کا صدور ممکن نہیں، ائمہ دین انبیاء کی طرح صغائر و کبائر سے پاک ہیں، انہوں نے معدوم سے امرونہی کا صدور ممکن نہیں، ائمہ دین انبیاء کی طرح صغائر و کبائر سے پاک ہیں، انہوں نے مطلقاً توجہ نہ کی۔'

اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ ذکر کردہ مسائل کا مسکہ امامت سے کوئی تعلق نہیں، بلکہ محض املہ ان کوشلیم بھی نہیں کرتے، اس لیے کہ بیطریق سراسر عقلی ہے، اور امام کا تقریس معی دلائل کامحتاج ہے، مزید برآب ان میں جومسائل حق ہیں اہل سنت ان کوشلیم کرتے ہیں اور جو باطل ہیں وہ بہر کیف مردود ہیں، یہ قواعد وعقائد دراصل جمیہ ومعز لہ سے ماخوذ ہیں، ان کا حاصل بیہ ہے کہ ذات باری

پنچ، ابن القاسم سے متعلق دیکھئے ہمارا مقالہ''مع الرعیل الاول'' مجلّہ الازہر، م: ۲۵ج 9 ص ۹۹۷، ۹۹۷، وم، ومضان: ۳<u>ک۳اھ</u>)

صفت علم قدرت اور حیات سے عاری ہے، وہ بولتا ہے نہ راضی ہوتا ہے، وہ ناراص ہوتا ہے نہ محبت کرتا اور نہ ہی عداوت رکھتا ہے۔

جہاں تک اہل سنت کے افکار وآراء کا تعلق ہے وہ اللہ کے لیے ان صفات کا اثبات کرتے ہیں جو اس نے خود اپنے لیے ثابت کی ہیں، اور ان صفات کی نفی کرتے ہیں جو صفات مخلوق سے مشابہ و مماثل ہیں، اہل سنت اثبات بلاتشبیہ اور تنزیہ بلاتعطیل کاعقیدہ رکھتے ہیں، قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١/٤٢) "اس كي مثل كوئي چيز نهيس-"

یہ آیت مشہر یعنی ان لوگوں کے نظریات کی تر دید کرتی ہے جو صفات باری کومخلوق کی صفات کی مانند قرار دیتے ہیں، قر آن کریم میں فر مایا: " هُوَ السَّمِیْعُ الْبَصِیْرُ بیر آیت مُعَطّله یعنی اس فرقه کی تر دید کرتی ہے جواللہ تعالی کو صفات سے عاری قرار دیتے ہیں۔

#### صفات خالق ومخلوق میں فرق وامتیاز:

یہ سلمہ حقیقت ہے کہ ذات باری تعالی اپنی خصوصیات میں بندے کی مشارکت سے پاک ہے،اگر چہ وجود ،علم اور قدرت کی صفات عبد اور معبود دونوں میں پائی جاتی ہیں اور وہ دونوں اس کے ساتھ موصوف ہیں، مگر یہ مشترک صفات ذہن انسانی میں ایک کلی کی حیثیت رکھتی ہیں جن کا خارج میں کوئی وجود نہیں اور ان میں سے جوصفات موجودات عالم میں پائی جاتی ہیں وہ جدا گانہ نوعیت کی ہیں اور ان میں سرے سے کوئی اشتراک موجود نہیں اس مقام پر بہت سے لوگوں نے مطور کھائی اور ہے بہھ لیا اور ان میں بائی جاتی ہیں وہ وجود 'جو باری تعالیٰ میں پائی جاتی ہے کہ ان صفات کے متحد فی الاسم ہونے کا مطلب ہے ہے کہ صفت ' وجود' جو باری تعالیٰ میں پائی جاتی ہے ، وہی بندے میں ہے ان کی رائے میں وجود کا لفظ مشترک لفظی ہے۔

دراصل بیصفات قابل تقسیم ہیں اور سب ایک ہی قشم کی نہیں، مثلاً کہا جاتا ہے، کہ وجود کی جار قشمیں ہیں:

- ا واجب الوجود
  - ۲۔ ممکن الوجود
    - ٣۔ قديم
    - ہے۔ حادث

بعض الفاظ مشترک المعنی ہوتے ہیں، مثلاً ''مشتری' ایک ستارہ کا نام بھی ہے، اورخریدار کو بھی مشتری کہتے ہیں، بعض لوگوں کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ اگر مشترک المعنی لفظ کو کلی مشکک قرار دیا جائے۔ جس کے افراد کیساں نوعیت کے نہیں ہوتے بلکہ ان میں تفاوت پایا جاتا ہے۔ تو اس سے جملہ شبہات کا فور ہوجاتے ہیں، اس لیے کہ واجب الوجود میں جو وجود پایا جاتا ہے، وہ ممکن الوجود کی نسبت اعلیٰ واولی ہے۔

مگریہ ہر گز درست نہیں اس لئے کہ مشترک کلی کے ایک فرد میں اگر معنی کی زیادتی ہوگی تو اس سے اس کے مشترک ہونے کی نفی نہیں ہوتی ، وہ لفظ پھر بھی مشترک ہی رہے گا، اس لئے کہ وہ دونوں پریکسال طور سے بولا جاتا ہے۔

ایک گروہ کا نقطۂ نظریہ ہے کہ جن کے نزدیک کلی متواطی ہے۔ جس کے جملہ افرادیکساں ہوتے ہیں۔ اس رائے میں خالق کا وجوداس کی حقیقت سے زائد ہے، جو شخص بیر کہتا ہے کہ اس کی حقیقت اور وجود میں کوئی فرق وامتیاز نہیں پایا جاتا وہ وجود کومشتر کے لفظی قرار دیتا ہے۔

خلاصہ کلام! اس ضمن میں غلطی کی اصل وجہ لوگوں کا بیروہم ہے کہ ان اساء عامہ (مثلاً وجود، علم اور قدرت وغیرہ) کا مسٹی ایک کلی ہے اور بیرایک چیز میں بھی وہی ہے جو دوسری میں، حالانکہ بیہ درست نہیں اس لئے کہ جو چیز خارج میں موجود نہ ہو وہ ایک عام کلی کی حیثیت سے پائی نہیں جاتی، بلکہ وہ ہمیشہ معین ومخصوص ہوگی، ان اساء سے جب اللہ تعالیٰ کوموسوم کیا جائے گا تو ان کا مسمی مختص ہوگا اور جب بندے کو ان سے موسوم کیا جائے گا تو بندہ ان سے مخصوص ہوگا، جب بیہ ہما جائے کہ عبد و معبود صفت وجود میں مشترک ہیں تو ما ہیت و حقیقت کے اعتبار سے ان کا ایک دوسرے سے متمیز ہونا ضرہ کی ہر

بعض لوگوں کے نزدیک بیا شتراک صرف وجود ذبنی میں پایا جاتا ہے، ماہیت وحقیقت اور ذات ونفس کے سمی میں سرے سے کوئی اشتراک موجود ہی نہیں،اس غلطی کا منشا ومصدر بیہ ہے کہ وجود کوعلی الاطلاق اخذ کیا گیا ہے اور حقیقت کوخصوص قرار دیا گیا حالانکہ وجود اور حقیقت دونوں کو مطلقا بھی اخذ کیا جاسکتا ہے،اوران کوخصوص بھی کر سکتے ہیں،اندریں صورت وجود مطلق حقیقت مطلقہ کے مساوی ہوگا اور وجود مخصوص حقیقت مختصہ کے برابر، گویا وجود مطلق حقیقت مطلقہ سے ہم آ ہنگ ہوگا اور وجود مخصوص حقیقت متعدد ہوگی، مثلاً وجود مخصوص حقیقت منتصہ کے مطابق وموافق دونوں کا مسمی ایک ہوگا، مگر تسمیہ کی جہت متعدد ہوگی، مثلاً

كهاجاتا ہے: " هلذا هُوَ ذَاكَ اس ميں مشاراليه ايك ہے مگرجہتيں مختلف ہيں۔

مقصود یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کے لیے اساوصفات ثابت کرنے سے بیدلازم نہیں آتا کہ وہ مخلوقات کے مشابہ ومماثل ہے، اس میں شبہ نہیں کہ باری تعالیٰ ایسی صفات سے متصف ہے جواس کی ذات کے مشابہ ومماثل ہے، اس میں شبہ نہیں کہ باری تعالیٰ ایسی صفات سے متصف ہے جواس کی ذات قدیم و کے ساتھ لازم ہیں، بیصفات اسی طرح قدیم، از لی اور واجب ہیں جس طرح اس کی ذات قدیم و واجب ہے، اس میں اعتراض کی کوئی گنجائش نہیں۔

یہ کہنا کہ اساء الہی ثابت ہیں مگر صفات نہیں ، ایک قسم کاعقلی مغالطہ صبے ، مزید برآں یہ نظریہ قرامطہ صبح کی پیروی کا غماز ہے ، جمہور کے نزدیک یہ قسیم ایک شنیع قسم کی خطا اور بدعت ہے سنت کی پیروی کرنے والے اہل حق کا نقطہ نظریہ ہے کہ اللہ تعالی جسمانیت سے ہرگز موصوف نہیں ہوسکتا۔ (تعالی اللہ عن ذلک) بلکہ دور جاہلیت واسلام کے عرب بھی اللہ تعالی کوجسم سے منزہ قصور کرتے تھے۔ مسئلہ جسیم:

شیعه مصنف کا قول ہے: '' لَیْسَ بِجِسُمٍ '' (اللّٰد تعالیٰ مجسم نہیں ) ہم کہتے ہیں کہ جسم کالفظ مختاج تشریح ہے، بیلفظ ان معانی کے لیے مستعمل ہے۔ ا۔ وہ مرکب جس کے اجزاءالگ الگ ہوں اوران کو یکجا کر دیا جائے۔

۲\_ جوتفریق وانفصال کوقبول کرتا ہو۔

سا۔ جو مادہ وصورت سے مرکب ہو۔

ذات باری تعالیٰ مٰدکورۃ الصدر جملہ امور واوصاف سے منزہ ہے۔

بعض اوقات جسم سے وہ چیز مراد ہوتی ہے جس کی جانب اشارہ کیا جاسکے جسے دیکھا جاسکے یا جس کے ساتھ صفات وابستہ ہوں ، بلاشبہ اللہ تعالی ان صفات سے موصوف ہے ، چنانچہ دعا کرتے وقت

یہاں سفسطہ کا مغالطہ کیا گیا ہے، سفسطہ ایک فلسفیا نہ اصطلاح ہے اور یونانی سے ماخوذ ہے، اہل سفسطہ کو سوفسطائیہ کے نزد یک موجودات عالم میں سے کوئی چیز بھی موجود نہیں بلکہ بیسب پچھ قوت وہمیہ کی کرشمہ سازی ہے، آگے چل کراس پر مفصل بحث آئے گی۔

وہ نصوص کے اطنی فرقہ ہے، جس کا ظہور فرقہ اساعیلیہ میں سے ہوا تھا، قرامطہ شیعہ ہوتے ہیں، وہ نصوص کا مفہوم متعین کرنے میں جدل و بحث کا آغاز کرتے ہیں، وہ نصوص کو ایسے معانی پہناتے ہیں، جواہل زبان نے بھی مراد نہیں لیے۔

اس کی جانب اشارہ کیا جاتا ہے، آنکھ اور دل سے بھی اس کی طرف اشارہ کرتے ہیں، مومن بروز قیامت اسے تھلم کھلا دیکھیں گے، علاوہ ازیں صفات اس کی ذات کے ساتھ قائم ہیں، اگر شیعہ بیہ کہ کہ اللہ تعالی کے جسم نہ ہونے سے مراد بیہ ہے کہ وہ ان امور سے بھی بہرہ ورنہیں تو ہم کہیں گے کہ بیامور واوصاف نقل صحیح اور عقل صریح سے ثابت ہیں، اور تم ان کی نفی پرکوئی دلیل پیش نہیں کر سکتے ، جسم کا لفظ نفی واثبات دونوں اعتبار سے بدعت ہے، اس لیے کہ نصوص شرعیہ اور آنوال سلف میں لفظ جسم کے اطلاق کی 🌓 نفی کی گئی ہے نہ اثبات ، اسی طرح ''جو ہر'' اور ''متع بھز'' کے الفاظ کا بھی نصوص میں کوئی ذکر نہیں یا یا جاتا۔

شیعہ مصنف کا بیقول کہ '' لَا فِی مکان'' (الله تعالی مکان میں محدود نہیں )لفظ مکان دومعانی کے لیے مستعمل ہے۔

• جوبات غیبی امور سے تعلق رکھتی ہواس کا ذکر نفیاً یا اثبا تا کسی طرح بھی درست نہیں ،اس کا ذکر صرف انہی الفاظ میں مناسب ہے جومنصوص ہوں اور شارع سے منقول ہوں ، اس میں سلف صالحین کی پیروی کا الترزام از بس ناگزیر ہے ، نائب السلطنت افرم کی مجلس میں بمقام ومشق ہوئے میں شخ الاسلام ابن تیمید و شیخ اوران کے معاصر علماء کے مابین جومنا ظرہ ہوا تھا اس میں شخ کے حریف علماء نے جب تشبید و سجسیم کی نفی کا ذکر چھیڑا تو شخ الاسلام نے اپنے رسالہ "العقیدة الواسطیه" کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا:

میرا قول " مِنُ غَیْرِ تَکیینْ و کَلا تَمُشِیْلٍ "ہر باطل کی تردید کے لیے کافی ہے، میں نے تشبیہ وحمثیل کی بجائے تکدیف و مثیل کے الفاظ اس لیے انتخاب کیے کہ" تکدیف" کی نفی سلف سے منقول ہے، چنانچہ امام مالک اور ابن عیدنہ کا یہ مقولہ علماء کے یہاں زبان زدخاص و عام ہے: "آلاِسُتواء مَعُلُومٌ وَالْکینُفُ مَجُهُولٌ وَالْإِیْمَانُ بِهِ وَاجِبٌ وَالسُّوالُ عَنْهُ بِدُعَةٌ "(الله تعالی کا مستوی علی العرش ہونا معلوم ہے، اس کی کیفیت ہمیں معلوم نہیں اس پرایمان لانا واجب اور اس سے متعلق سوال کرنا بدعت ہے ) خلاصہ کلام! شخ الاسلام اپنی تصانف میں نہ صرف لفظ جسم کا اطلاق کرنے سے احتراز کرتے بلکہ جسیم تک کا لفظ تحریز ہمیں کرتے ، ذات باری کی تنزیہ کرتے ہوئے وہ" من غیر تکیف و لا تحشیل "کے الفاظ ذکر کرکرتے ہیں جس سے ان کا مقصد شرعی اصطلاحات کا شنع اور طریق سلف کی پیروی کرنا ہے، جو الفاظ فیری امور سے متعلق ہوں ورودنص کے بغیران کا استعال نفیاً وا ثبا تا کسی طرح بھی درست نہیں ہر

ا۔ مکان وہ چیز ہے جو کسی پر حاوی و محیط ہواوروہ چیز اس کی مختاج ہو۔

۲۔ لفظ مکان کا اطلاق بعض اوقات مافوق العالم پر بھی کیا جاتا ہے،خواہ وہ موجود بھی نہ ہو۔

لفظ مکان سے اگر پہلامفہوم مرادلیا جائے تو ذات باری تعالی اس سے منزہ ہے البتہ دوسر بے معنی کے اعتبار سے اللہ پرلفظ مکان کا اطلاق کر سکتے ہیں اس لیے کہ اللہ تعالی فوق المخلق ہے، جب اس کا ئنات ارضی میں خالق ومخلوق کے سوا کوئی موجود ہی نہیں تو خالق کا مخلوق سے الگ ہونا ضروری ہے، اللہ کی ذات ظاہر ہے اور اس پر کوئی چیز نہیں ، وہ آسان وزمین کے اوپر ہے ، اور مخلوقات سے جدا ہے، جبیا کہ کتاب وسنت سے مستفاد ہوتا ہے۔

شیعه کا بی تول کہ: " وَإِلَّا لَکَانَ مُحُدَثًا " (ورنہ اس کا حادث ہونا لازم آئے گا) مطلب یہ ہے کہ اللہ کوجسم یا مکان ہیں محدود تسلیم کرنے سے اس کا حادث ہونا لازم آتا ہے۔ ہم اس کے قائل سے دریافت کرتے ہیں کہ اس دوکا کی دلیل کیا ہے ۔۔۔۔۔؟ گویا تم نے اپنے اسلاف معتزله کی اس دلیل پراکتفا کیا ہے کہ اگر اللہ تعالی جسم ہوگا، تو وہ حرکت وسکون سے خالی نہ ہوگا (ظاہر ہے کہ حرکت و سکون حادث ہیں ) اور جوحوادث سے خالی نہ ہو وہ خود حادث ہوتا ہے، کیونکہ ایسا کوئی حادث نہیں جس کے پہلے کوئی دوسرا حادث نہ ہو۔

معتزلہ یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر صفات علم وقدرت اور حیات وکلام کا قیام ذات باری کے ساتھ سلیم کیا جائے تو اس سے اس کا حادث ہونا لازم آئے گا، ہم جواباً کہیں گے کہتم اللہ تعالیٰ کو وحی اور علیم وقد برقرار دیتے ہواور اس کے باوصف تمہارے نزدیک اس کا مجسم ہونا لازم نہیں آتا، حالانکہ جوحی اور عالم وقادر ہو وہ تمہارے نزدیک جسم ہوتا ہے، اگر تمہاری بات کو تسلیم کرلیا جائے تو بیمکن ہوگا کہ اللہ تعالیٰ صفت علم قدرت اور حیات سے موصوف ہو وہ اس خاک دان ارضی سے مبائن اور اس کے اویر ہواور اس کے باوصف جسمانیت سے یاک ہو۔

اگر شیعہ بیہ کہے کہ جو مخلوقات سے جدا اور عالم ارضی کے اوپر ہواس کا مجسم ہونا ضروری ہے تو ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہلیم وقد بر اور حی کا تعقل بھی جسما نیت کے بغیر ممکن نہیں ، مزید برآں اس کے جواب میں کہیں گئے کہ اس سے بیدلازم نہیں آتا کہ حوادث کے انواع واقسام بھی دائم نہ ہوں ، اس سے بڑھ کر بیہ کہ اس سے حوادث کا صدور بلا سبب لازم آتا ہے جو صرت کے عقل کے منافی ہے ، تا ہم اصل سعادت ایمان باللہ ایمان بالرسل اور ان کی تصدیق واطاعت ہے اور اس بیمل پیرا ہونا لوگوں

کے لیے ضروری ہے، قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ كِتَابُ أَنْزَلْنَاهُ اللَّهُ لِتُخْرِجَ النَّاسَ مِنَ الظُّلُمَاتِ اللَّهِ النَّوْدِ بِاذْنِ رَبِّهِمْ اللَّهِ مِلَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلَ ﴾ (ابراهيم: ١/١٠) باذن رَبِّهِمْ اللَّه صِرَاطِ الْعَزِيْزِ الْحَمِيْلَ ﴾ (ابراهيم: ١/١) نتهم نے اس کتاب قرآن کريم کوآپ کی طرف نازل کيا، تا که آپ بحکم خداوندی لوگوں کوتار يکيوں سے نکال کرروشنی اور الله تعالیٰ کے راستہ کی جانب لائیں۔' اللّٰہ تعالیٰ اور بند ہے کی صفات کے مابین فرق وامتیاز:

الله تعالی نے انبیاء عَیالاً کومبعوث کر کے ان کے ذریعے اپنے اساء وصفات مقدسہ کو تفصیلاً بیان کر دیا، اسی طرح نقص وتمثیل کی نفی بطریق اجمال ذکری۔

خلاصہ کلام! ذات باری ان صفات کلام سے موصوف ہے جو لامحدود ہیں اور جن کی کوئی غائیت نہیں وہ جمیع نقائص وعیوب سے منزہ ہے، صفات کمال میں کوئی اس کا نظیر ومثیل نہیں۔

سرور کا ئنات مَنَاقَیْمِ نے فرمایا:'' جنت میں وہ نعمتیں موجود ہیں، جوانسان کے تصور میں بھی نہیں آ آسکتیں ● جب مخلوقات کا بیہ حال ہے تو خالق کا نظیر ومثیل کیوں کرممکن ہوگا، سیدنا عبداللّٰہ بن عباس ڈالٹیوُ فرماتے ہیں:

''جنت میں جونعمتیں موجود ہیں دنیا میں صرف ان کے نام پائے جاتے ہیں۔'' حجب دنیا وآ خرت کی نعمتوں کے نام مشترک ہیں اور ان کی حقیقت مختلف ہے جس کا اندازہ دنیا میں نہیں کیا جاسکتا تو اس سے عیاں ہے کہ باری تعالیٰ جن صفات کمال سے موصوف ہے وہ بندے کی صفات سے کس قدر جدا گانہ نوعیت کی ہول گی۔

شخ الاسلام آ گے چل کر فرماتے ہیں:

جو بات سالار رسل منگائیاً سے ثابت ہواس پرایمان لانا واجب ہے اور جو ثابت نہ ہواس کے بارے میں نفی کا حکم صادر کیا جا سکتا ہے، نہ اثبات کا، جب تک متعلم کا منشا ومقصود معلوم نہ کرلیا جائے اور اس کی نفی کی صحت وا ثبات کی تہ تک نہ پہنچا جائے، بنابرین نفی وا ثبات کے بارے میں بلا تفصیل

 <sup>●</sup> صحیح بخاری \_ کتاب بدء الخلق\_ باب ما جاء فی صفة الجنة (حدیث: ۲۲۶) صحیح مسلم\_ کتاب الجنة\_ باب صفة الجنة(حدیث: ۲۸۲۵\_۲۸۲)

تفسیر ابن جریر طبری (۲/۱ ۳۹۲)

مجمل الفاظ قیل و قال اور جہل وضلال کے گڑھے میں گرا دیتا ہے، یہ مقولہ مشہور ہے کہ عقلاء میں زیادہ تر اختلاف ناموں کےاشتراک کی وجہ سے پیدا ہوا ہے۔

الله تعالیٰ کی جسمانیت کی نفی اور اثبات کرنے والے اہل سنت اور شیعہ دونوں فرقوں میں پائے جاتے ہیں،سب سے پہلے شیعہ متکلمین میں سے ہشام بن حکم نے لفظ'' جسم'' کا اطلاق کیا،محدث ابن حزم اور دیگر علماء نے اسی طرح نقل کیا ہے۔

امام ابوالحسن اشعرى اپنى تصنيف ''مقالات الاسلاميين'' ميں رقم طراز ہيں:

### مسكة جسيم ميں شيعہ کے چوفرقے:

تجسیم کے مقالہ میں روافض کے یہاں اختلاف پایا جاتا ہے، اس ضمن میں وہ چھ فرقوں میں منقسم ہو گئے ہیں۔

### يهلافرقه:

پہلافرقہ ہشامیہ ہے، یہ ہشام بن حکم کے پیرو ہیں، ان کا نقطۂ نظریہ ہے کہ ان کا معبود مجسم ہے، اور اس کی نہایت وحد ہے، اس کا طول ،عرض وعمق مساوی ہے، اس کا نور پھلے ہوئے سونے کی طرح بلند ہوتا ہے، وہ گول موتی کی طرح چیک دار ہے، وہ رنگ دار، بامزہ اور ہوا دار ہے اسے ٹٹولا جا سکتا ہے۔

### دوسرافرقه:

دوسرا فرقہ کہتا ہے، کہ اللہ تعالیٰ کی صورت نہیں، وہ باقی اجسام کی طرح بھی نہیں اللہ تعالیٰ کوجسم قرار دینے کا مطلب یہ ہے کہ وہ موجود ہے وہ اجزا سے پاک ہے وہ عرش پر ہے مگر اسے چھواجا سکتا ہے نہاس کی کیفیت بیان کی جاسکتی ہے۔

#### تيسرافرقه:

تیسرے فرقے کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی صورت انسان جیسی ہے، مگر وہ جسم سے پاک ہے۔ چوتھا فرقہ:

یہ ہشام بن سالم جوالیقی کے بیرو ہیں، ان کے خیال میں اللہ تعالیٰ انسانوں جیسی صورت رکھتا ہے، تا ہم گوشت اور خون سے پاک ہے، وہ ایک درخشندہ نور ہے، وہ حواس خمسہ رکھتا ہے، اس کے

ہاتھ پاؤں ناک منہ اور آئکھیں ہیں، اس کے حواس بدلتے رہتے ہیں، ابوعیسیٰ الورّاق <sup>©</sup> کا بیان ہے کہ ہشام بن سالم کے خیال میں اللہ تعالیٰ کے سیاہ بال ہیں، یہ سیاہ نور ہے۔ یا نجوال فرقہ:

اس کے نزد کیک اللہ تعالی چراغ کی طرح روثن ہے،اس کے حالات میں تبدیلی پیدانہیں ہوتی، اس کی صورت نہیں،مزید برآ ں اس کے اجزاءاختلاف سے یاک ہیں۔

#### چھٹا فرقہ:

شیعه کا چھٹا فرقہ بینظریہ رکھتا ہے، کہ اللہ تعالیٰ مجسم اور باصورت نہیں، وہ متحرک ہے نہ ساکن، اسے چھوا ہی نہیں جاسکتا، تو حید باری سے متعلق وہ معتز لہ کے ہم نوا ہیں۔

امام اشعری مزید فرماتے ہیں: کہ بیمتاخرین شیعہ کے افکار ومعتقدات ہیں، متقد مین شیعہ تشبیہ (صفات باری کوصفات مخلوق کے مماثل قرار دینے ) کاعقیدہ رکھتے تھے۔

امام ابن تیمیہ نے اس ضمن میں بڑی طویل بحث کی اور تقدیر رویت باری تعالی اور کلام ربانی کے مسائل سے احتجاج کیا ہے، آ گے چل کر فرماتے ہیں:

#### عصمت انبياء ميں شيعه كااختلاف:

شیعه مناظر کا بیقول که انبیاء عظام خطا وسهواور صغائر سے از آغاز عمر تا اختیام حیات معصوم ومنز ہ ہوتے ہیں۔

ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ عصمت انبیاء کا مسکہ شیعہ کے یہاں مختلف فیہا ہے، امام اشعری'' مقالات الاسلامیین'' میں فرماتے ہیں:

شیعہ اس مسکلہ میں مختلف الخیال ہیں کہ آیا رسول سے معصیت کا صدور جائز ہے، یانہیں، ایک

ابوعیسی الور اق کا نام محمد بن ہارون ہے، یہ شیعہ متکامین میں سے ہے، معتزلہ اسے ابن الراوندی کی طرح ملحد قرار دیتے ہیں، اس کی تاریخ ولادت مذکور نہیں، غالبًا اس نے ہارون الرشید کا زمانہ پایا تھا، امام ابوالحسن اشعری نے ابوعیسی الوراق سے نقل کیا ہے کہ ہشام بن سالم جوالیقی ملحداور کا فرتھا، یہ شیعہ کے خلاف بحث ہے اور انہیں اس سے جراء ت انکار نہیں ہوسکتی اس لیے کہ شاہد اور مشہور علیہ دونوں شیعہ ہوا، علی، غالبًا ابوعیسی الور آق رافضی ہشام بن سالم کی جانب کفر و الحاد کو منسوب کرنے کی بنا پر متہم ہوا، بنابریں معتزلہ ابن الراوندی کی طرح اسے ملحد قرار دینے میں حق بجانب ہیں۔

فرقه کا نقطہُ نظریہ ہے کہ بیہ جائز ہے جبیبا کہ رسول اللہ سُلَّاتُیْم نے جنگ بدر کے دن قید یوں کا فدیہ لے کر غلطی کی تھی، البتہ ائمہ سے معصیت صا در نہیں ہوسکتی، کیونکہ رسول جب معصیت کا مرتکب ہوگا تو وحی کے آنے پراس سے رجوع کر لے گا، مگرائمہ پروحی نہیں آتی لہذاان سے سہواور غلطی کا صدور جائز نہیں ہیں ہے بہشام بن تھم کا قول ہے: (دیکھئے مقالات الاسلامیین: ۱/ ۱۱۵)

ہم کہتے ہیں کہ جمہوراہل اسلام کی رائے میں انبیاء شرعی احکام کے پہنچانے میں معصوم ہوتے ہیں اور وہ غلطی پر قائم نہیں رہتے ، ان کی بعثت کا مقصود بھی یہی ہے ، نبوت کے لیے یہ ہر گز ضروری نہیں کہ انبیاء قبل از نبوت بھی گناہ وخطاسے پاک ہوں ، جو شخص یے تقیدہ رکھتا ہو کہ ہر شخص جو کفر قال اور گنا ہوں سے محفوظ ہو ، وہ اس شخص سے افضل ہے جو کفر کے بعد مشرف بایمان ہو ، ضلالت کے بعد ہرایت یاب ہواور گنا ہوں کا مرتکب ہونے کے بعد تا ئب ہوتو ایس شخص یقیناً دین کے اساسی اصول و نظریات کا مخالف ہے ۔

بيمسلمه صدافت ہے كه سابقين اولين صحابه اپنے بيٹوں سے افضل تھے، جنہوں نے دور اسلام میں آئکھ کھولی ،اس شخص کی حماقت و جہالت میں کیا شبہ ہوسکتا ہے ، جومہا جرین وانصار کے بیٹوں کوان کے برابرتصور کرتا ہو، بھلا جوشخص اپنی قوت نظر واستدلال اورصبر وتوبہ کے بل بوتے پر کفر سے ایمان اوراعمال بدسے نیک اعمال کی جانب متوجہ ہواں شخص کے مساوی کیوں کر ہوسکتا ہے، جواینے آباء و • اس سے بیر حقیقت اجا گر ہوتی ہے کہ شیعہ کے یہاں ائم کہ کی عصمت انبیاء کرام کی نسبت اتم واکمل ہے، باقی رہا بیعذر کہانبیاءمورد وحی ہیں، بیصرف ظاہری ملمع سازی ہے،ا کابرشیعہ سے بکثرت ایسےاقوال محفوظ ہیں جن سے معلوم ہوتا ہے کہ وہ ائمہ کی جانب وحی آنے کے دعوے دار ہیں، شیعہ کی مشہور کتاب کا فی کلینی ہے، جوان کے ہاں صحیح بخاری کا درجہ رکھتی ہے، کہ امام غیب دان ہوتے ہیں، دور حاضر کے شیعہ اپنے اماموں کی قبروں کومہبط وحی قرار دیتے ہیں حالانکہان قبروں میں بوسیدہ ہڈیوں کے سوا اور کچھ بھی نہیں اور بعض قبروں میں تو سرے سے کوئی امام مدفون ہی نہیں ، جب بیہ قبور جن میں ائمہ کے علاوہ دوسرے لوگوں کی مڈیاں مدفون ہیں،مہط وحی ہیں تو ان کی عبادت کرنے والوں سے، یہ تو قع کیوں کر کی جاسکتی ہے کہ وہ وحی کے معاملہ میں انبیاء وائمہ کے مابین کچھامتیاز قائم کریں گے، جو قبرسیدناعلی کی جانب منسوب ہے اس کے متعلق بیکھا جاتا ہے کہ دراصل وہ سیدنا مغیرہ بن شعبہ کی قبر ہے، مزید برآ ں شیعہ انبیاء کے لئے از ابتدائے عمر تا انتہا وعصمت کے قائل ہیں ، یعنی وہ بعثت سے قبل بھی انبیاء کومعصوم مانتے ہیں،حالانکہاس وقت وی نہیں آتی۔

ا قارب اور ہم وطنوں کو دین اسلام پر لائے اور امن و عافیت کی زندگی بسر کرتا رہا ہو، سیدنا فاروق اعظم ڈلائیڈارشا دفرماتے ہیں:

«جس شخص نے جاہلیت کونہ پہچانااس نے اسلام کے کڑے کوتوڑ دیا۔"

وعدہ خداوندی ہے کہ جو شخص ہلاکت آفرین اعمال سے تائب ہوگا اور مشرف بایمان ہوکر نیک اعمال انجام دے گا تو اس کی برائیوں کو نیکیوں میں تبدیل کر دیا جائے گا، جمہور جو انبیاء سے صغائر کا ارتکاب جائز سمجھتے ہیں کہتے ہیں کہ انبیاء گناہ پر قائم نہیں رہتے ، تو بہ کرنے سے ان کے اعمال میں اور اضافہ ہوتا ہے، نصوص و آثار اور اجماع سے مسلک جمہور کی تائید ہوتی ہے، اس عقیدے کے منکر قرآن کی تحریف کرنے سے بھی باز نہیں آتے۔

مثلاً قرآن كريم كى بيآيت:

﴿ لِيَغْفِرَ لَكَ اللَّهُ مَا تَقَدَّمَ مِنْ ذَنْبِكَ وَمَا تَأَخَّرَ ﴾ (الفتح: ٢/٤٨) ثنا كمالله تعالى آب كسابقه اوراكل كناه معاف كردك:

### تحريف قرآن اورشيعه:

محرفین کہتے ہیں کہ: " مَا تَقَدَّمَ "سے سیدنا آ دم کا گناہ مراد ہے، اسی طرح وہ "مَا تَاخَّرَ "سے امت محری کے گناہ مراد لیتے ہیں، حالانکہ سیدنا آ دم بھی ایک معزز نبی ہے، گویا وہ جس بات سے بچنا جا ہتے ہتے، اسی کے مرتکب ہوگئے، نبی کریم مَنَّالِیَّا سے ایک گناہ کی اور اسی گناہ کو سیدنا آ دم سے چسیاں کردیا، یہ کہاں کا انصاف ہے؟

مزید برآ ں زمین پراتر نے سے قبل اللہ تعالیٰ نے سیدنا آ دم کی توبہ قبول کر لی تھی ، اس وقت سیدنا نوح وابرا ہیم ﷺ بھی پیدا نہ ہوئے تھے، علاوہ ازیں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ لَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَّزُرَ أُخُرِى ﴾ (النجم: ٣٨/٥٣) ﴿ لَا تَزِرُ وَازِرَةٌ وَّزُرَ أُخُرِى ﴾ (النجم: ٣٨/٥٣)

اس بات کی تائید قرآن کریم کی مندرجه ذیل آیات سے بھی ہوتی ہے، ملاحظہ فرمایئے: (۱) سورہ الانعام:۱۲۴۔ (۲)الاسراء: ۱۵۔ (۳) فاطر: ۱۸۔ (۴) الزمر: ۷

مقام جیرت ہے کہ رسول اللہ کے گناہ کو سیدنا آ دم کی جانب کیوں کر منسوب کیا جاسکتا ہے۔۔۔۔۔؟ جب فدکورۃ الصدرآ بیت نازل ہوئی، تو صحابہ کرام نے عرض کیا حضور! بیآ بیت تو خصوصی طور

پرآپ کے بارے میں نازل ہوئی ہے، ہمارے متعلق کیا ارشاد ہے؟ تب مندرجہ ذیل آیت نازل ہوئی: ◘

ایک کم عقل آ دمی بھی یہ باور کرنے کے لیے تیار نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے پوری امت کے گناہ معاف کر دیئے حالانکہ امت کے بعض افراد اپنے گناہوں کی بنا پر دوزخ میں جائیں گے، تو پھر مغفرت کیا ہوئی؟

شیعہ کا بیقول کہ انبیاء کو گناہ گار گھہرانے سے وہ قابل اعتماد نہیں رہتے اور لوگ ان سے نفرت کرنے لگتے ہیں۔

یہ درست نہیں بخلاف ازیں کوئی نبی اپنے گناہ کا معترف ہوکر جب بارگاہ الہی میں تائب ہوگا اور مغفرت ورحمت خداوندی طلب کرے گا تو اس سے واضح ہوگا کہ وہ کس قدرصادق ،منکسر مزاج ، عجب و کبر سے دوراور دروغ گوئی سے پاک ہے ، وہ خض اس کے عین برعکس ہے جو کہتا ہے کہ مجھے طلب مغفرت اور تو بہ کی کوئی ضرورت نہیں ایسے خض کے متعلق جب عام چر جا ہوگا تو لوگ اسے متکبر ، عام میں وارد ہے ، کہ سرور کا کنات منگا اللہ عنور الذاب کے القاب سے نوازیں گے ، صحیح حدیث میں وارد ہے ، کہ سرور کا کنات منگا لیے اللہ فرمایا:

''تم میں سے کوئی شخص بھی اپنے اعمال کے بل بوتے پر جنت میں داخل نہ ہوگا'' صحابہ نے عرض کیا۔ حضور! کیا آپ بھی نہیں؟ فرمایا:''نہیں مگر یہ کہ اللّٰہ کا فضل مجھے اپنے دامن رحمت میں چھپالے۔ الے۔

<sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی ، باب غزوة الحدیبیة (حدیث:۱۷۲)

<sup>•</sup> صحیح بخاری \_ کتاب الرقاق\_ باب القصد والمداومة علی العمل (حدیث: ٦٤٦٣)، صحیح مسلم کتاب صفات المنافقین، باب لن یدخل احد الجنة بعمله (حدیث: ۲۸۱۸٬۲۸۱٦)

سالاررسل بيدعا فرمايا كرتے تھے:

''سب بنی آ دم خطا کار ہیں،اور خطا کاروں میں سے سب سے بہتر وہ ہیں جوتو بہ کرنے والے ہیں۔' •

شیعه مصنف کا بی قول که گناه کے صدور سے انبیاء قابل اعتماد نہیں رہتے اور لوگ نفرت کرنے لگتے ہیں۔''

میں کہتا ہوں کہ انبیاء قابل نفرت اس حالت میں ہوتے ہیں، جب گنا ہوں کی کثرت کے باوصف ان پرمصر ہوں، شاذ و نادر گناہ کے صادر ہونے کے بعد جب وہ کثرت سے تو بہ واستغفار کریں گے تو ہر گز ایسا نہ ہوگا، اس کے عین برخلاف پاک دامنی کا مدعی اور عفت وطہارت کا ڈھنڈورہ پیٹنے والا کہیں زیادہ رجوع وانا بت الی اللہ کامختاج ہے، ہمارے علم کی حد تک بنی اسرائیل یا کسی اور قوم نے صرف تو بہ کرنے کے جرم میں کسی نبی کو ہدف ملامت نہیں بنایا تھا۔

عصمت کے مسکلہ میں شبعہ باقی امت سے منفرد ہیں:

روافض کہتے ہیں کہ انبیا سے نبوت کے بل یا بعد میں کسی خطایا گناہ صغیرہ کا صدور ممکن نہیں، اسی طرح ائمہ اثناعشرہ بھی کلیۂ معصوم ہیں۔

یہ شیعہ کا انفرادی عقیدہ ہے، سیدنا داؤد علیاً کوتو بہ کے بعد جو مقام حاصل ہوا وہ تو بہ سے پہلے حاصل نہ تھا۔ حاصل نہ تھا۔

بعض مشائخ کا قول ہے کہ اگر توبہ اللہ تعالیٰ کوسب چیزوں سے محبوب تر نہ ہوتی تو مخلوقات میں سب سے بزرگ کو گنا ہوں میں مبتلا نہ کرتا ، یہی وجہ ہے کہ سپی توبہ کرنے والے اطاعت وعبادت میں

 <sup>■</sup> صحیح بخاری\_ کتاب الدعوات \_ باب قول النبی صلی الله علیه وسلم" اللهم اغفرلی ما قدمت……" (حدیث:۹۹،٦٣٩٨)، صحیح مسلم\_ کتاب الذکر والدعاء ، باب فی الادعیة،(حدیث:۲۷۱۹)

<sup>2</sup> سنن ترمذی، کتاب صفة القیامة\_ باب (٤٩) (حدیث:٩٩١) سنن ابن ماجة کتاب الزهد\_ باب ذکر التوبة) (حدیث: ٢٥١٤)

زیادہ راسخ اور ان لوگوں کی نسبت گناہوں سے زیادہ بیخے والے ہوتے ہیں جو بھی گناہ میں مبتلا نہ ہوئے ہوں، جو شخص اللہ کے برگزیدہ و چیدہ تائب کو ناقص قرار دیتا ہے، وہ جاہل ہے، روافض کہتے ہیں کہائمہ انبیاء کی طرح گناہوں سے معصوم ہیں۔

اس مسئلہ میں روافض منفر دہیں ، اور صرف وہی لوگ اس ضمن میں ان کے تہیم ونٹریک ہیں جو ان سے بھی گئے گزرے ہیں ، مثلاً اساعیلیہ جومحد بن اساعیل بن جعفر کی جانب منسوب ہیں بنی عبید کو معصوم قرار دیتے ہیں ان کا نظریہ ہے کہ امامت جعفر کے بعد موسیٰ بن جعفر کی جانب نہیں ، بلکہ محمد بن اساعیل کی طرف منتقل ہوگئ تھی ، اساعیلیہ ملحد اور زندیق ہیں۔

شیعه کایة قول که: ''انبیاء سے سہو کا صدور بھی ممکن نہیں۔'' ہمارے علم کی حد تک کوئی شخص اس کا قائل نہیں۔

شیعہ کہتے ہیں کہ:'' ائمہ معصومین نے اپنے جدامجر سے استفادہ کیا تھا۔''

- ا۔ اس کا پہلا جواب تو بیہ ہے کے شیعہ کہ ائمہ معصومین نے اپنے جدامجد کاعلم علماء سے حاصل کیا تھا، ان سے براہ راست استفادہ نہیں کیا، یہ بات ایک خبر متواتر کی طرح معروف ومسلم ہے، مثلاً علی بن حسین ابان بن عثمان سے اور وہ اسامہ بن زید سے روایت کرتے ہیں ، اسی طرح محمد بن علی سیدنا جابر والتی اور دیگر صحابہ سے روایت کرتے ہیں۔
- ۲۔ دوسرا جواب بیہ ہے کہ معصومین سے صرف سیدناعلی اور آپ کے دو صاحبز ادوں حضرات حسن وحسین طالعی شائے ہیں:

''الله کی قشم! آسان سے زمین پر گر پڑنا میرے لیے اس سے زیادہ پسندیدہ ہے کہ میں رسول الله پر جھوٹ باندھوں اور جب میں باہمی امور پر گفتگو کروں گا تو لڑائی میں فریب دہی کی اجازت ہے۔''

یہی وجہ ہے کہ سیدناعلی ایک بات کہہ کراس سے رجوع کرلیا کرتے تھے، چنانچہ کتب شیعہ ائمہ سے قل کر دہ مختلف روایات سے لبریز ہیں۔

 <sup>◄</sup> مسند احمد(١٣١/١) صحيح بخارى كتاب المناقب\_ باب علامات النبوة في الاسلام
 (حدیث:٢٦١١)، صحیح مسلم كتاب الزكاة\_ باب التحریض علی قتل الخوارج
 (حدیث:٢٠٦١)

شیعه کا بیقول که: '' تم خلفاً عن سلفِ روایت کرتے چلے جاؤ گے یہاں تک که ائمه معصومین میں سے کسی امام تک پہنچ جائے گی۔''

ہم جواباً کہتے ہیں کہ اگریہ بات درست ہے تو ایک ہی معصوم سے روایت کرنا کافی ہے، ہر زمانے میں معصوم کی کیا ضرورت ہے؟ نیز جب نقل و روایت موجود ہے اور اس پر اکتفاء کیا جا سکتا ہے، تو اس امام منتظر کا کیا فائدہ جس سے ایک لفظ بھی منقول نہیں،اور اگر نقل نا کافی ہے تو شیعہ جارسو ساٹھ سال سے خسارہ و جہالت میں رہے۔

# شیعه کی دروغ گوئی:

روافض ائمہ پر دروغ بیانی کرنے میں حدسے تجاوز کر جاتے ہیں، امام جعفر صادق شیعہ کی دروغ گوئی کی خصوصی آ ماج گاہ ہیں، دروغ گوئی کی حدیہ ہے، کہ انہوں نے مندرجہ ذیل کتب کوامام موصوف کی جانب منسوب کر دیا۔

١- كتاب الجفر و البطاقة-

٢ كتاب اختلاج الاعضاء

٣- احكام الرعود والبروق-

٤\_ منافع القرآن\_

بەكتبشىعەفرقەطرقيە كاذرىعەمعاش ہيں۔

یہ ایک مسلمہ صدافت ہے کہ صدق ناقل اور اتصال سند کو معلوم کیے بغیر کثرت سے جھوٹ بولنے والے شیعہ کی روایات پر کیوں کر اعتماد کیا جاسکتا ہے، شیعہ کی دروغ گوئی کا نتیجہ یہ ہوا کہ اہل کوفہ اور عراق کے باشند ہے بھی ان کی دیکھا دیکھی دروغ گوئی کے خوگر بن گئے اس کی حدیہ ہے کہ اہل مدینہ ان کی روایات کو قبول کرنے سے احتر از کرتے تھے، امام مالک رشائٹ فرمایا کرتے تھے۔ اہل مدینہ ان کی روایات کی طرح اہل عراق کی مرویات کی تصدیق تیجئے نہ تکذیب۔'' اہل کتاب کی روایات کی طرح اہل عراق کی مرویات کی تصدیق تیجئے نہ تکذیب۔'' ایک مرتبہ محدث عبدالرحمٰن بن مہدی نے امام مالک سے کہا:

عبد الرحمٰن بن مہدی کی کنیت ابو سعید اور نسبت لؤلوی بھری ہے۔ ان کی تاریخ ولادت ووفات (۱۳۵۔۱۹۸) ہے۔ یہ بہت بڑے حافظ حدیث تھے۔ان کے اساتذہ میں شعبہ بن حجاج ،سفیان توری اور امام مالک کے نام قابل ذکر ہیں۔عبد اللہ بن مبارک اور امام احمد بن حنبل نے آپ سے روایت کی ہے یہ ہرسال حج کو جاتے اور ہر دورات میں قرآن کریم ختم کیا کرتے تھے۔

''ابوعبداللہ! (امام مالک کی کنیت) ہم نے آپ کے شہر (مدینہ طیبہ) میں چالیس دن میں چار سوحدیثیں سنی ہیں، حالانکہ ہم (عراق میں )ایک دن میں اس قدراحادیث سن لیا کرتے تھے۔' امام مالک نے فرمایا:''ابوعبدالرحمٰن! آپ کی ٹکسال ہمیں کہاں نصیب! آپ راتوں کو ٹکسال میں حدیثیں گھڑتے اور دن میں ان کو پھیلاتے ہیں۔'

بایں ہمہ کوفہ میں بہت سے قابل اعتاد محدثین بھی موجود تھے، شیعہ کی کثرت کذب کا نتیجہ یہ ہوا کہ علم حدیث میں مہارت نہ رکھنے والوں پر احادیث کی چھان پھٹک مشکل ہوگئی اور وہ صحیح وضعیف حدیث میں امتیاز نہیں کر سکتے تھے، جیسے کوئی اجبنی شخص ایک ایسے شہر میں داخل ہو جہاں کے باشندوں سے آ دھے دروغ پیشہ ہوں تو وہ شخص جب تک کسی صادق اور ثقہ راوی کو پہچان نہ لے گا، ان سے روایت نہیں کر ہے گا، یا جس طرح کسی شہر میں کھوٹے سکے زیادہ ہوں تو جو شخص کھر ہے کھوٹے میں تمیز میں کرسکتا معاملہ سے اجتناب کر ہے گا، یہی وجہ ہے کہ غیر ناقد کے لیے اہل بدعت کی کتب کا درس و مطالعہ جن میں روایات کا ذبہ کی بھر مار ہو مکروہ ہے، اسی طرح افسانہ گو اور ان کے نظائر و امثال سے سے سے جو دروغ گوئی میں معروف ہوں سے سامی استفادہ ناروا ہے، اس امر میں علماء اسماء الرجال کے زبان ہیں کہ شیعہ سب فرقوں کی نسبت زیادہ جھوٹ ہولتے ہیں۔

شیعه مصنف رقم طراز ہے: '' شیعه رائے وقیاس کی جانب دھیان نہیں دیتے اور قیاس کوحرام قرار دیتے ہیں۔''

جہاں تک قیاس ورائے کا تعلق ہے اس میں اہل سنت اور شیعہ برابر ہیں ، اہل سنت میں اہل الرائے بھی پائے جاتے ہیں اور وہ بھی جو جیت قیاس کے قائل نہیں ، بغداد کے معتزلہ قیاس کو جت قرار نہیں دیتے ، اسی طرح محد ثین بھی قیاس کی مذمت کرتے ہیں ، تاہم قیاس ورائے کو جت قرار دینا ایک مشہور جھوٹے اور غیر معصوم کے اقوال غیر مصدقہ کو مستد تصور کرنے سے بہتر ہے ، یہ حقیقت کسی شک وشبہ سے بالاتر ہے کہ ائم کہ کبار کے نزدیک مسائل واحکام کی تنقیح و تخریج کے لیے اجتہاد کرنا شیعہ کے امام حسن عسکری اور ان کے فرضی بیٹے کی روایات کے ساتھ تمسک واحتجاج کرنے سے بہتر ہے۔ ایک مام حسن عسکری اور ان کے فرضی بیٹے کی روایات کے ساتھ تمسک واحتجاج کرنے سے بہتر ہے۔ ایک موری ، ابو حنیفہ ، شافعی اور احمد بن صنبل اُسٹیا حسن عسکری اور حضر ان کے متعلقین نیار دونی ، اور امام عسکری کے لواحقین پر یہ فریضہ عائد ہوتا تھا کہ ان کے متعلقین نیار دوخفر اور جعفر اور جعفر بن مجمد عالم و

المنتقى من منهاج السنة النبويه

فاضل تھے، ان کے اخلاف میں کوئی عالم دین پیدانہیں ہوا، بایں ہمہوہ اپنے معاصر علماء سے علمی استفادہ کرنے میں کوئی عارمحسوس نہیں کرتے تھے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''شیعه کے علاوہ دیگر اہل اسلام مختلف فرقوں میں بٹ گئے ،اشاعرہ ذات خداوندی کے ساتھ کیے اور چیز وں کوبھی قدیم قرار دیتے ہیں ،ان کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ صفات الہی موجود فی الخارج ہیں ، اللہ کریم عالم ہونے میں صفت قدرت کا'' وَهَلُمَّ جرَّا '' اللہ کریم عالم ہونے میں صفت قدرت کا'' وَهَلُمَّ جرَّا '' اشاعرہ کی رائے میں اللہ تعالی نہ قادر لذاتہ ہے ، نہ عالم لذاتہ اور نہ جی لذاتہ بخلاف ازیں ان صفات سے متصف ہونے میں وہ ان کامحتاج ہے ،امام فخر الدین رازی وَمُلِسُّ فرماتے ہیں: صفات باری میں اشاعرہ برشیعہ کی بہتان طرازی:

''نصاری تین اشیاء کوقدیم مان کر کا فرہو گئے اور اشاعرہ نے قد ماء کی تعداد نو تک بڑھا دی۔'' مذکورہ بالا امور کی تر دید کئی طریقہ سے کی جاسکتی ہے۔

وجہ اول: بیہ اشاعرہ پر بہتان طرازی ہے، اشاعرہ میں سے کوئی بھی یہ بہیں کہتا کہ اللہ تعالیٰ بذات خود کامل نہیں اور وہ اپنے کمال میں دوسروں کامختاج ہے، امام رازی نے بھی یہ بات کہیں نہیں کھی، بخلاف ازیں امام رازی نے کسی کا یہ قول نقل کر کے اس کی مذمت بیان کی ہے، یہ صفات کی نفی کرنے والے جہمیہ کا پرانا اعتراض ہے، امام احمد بن صنبل وطلای نے جہمیہ کی تر دید کرتے ہوئے اس پر روشنی ڈالی ہے۔

امام احمد فرماتے ہیں:

''ہم یوں نہیں کہتے کہ باری تعالی ازلی ہے، اوراس کا نور وقدرت بھی ازلی ہے، بلکہ یوں کہتے ہیں کہ وہ اپنے نور وقدرت کے ساتھ ازلی ہے، ہم یہ نہیں کہہ سکتے کہ قدرت کی صفت اس میں کہتے ہیں کہ اور کیسے آئی ؟ جہمیہ کہتے ہیں تم اس وقت تک موحد نہیں ہو سکتے، جب تک یہ نہ کہو کہ اللہ تعالی ازل سے تھا اور دوسری کوئی چیز نہ تھی، ہم جواباً کہتے ہیں کہ بلا شبہ اللہ تعالی ازل سے تھا اور دوسری کوئی چیز نہ تھی، ہم جواباً کہتے ہیں کہ بلا شبہ اللہ تعالی ازل سے تھا تو دوسری کوئی چیز نہ تھی، جب ہم یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی ازل ہی سے اپنی صفات کے ساتھ متصف تھا تو ہم جمیع صفات کے ساتھ متصف تھا تو ہم جمیع صفات کے ساتھ ایک ہی معبود کو موصوف قر اردیتے ہیں، ہم نے ایک مثال بیان کر کے جہمیہ پر اپنا مقصد واضح کیا ہے، دیکھئے یہ مجبور کا درخت ہے، یہ متعدد اشیاء سے ل کر بنا ہے، اس کے سے پر اپنا مقصد واضح کیا ہے، دیکھئے یہ مجبور کا درخت ہے، یہ متعدد اشیاء سے ل کر بنا ہے، اس کے سے

ہیں، ٹہنیوں کی موٹی چوڑیاں ہیں،اس کی حیمال ہے،شاخیس ہیں، پنے اور گوند ہے۔

ان سب کو بحثیت مجموی ''خله'' ( تھجور کا درخت ) کہا جاتا ہے، بعینہ اسی طرح اللہ تعالیٰ اپنی جملہ صفات سے متصف ہوکر معبود برحق قرار پاتا ہے، ہم یہ بیں کہتے کہ باری تعالیٰ کسی وقت قدرت و علم سے عاری تھا، بعد ازاں اس نے علم وقدرت کو بیدا کیا، اور وہ ان سے متصف ہوا، حالا نکہ جوعلم و قدرت سے بہرہ ورنہ ہو وہ عاجز و جاہل ہوتا ہے، بخلاف ازیں ہم یہ کہتے ہیں کہ وہ ہمیشہ عالم و قادر اور مالک رہا ہے، کب اور کیوں کر کا سوال لغوہے''

وجہ ٹانی: دوسری وجہ سے کہ بیسب اشاعرہ کا قول نہیں، بلکہ صرف وہ اشاعرہ اس کے قائل ہیں جو حال کا اثبات کرتے اور کہتے ہیں: '' عالمیت'' ایک حال ہے، جومعلل باتعلم ہے، ان کے نز دیک علم ایسے حال کا موجب ہے جوعلم نہیں، بلکہ عالم ہوتا ہے امام باقلانی اور قاضی ابویعلیٰ یہی نظر بیر کھتے ہیں، امام ابوالمعالی کا بھی ایک قول یہی ہے۔

### قائلین صفات کے دلائل:

بخلاف ازیں جمہور مثبتین صفات کہتے ہیں:

''علم سے مراد عالم ہونا ہے، عالم وہی شخص ہوتا ہے، جوعلم سے بہرہ ور ہواور قادر وہی ہے جوقدرت رکھتا ہو، مقصود یہ ہے کہ بلاعلم کوئی شخص عالم نہیں کہلاسکتا، جوقدرت سے بہرہ ورنہ ہو وہ قادر نہیں اور جو حیات سے محروم ہو وہ جی نہیں ہوسکتا،اس لئے کہ اسم فاعل کا وجود مصدر کے بغیر ممتنع ہے، مثلاً صلوۃ کے بغیر کوئی شخص مصلی (نمازی) نہیں کہلاسکتا، روزہ کے بغیر صائم نہیں ہوسکتا اور نطق کے بغیر اسے ناطق نہیں کہہ سکتے، جب یہ کہا جائے کہ نماز کے بغیر صائم نہیں کونمازی نہیں کہہ سکتے تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ یہاں دو چیزیں ہیں ایک نماز اور دوسرا حال معلل بالصلوۃ ، بخلاف ازیں نمازی وہی ہوگا، جونماز سے مصوفہ ہو ، م

منکرین صفات کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ حی ہے، مگر حیات سے بہرہ ورنہیں ،اسی طرح وہ بلا قدرت قادر اور بلاعلم عالم ہے، جوشخص باری تعالیٰ کوحی اور علیم وقد ریر بالذات قرار دیتا ہے، اور اس کا مطلب یہ ہے کہ اس کی ذات حیات اور علم وقدرت کوستلزم ہے تو وہ دیگر کسی چیز کامختاج نہیں، جوشخص منکرین صفات کے افکار و آراء پر زحمت غور وفکر گوارا کرتا ہے، اس پر بیہ حقیقت آشکار ہوجاتی ہے کہ وہ اپنے

آپ کوا ثبات صفات کے لیے مجبور پاتے ہیں اور اپنے اور قائلین صفات کے اقوال ومعتقدات میں کوئی نمایاں فرق ثابت نہیں کر سکتے ، اس لیے کہ منکرین صفات بھی اللہ تعالیٰ کوحی ، قادر اور عالم تسلیم کرتے ہیں ، اور یہ ہیں کہتے کہ صفات عین ذات ہیں ، اس کا مطلب یہ ہوا کہ انہوں نے ذات الہٰی بران زائد صفات کا اضافہ کر دیا۔

شیعه مصنف کا پیقول که: "اہل سنت بہت سی چیزوں کوقدیم مانتے ہیں۔"

یدا یک مبهم قول ہے جس کا مقصود واضح نہیں ، اس سے متوہم ہوتا ہے کہ اہل سنت ازل ہی میں ذات باری کے علاوہ متعدد معبود مانتے ہیں ، یہ اہل سنت پر عظیم بہتان ہے ، اہل سنت یہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی صفات قدیم ہے ، اسی طرح اس کی ذات قدیم ہے ، اسی طرح اس کی صفات محمی قدیم ہیں ، اس کا انکارایک غلط کاراور ذلیل آدمی ہی کرسکتا ہے ، لفظ' اللہ'' خداوند تعالیٰ کی ذات وصفات ہر دوکوشامل ہے ، صرف ذات مجرد کا نام نہیں ہے۔

شیعه مصنف لکھتا ہے، کہ: '' اہل سنت کے نزدیک اللہ کا عالم ہونا صفت علم کے اثبات کامحتاج ۔۔

بیاعتراض مثبتین حال پروارد ہوتا ہے، جمہور کی رائے میں ذات باری کا عالم ہونا ہی علم ہے اور بس! اگر یوں کہا جائے کہ اس کا عالم ہونا اس علم کامختاج ہے جولا زم لذاتہ ہے تو اس سے بیلا زم نہیں آتا کہ وہ اپنی ذات کے سواکسی اور کامختاج ہے، اس لیے کہ اس کی ذات علم کوستازم ہے اور علم اس کے عالم ہونے کوستازم ہے، گویا اس کی ذات اس کی موجب ہے، بنا بریں علم بھی کمال ہے اور اس کا عالم ہونا بھی کمال، جب اس کی ذات ان دونوں کی موجب ہے، تو ایسے ہوا جیسے وہ حیات وقدرت کی

شيعه مصنف كي غلط بياني:

بقول شیعه مصنف اہل سنت اللہ تعالیٰ کو عالم و قادرلذا نہ تسلیم ہیں کرتے۔

اگر شیعه مصنف کا مطلب ہے ہے کہ اہل سنت اللہ تعالیٰ کو منکرین صفات کی طرح علم وقدرت سے مجرد نہیں مانتے تو بیدرست ہے، اس لیے کہ علم وقدرت سے مجرد ذات کا خارج میں کوئی وجود ہی نہیں اور اگر بیمراد لیتا ہے، کہ اہل سنت اللہ کو عالم وقادر لذاتہ نہیں مانتے جوعلم وقدرت کو ستازم ہے تو بیال سنت پرعظیم بہتان ہے کیونکہ اس کی ذات جوموجب علم وقدرت ہے کہی اس کے عالم وقادر

ہونے اوراس کے علم وقدرت کو واجب کھہراتی ہے،اس لیے کہ بیامور باہم لازم وملزوم ہیں۔
شیعہ مصنف کہتا ہے، کہ اہل سنت اللہ کو مختاج ، ناقص فی ذاتہ اور کامل بغیرہ ماننے ہیں۔
شیعہ مصنف کا بیہ قول سراسر بے بنیاد ہے، اس لیے کہ ذات خداوندی صفات لازمہ سے
موصوف ہے اور خارج میں کوئی ذات مجروعن الصفات موجود ہی نہیں، علاوہ ازیں صفات ذات اللہ
کے سوا اور کی کھی تہیں۔

شیعه مصنف لکھتا ہے، نصاری تین قدیم مان کر کا فرکھہرے ، مگر اشاعرہ کے نز دیک قد ماء کی تعداد (نو ) ہے۔

اس کا جواب ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نصاری کو اس لیے کا فرقر ارنہیں دیا کہ وہ تین قد ماء شلیم کرتے ہیں، بخلاف ازیں'' ثالث ثلاثۂ' کہنے کی بنا پرانہیں کا فرکھہرایا،قر آن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّ اللَّهُ ثَالِثُ ثَلَاثَةٍ ﴾ (المائده: ٧٣/٥)

''الله تعالیٰ تین میں سے تیسراہے۔''

اس آیت سے مستفاد ہوتا ہے کہ نصاری کا جرم خداوند لایز ال کو' ثالث ثلاث ' قرار دینا تھا، اور اسی جرم کی یا داش میں انہیں کا فر کہا گیاب اللہ تعالیٰ نے یوں نہیں فرمایا:

"وَمَا مِنُ قَدِيهٍ إِلَّا قَدِيهٌ وَّاحِدٌ-"

"صرف ایک ہی قدیم ہے اور کوئی قدیم نہیں۔"

اس برمزیدروشنی ڈالتے ہوئے فرمایا:

'دمسی ابن مریم توبس ایک رسول تھے، بہت سے رسول آپ سے پہلے گزر چکے ہیں، آپ کی والدہ ایک راست باز خاتون تھیں وہ دونوں کھانا کھایا کرتے تھے۔ (المائدہ: ۵/۵) نیز فرمایا:

''اے عیسیٰ ابن مریم! کیا تونے لوگوں سے کہا تھا، کہ مجھے اور میری والدہ دونوں کواللہ کے سوامعبود بنالو، عیسیٰ نے کہا تواس سے پاک ہے۔'' (المائدہ: ۱۱۲)

المختصر! کتاب وسنت میں بیکہیں مذکورنہیں کہ قدیم بھی اللہ کا نام ہے، اگر چہ معنوی اعتبار سے بیہ لفظ درست ہے، مزید برآں نصار کی خود اس بات کے معترف ہیں، کہ سیدنا مریم وعیسی دونوں اس کا ئنات ارضی پر بیدا ہوئے تھے، لہذا حادث تھے، پھروہ ان کوقدیم کیوں کرقر اردے سکتے تھے.....؟

#### اشاعره براعتراض اوراس کا جواب:

مزید برآں صفات الہٰی کا اثبات کرنے والے بینہیں کہتے کہ اللہ تعالیٰ ۹ قدماء میں سے ایک ہے، بخلاف ازیں ان کے نزدیک لفظ'' اللہ'' ذات وصفات دونوں کا جامع ہے، وہ صفات باری کو بھی غیر ذات قرار نہیں دیتے۔

سرور کا کنات مَلَاقِیَا فِم ماتے ہیں: '' جس نے غیر اللہ کی قسم کھائی اس نے شرک کا ارتکاب کیا۔''

حدیث صحیح میں عزت وحیات خداوندی کے حلف اٹھانے کا ذکر بھی کیا گیا ہے، اس سے معلوم ہوا کہ خداوندی عزت وحیات کی قشم حلف بغیر اللہ میں شامل نہیں ہے، حقیقت یہ ہے کہ صفات خداوندی آئے میں معدود ومحصور نہیں جبیبا کہ بعض اشاعرہ کا قول ہے، بلکہ یوں کہنا جیا ہیے کہ وہ کسی عدد میں بھی محدود نہیں ہے۔

نصاری تین اقاییم کے قائل ہیں اور کہتے ہیں کہ یہ تین جواہر ایک جوہر میں جمع ہیں، اقاییم شادہ میں سے ہراقنوم اللہ ہے جو پیدا کرتا اور رزق عطا کرتا ہے، کلمہ اور علم کے اقاییم سے کے ساتھ متحد ہیں، نصاری کا یہ قول متناقض ہے، اس لیے کہ متحد اگر صفت ہوتو صفت نہ پیدا کرتی نہ رزق عطا کرتی ہے ورنہ اپنے موصوف ہے تو وہ جوہر واحد ہے اور اگر صفت کا نام ہی موصوف ہے تو وہ جوہر واحد ہے اور وہی باپ ہونا لازم آئے گا حالانکہ نصاری اس کے قائل نہیں، اب نصاری کے عقیدہ کو ذہین میں رکھیے اور اہل سنت کے نقطہ نظریر غور سیجئے جو کہتے ہیں کہ:

'' الله تعالی ایک ہے، اس کے اساء حسنی اس کی صفات عالیہ پر دلالت کرتے ہیں اس کے سوا

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد\_ کتاب الایمان والنذور\_ باب فی کراهیة الحلف بالآباء (حدیث: ۲۰۱۳)،
 سنن ترمذی\_ کتاب النذور والأیمان\_ باب ما جاء فی کراهیة الحلف بغیر الله (حدیث: ۲۰۵۰)

 <sup>◘</sup> صحیح بخاری\_ کتاب الأیمان والنذور\_ باب الحلف بعزة الله و صفاته و کلامه، تعلیقاً فی ترجمة الباب و (حدیث: ۲۲۲، ۳۸۳)

<sup>•</sup> سنن ابی داوًد ، کتاب الایمان والنذور، باب ما جاء فی یمین النبی الله ما کانت حدیث:٣٢٦٦\_

کوئی خالق ہے نہ کوئی معبود۔'

ابن کلاب <sup>1</sup> نے جب جہمیہ کی تر دید میں کتاب تحریر کی تو انہوں نے ان کی بہن کے بارے میں ایک کہانی تصنیف کر ڈالی ، کہانی کا خلاصہ میہ ہے کہ ابن کلاب کی بہن نصرانی تھی ، جب ابن کلاب مشرف باسلام ہوا تو بہن نے اس سے قطع تعلق کر لیا ، ابن کلاب نے کہا کہ میں تو مسلمانوں کے دین میں فساد پیدا کرنے کے لیے مسلمان ہوا ہوں ، بیسن کروہ راضی ہوگئی۔

یہ کہانی گھڑنے والے کا مقصد بیتھا کہ صفات باری کا اثبات نصاری کا عقیدہ ہے، حالانکہ اہل سنت اور نصاری کے نظریات کے مابین اتنا ہی فرق ہے جتنا سراور چوٹی میں ۔ شیعہ مصنف رقم طراز ہے:

ذات خداوندی کومخلوقات کے مماثل قرار دینے والے حشویہ 🗨 کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ طول اور

• ابن کلاب برحاشیه بل ازیں گزر چکا ہے۔ شیخ الاسلام ابن تیمیه، رشک منهاج السنة (۸۵/۱) پر ابن کلاب سے متعلق ارقام فرماتے ہیں:

''ابومجرعبداللہ بن سعید بن گلاً ب بصری نے جہمیہ ومعتزلہ کی تر دید میں متعدد کتب تصنیف کیس اوران کے معائب کی قلعی کھول کرر کھ دی۔' اس سے معلوم ہوتا ہے کہ بیروہ شخصیت نہیں جس کا ذکر ابن الندیم بھی ابن کلاب پر بلا وجرافتراء پر دازی کرنے والوں کی صف میں شامل ہو گیا ہوا بن السبکی نے امام فخر الدین رازی کے والد سے ذکر کیا ہے کہ عبد اللہ بن سعید کی بن سعید القطان کا بھائی ہے گر بی بھی شخیق طلب ہے۔

شخ الاسلام ابن تیمیه رشالیهٔ منهاج السنة جلداول صفحه ۲۴۲ پرارقام فرماتے ہیں:

عمروبن عبید معتزلی نے سب سے پہلے حشویہ کا لفظ استعال کیا اور کہا کہ عبداللہ بن عمر رقائی مشوی تھے آغاز کار میں حشویہ سے عامۃ الناس مراد لیے جاتے تھے، کیونکہ حشو بھرتی کو کہتے ہیں، یعنی بھرتی کے لوگ، پھر دین میں عقلی ڈھکونسلوں کی پیروی کرنے والے تبعین سنت کو حشوی کا طعن دینے لگے، زیادہ ترمعتزلہ ان کے بیروروافض، شعوبیہ اور اہل الا ہواء یہ لفظ استعال کرتے تھے، ان کی رائے میں امام احمد بن ضبل اور ہرخص جو حدیث سے استناد کرتا اور قیاس ورائے، کونظر انداز کر دیتا ہو، حشوی ہے، جب اولین حشوی سیدنا عبداللہ بن عمر رقائی اور حشویہ میں سے اوسط سیدنا امام احمد بن ضبل سے تو ہرسیٰ کی بید لی آرز و ہے کہ ان کا بستہ فرتاک رہے اور آخرت میں انہی کے ساتھ اٹھا یا جائے۔''

عرض وعمق رکھتا ہے۔

وہ مصافحہ بھی کرتا ہے، صلحاء دنیا میں زیارت خداوندی سے بہرہ ور ہوتے ہیں۔ • داؤد کے متعلق منقول ہے کہ اس نے کہا: '' مجھ سے اللہ کی شرم گاہ اور داڑھی سے متعلق نہ پوچھواور جو چا ہو، دریافت کرو۔'' وہ یہاں تک کہتا ہے کہ میرا معبود جسم، گوشت اور خون رکھتا ہے، اس کے اعضا بھی ہیں، حشوبہ کہتے ہیں، کہ اللہ کی آ نکھیں رکھنے لگیں اور فرشتوں نے اس کی عیادت کی، طوفان آنے پر اللہ تعالیٰ اس قدررویا کہ اس کی آ نکھیں دکھنے لگیں۔

#### بقول شبعه مصنف الهل سنت مجسمه بين:

ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں، کہ ہشام بن حکم رافضی بھی تجسیم کا عقیدہ رکھتا تھا: متعدد ناقلین نے بینظر بیاس سے نقل کیا ہے، مثلًا ابوعیسی الوراق فی زرقان

**3** زرقان متعدداشخاص کا نام ولقب ہے،

ا محد بن آدم مدائنی شیعه

۲۔ محمد بن عبداللہ بن سفیان زیات بغدادی محدث

سے سیدنا ذوالنون مصری کے معاصر کا نام بھی زرقان بن محمر صوفی تھا

سم۔ اصمعی کے استاد کا نام ابوعمیر بن زرقان تھا، اس نے محد بن سائب کلبی سے روایت کی

4

ممکن ہے یہاں زرقان سے محمد بن آ دم شیعہ مراد ہو، بشرطیکہ اس نے اسلامی فرقوں سے متعلق کوئی کتاب تصنیف کی ہو، تنقیح المقال میں اس کا ذکر کرتے ہوئے مصنف نے یہ بات ذکر نہیں کی اس نے فرقہ جات پر کوئی کتاب کھی ہے، ابوالحن اشعری کی مقالات الاسلامیین میں اہل بدعت کے متعدداقوال اس سے نقل کیے گئے ہیں، کتاب الفرق بین الفرق طبع کے ۲۳۱ (ص:۲۲ و ۱۲۵) پر زرقان کا ذکر موجود ہے۔

یدداؤد الجوار بی کہلاتا تھا، امام ابوالحن اشعری نے مقالات الاسلامیین (۱/ ۲۵۸) میں اسے قائلین تجسیم میں شار کیا ہے، علامہ سمعانی نے کتاب الانساب میں ہشام بن سالم جوالیقی کے بعد اس کا ذکر کیا ہے، اور بعینہ ابن المطہر شیعہ کا ذکر کردہ فقرہ اس سے نقل کیا ہے۔

ابوعیسی الوراق شیعہ ہے، اس پر حاشیہ گزر چکا ہے، ہشام کے متعلق اس کی شہادت ایک شیعہ کی شہادت دوسر سے شیعہ کے حق میں ہے۔

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

ابن نو بختی 🕈 ، ابوالحسن اشعری ، ابن حزم 🗢 ، شهرستانی 🖲 اور علماء کی ایک جماعت نے بیعقیدہ

- ابن نو بختی ایک مجوسی خاندان سے تھا، جس نے شیعہ فدہب اختیار کرلیا تھا، حسن بن موسیٰ جو تیسری صدی میں ہوا ہے، اسی خاندان کی جانب منسوب ہے، فرق الشیعہ نامی کتاب اسی کی طرف منسوب ہے، یہ کتاب جرمنی مستشرق ریڑ نے اسام ایم میں قسطنطنیہ سے شائع کی ، یہ کتاب ۵ میں دوبارہ نجف میں چھپی شنخ الاسلام کا اشارہ اسی کتاب کی طرف ہے۔
- عن نام ونسب علی بن احمد بن سعید بن حزم ظاہری اندلسی اور کنیت ابو محمد المتوفی (۲۵۲-۲۵۲۱) ہے، یہ بہت بڑے امام، حافظ حدیث، فقیہ اور کتاب وسنت سے احکام کا استنباط کرنے والے تھے، متعدد علوم میں ماہرانہ بصیرت رکھتے تھے، ابن حزم اور ان کے والد بہت بڑے رئیس اور حکومت وسلطنت سے بہرہ ور تھے، تاہم وہ بڑے عابد اور زاہد تھے، ان کی تصانیف اتنی زیادہ ہیں کہ ان سے ایک مستقل لا ببریری قائم کی جاسکتی ہے، ابن بشکوال ان کے بارے میں ارقام فرماتے ہیں۔

'' ابن حزم اندلس بھر میں علوم اسلامیہ کے ممتاز عالم تھے، بیدلسانیات ، بلاغت وشعر وسیر و اخبار میں مہارت تامہ ر کھتے تھے، ان کی ذاتی لائبر بری میں ان کے ہاتھ کی کھی ہوئی چارسومجلدات موجودتھیں، جو اسی ہزاراوراق پر شتمل تھیں۔'' حافظ محمد بن فتوح الحمیدی کھتے ہیں۔

ذہانت و فطانت، سرعت حفظ جو دوسخا اور تدین وتشرع میں ہم نے ابن حزم سے بڑھ کر کوئی شخص نہیں دیکھا، فی البدیہ اشعار کہنے میں کوئی شخص ابن حزم کا مقابلہ نہیں کرسکتا تھا، ابن حزم پر بیحرف گیری کی گئ ہے، کہ آیا اپنے مخالف علماء کے مقابلہ میں خواہ وہ معاصر ہوں یا متقدم متشدد تھے۔

ابوانقتی محمہ بن عبدالکریم شہرستانی المتوفی (۲۷۹-۵۴۸) مؤلف کتاب الملل والنحل شافعی المذہب تھا، وفیات الاعیان طبقات الشافعیہ لا بن السبکی اور شذرات الذہب میں اس کے حالات مذکور ہیں، حافظ زہبی تاریخ الاسلام میں شہرستانی کے شاگر دابن سمعانی سے قبل کرتے ہیں کہ شہرستانی اساعیلیہ کی جانب میلان ورحجان اوران کے خرافات کی نصرت وحمایت سے تہم تھا ''الغیر ''میں مذکور ہے۔ شہرستانی اساعیلیہ کی جانب شہرستانی اساعیلیہ کی جانب میلان رکھتا تھا اور یہ غالی شیعہ تھا۔ ابن السبکی الطبقات (۴/ ۲۵) پر اپنے معاصر محمد بن عباس خوارزمی صاحب الکافی کا قول قبل کرتے ہیں:

''اگرشهرستانی کاعقیده خراب نه ہوتا اوروه ملاحده کی جانب مائل نه ہوتا، تو اسلام میں اسے ایک عظیم امام کا مرتبہ حاصل ہوتا۔'' صاحب شذرات الذہب (۴/ ۱۴۹) پر کتاب العبر سے نقل کرتے ہیں کہ شہرستانی باطنی مذہب سے متہم تھا۔

اس سے قل کیا ہے۔

ان علماء کا بیان ہے کہ سب سے پہلے جس شخص نے ذات باری پرجسم کا اطلاق کیاوہ ہشام بن حکم شیعہ تھا، سابق الذکر علماء نے بیان • بن سمعان تتمیمی .....ایک غالی شیعہ ..... سے قتل کیا ہے کہ

ایک جماعت پیدا ہوئی تھی، جس کا سرغنہ مغیرہ بن سعید تھا بیان سے ساز باز رکھتا تھا، بیاعداء دین شعوبیہ کی ایک جماعت پیدا ہوئی تھی، جس کا سرغنہ مغیرہ بن سعید تھا بیان سے ساز باز رکھتا تھا، بیاعداء دین شعوبیہ کی ایک جماعت تھی، جو بزعم خود اسلام کے استیصال کے لیے عالم وجود میں آئی تھی، مالک بن سعید اور چند ذہین شعوبیہ اس کے ممبر تھے، ان کی جانب چند عقاید و افکار منسوب ہیں، جو انہوں نے جاہل مسلمانوں کو پھنسانے اور دین اسلام سے منحرف کرنے کے لیے گھڑ رکھے تھے، دراصل بیان عقائد پر ایمان نہیں رکھتے تھے، بیان کے خصوص انکار ومعتقدات جن کا وہ داعی تھا وہ یہ تھے:

ا\_سيدناعلى اليابي

۲۔الوہیت کا ایک جزاس میں حلول کر آیا اور اس کے جسم کے ساتھ متحد ہو گیا ہے سے۔ ۳۔وہ کہا کرتا تھا، کہ بعض اوقات میں ذات خداوندی کو دیکھا بھی کرتا ہوں۔

بیان بن سمعان آیت:

﴿ هَلُ يَنْظُرُونَ إِلَّا أَنْ يَّأْتِيَهُمُ اللَّهُ فِي ظُلَل مِّنَ الْغَمَامِ ﴾ (البقره)

کی تفکیر کرتے ہوئے کہا کرتا تھا کہ سیدناعلی بادل کے سایہ میں آئیں گے، بجل کی کڑک ان کی آواز ہوگی اور اس کی چہک ان کی مسکرا ہے۔ بیان کا قول ہے، کہ سیدناعلی کے اسرار پہلے ان کے فرزند مجمہ بن حنیہ کی جانب منتقل ہوئے، اور پھران کے بوتے ابوہاشم کی طرف، پچھ عرصہ کے بعد بیان نے یہ دعوی کردیا کہ ابوہاشم کی روح اس میں حلول کر آئی ہے، اور اس طرح بطریق تناشخ اس میں الوہیت ساگئ ہے، اس اتنا میں بیان نے عمر بن ابی عفیف نامی قاصد کو مجمہ باقر کی طرف بھیج کر انہیں اپنی پیروی کی دعوت دی، مجمہ باقر نے قاصد کو حکم باقر کی طرف بھیج کر انہیں اپنی پیروی کی دعوت دی، مجمہ باقر نے قاصد کو حکم میں ان میں عبداللہ قسری ان دنوں خلیفہ ہشام بن عبدالملک کی جانب کوفہ کے گورنر تھے جب ان کو بیان بن سمعان اور وصفاء کی جماعت کے حالات موصول ہوئے تو 19 پھیں ان سب کو کوفہ کی جائع مسجد میں قبل کر دیا، وصفاء کی جماعت میں شامل ہونے والے نہ تو وہ کیسانیہ تھے جو مجمہ بن حنفیہ کے نام سے لوگوں کو دھو کہ دیا کرتے تھے اور نہ سیدنا دران کی آل کا نام لے کرفریب دینے والے امامیہ، بخلاف ازیں بیلوگ کرسول اللہ شکا پیٹم کے صحابہ و تابعین کے خلاف حقد وعداوت کا داعیہ لے کرا تھے تھے اور یہی چیز ان کوایک پیٹیٹ فارم پرلانے کا موجب بنی۔

اللہ تعالیٰ کی صورت انسان جیسی ہے، اس کا صرف چہرہ محفوظ رہے گا باتی جسم فنا ہو جائے گا، خالد بن عبداللہ قسری نے اسے قبل کر دیا تھا، مغیرہ بن سعید سے منقول ہے کہ اس کا معبود نور سے بنا ہوا ایک شخص ہے اس کے سر پرنور کا تاج رکھا ہے، اس کے اعضاء انسانوں جیسے ہیں وہ شکم اور دل بھی رکھتا ہے ابجد کے حروف اس کے اعضاء کی تعداد کے مطابق ہیں، وہ مردول کو زندہ کرنے کے دعوے دارتھا اور لوگوں کو شعبدہ بازی کے کرتب دکھایا کرتا تھا، چنا نچہ لوگوں نے اس کی نبوت کا دعوی کردیا۔

خالد بن عبداللہ نے (اپنے عہد امارت میں) اسے قبل کر دیا، ابومنصور کے متبعین جن کو منصور یہ ہے متبعین جن کو منصوریہ کہا جاتا ہے، اس سے قبل کرتا ہیں کہ اس نے کہا:'' آل محمد آسان ہیں، اور شیعہ زمین ہیں، اس کا دعویٰ تھا کہ مجھے آسان پر لے جایا گیا، میرے معبود نے میرے سر پر ہاتھ بھیرا اور کہا'' جاکر

ابومنصور عجلی کوفہ کا رہنے والا تھا وہاں اس کا ایک مکان بھی تھا، کہا جاتا ہے کہ یہ عبدالقیس کے موالی میں سے تھا، یہا ما م باقر الہتو فی (۵۹۔ ۱۱۱) کا معاصر تھا، اور آپ سے ملاکرتا تھا، اس کے خلاف اسلام عقائد سے تنظر ہوکرامام باقر اس سے بیزار ہوگئے تھے، امام باقر کی وفات کے بعد آلا میں اس نے امام باقر کے وصی ہونے کا دعویٰ کر دیا، اور کہنے لگا، سیدنا علی، حسن وحسین، علی بن حسین اور محمد باقر سب انبیاء تھے اور وہ بھی نبی ورسول ہے، اس کی چھٹی پشت تک نبوت جاری رہے گی، ان میں سے آخری شخص" القائم ''ہوگا، جیسا کہ شیعہ علماء میں سے الکشی نے اعتراف سب سے پہلے ابن سبانے الوصی کالفظ اختراع کیا، اسی طرح شیعہ فضلاء میں سے الکشی نے اعتراف سب سے پہلے ابن سبانے الوصی کالفظ اختراع کیا، اسی طرح شیعہ فضلاء میں سے نو بختی کے بیان کے مطابق" القائم'' کالفظ اختراع کرنے والا ابو منصور تھا، گویا شیعہ حضرت علی کووصی قرار دینے میں ابن سبا کے شاگر دہیں اور نہ خانے میں چھپ رہنے والے مشکوک الولا دت کو القائم کالقب عطاکر نے میں ابومنصور کے تلمیذر شید ہیں، ابومنصور کہا کرتا تھا، کہ جمجھے آسان پر لے جایا گیا، اللہ تعالی نے میرے سر پر ہاتھ پھیرا اور سریانی زبان میں میرے ساتھ بات آسان پر لے جایا گیا، اللہ تعالی نے میرے سر پر ہاتھ پھیرا اور سریانی زبان میں میرے ساتھ بات چیت کی پھر مجھے زمین پر اتارا گیا، آئیت ذیل میں:

﴿ وَإِنْ يَّرَوُ الْ كِسَفًا مِّنَ السَّمَاءِ ﴾ (الطور: ٤٤)

جو کسف کا لفظ وارد ہے، اس سے میری ذات مراد ہے، بعد ازاں کہا کرتا تھا، کہ کسف سے ذات الہی (یعنی خود ابومنصور) مراد ہے، وہ اپنے اتباع کو کہا کرتا تھا کہ مخالفین کا گلا گھونٹ کر انہیں قتل کر دیا کرو، جب یوسف بن عمر تقفی خلیفہ ہشام بن عبد الملک کی جانب سے کوفہ کا گورنر مقرر ہوا تو اس نے ابومنصور کو پکڑ کرسولی پر چڑھا دیا، یہ واقعہ ۱۲ اچے اور ۲۱ اچے کے درمیان وقوع پذیر ہوا، ان دنوں یوسف بن عمر عراق پر حکمران تھا۔

میرے دین کی تبلیغ سیجئے۔''منصوریان الفاظ کے ساتھ حلف اٹھایا کرتے تھے: ''آلا وَ الْکَلِمَةَ ''ابو منصور کا قول ہے منصور کا قول ہے کہ اللہ تعالی کو، اس کا قول ہے کہ رسالت بند نہیں ہوئی، اس کی رائے میں جنت ایک آ دمی کا نام ہے، اور جہنم بھی۔

وہ محر مات ،خون ، مر دار اور نثراب کو حلال قرار دیتا تھا اور کہا کرتا تھا کہ بیقو موں کے نام ہیں ،
اللہ تعالیٰ نے ان کی دوستی کو حرام تھہرایا ہے ، وہ فرائض کو بھی ضروری تصور نہیں کرتا تھا اور کہتا تھا کہ بیہ
آ دمیوں کے نام ہیں ، جن سے دوستی لگانا واجب ہے ، پوسف بن عمر نے اسے قتل کر دیا تھا ، فرقہ
نصیر بیہ • والے منصور بیہ سے ملتے جلتے تھے۔

سے ریے محمہ بن نصیر کے پیرو ہیں ، محمہ بن نصیر بنی نمیر کے موالی سے تھا، اور گیار ہویں امام حسن عسکری المتوفی السرے میں امام میں ان کے بہاں جایا کرتا تھا، جب رہے الاول: ۲۲۲ھ میں امام عسکری لا ولد فوت ہوگئے، تو آپ کے عقیدت مند اور ملا قاتی اس حقیقت کا اعتراف کر کے اپنے اپنے کاموں میں لگ گئے اور خانہ نشین ہوگئے، امام حسن عسکری کے بھائی سید جعفران کی تدفین و تکفین میں مشغول ہوگئے، اور اس اساس پر اس کا ترکہ الگ کیا کہ کوئی اولا دنہیں، آپ کا کنبہ اور سب علوی اس حقیقت سے آشنا تھے، کہ امام عسکری بے اولا دہیں، اس وقت ایک افسر بھی وہاں موجود تھا جس کے پاس ایک رجٹر تھا، اس میں علویہ کی تاریخ ولادت مذکور تھی، اس وقت بیدایک طے شدہ حقیقت تھی کہ امام عسکری لا ولد تھے۔

تا ہم نام نہادائمہ اہل بیت کے اردگر دگھو منے والے غالی شیعہ کواس سے بڑا دکھ ہوا اور انہوں نے سمجھا کہ جس امرکی بنا پر وہ اہل اسلام کے خلاف جھوٹی روایات وضع کیا کرتے تھے اب وہ باقی نہیں رہا، بڑی سوچ بیجار کے بعد انہوں نے اس کا ایک حل تلاش کیا، اور وہ تھا امام غائب کا نظریہ.....!

انہوں نے بینظر بیاختراع کیا کہ امام حسن عسکری کے یہاں ان کی وفات سے پانچ سال پہلے ایک لڑکا تو لدہوا تھا اور وہ بمقام سامرا آپ کے گھر کے تہ خانہ میں پوشیدہ ہے، اس نظریہ کا موجد یا مشیر محمد بن نصیر تھا، محمد بن نصیر چاہتا تھا کہ وہ بارھویں من گھڑت امام اور ان کے اتباع وانصار کے مابین ایک واسطہ قرار پائے ، اس واسطہ کو شیعہ اپنی اصطلاح میں 'الباب' (دروازہ) کہتے تھے، امام حسن عسکری اور ان کے والد کا ایک خادم تھا جو اس کے گھر کے قریب ایک دکان میں گھی اور زیت فروخت کیا کرتا تھا، اس کا نام محمد عثان بن سعید تھا، اس کا ایک بیٹا بھی امام کی خدمت میں اپنے باپ کا ہاتھ بٹایا کرتا تھا اس کا نام محمد عثان تھا۔ محمد بن نصیر جیسے نو وارد کو'' الباب' کے منصب پر فائز کیا گیا تو ہو سکتا ہے کہ دوسرے رفقاء اس پر رشک کرنے لگیں ،خصوصاً جب کہ پروگرام میں یہ بات بھی شامل تھی کہ

.....

فرضی امام کے لیے ان کے اتباع سے صدقہ فراہم کیا جائے، بریں بنا یہ بہتر ہوگا کہ گھی فروش اوراس کے لڑکے کو یہ منصب تفویض کیا جائے ، انہوں نے سوچا کہ بیامانت محمد بن نصیرا لیے بااثر آدمی کی بجائے گئی فروش اوراس کے لڑکے کے پاس رہے، شیعہ اس حقیقت سے بخوبی آگاہ تھے کہ گھی فروش امام غائب کے والد اور داداکی خدمت میں رہ چکا ہے اوراس طرح بیراز محفوظ رہے گا اور لوگ اسے زائل کرنے کی کوشش نہیں کریں گے، اس کے عین برخلاف محمد بن نصیر 'الباب' کا منصب اختیار کرنے پرتلا ہوا تھا، گراس کے شرکاء مشورہ ہر قیمت پر اسے اس منصب سے محروم کرنا چاہتے تھے، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ محمد بن نصیر نے ناراض ہو کر امام غائب ہی سے انکار کردیا، حالانکہ وہ خود اس عقیدہ کا تصنیف کنندہ تھا، چنانچہ اس نے شیعہ کا ایک جدید فرقہ تیار کرنے کی بنا ڈالی جن کے افکار و معتقدات بڑے بجیب وغریب ہیں، اس نے شیعہ کا ایک جدید فرقہ تیار کرنے کی بنا ڈالی جن کے افکار و معتقدات بڑے بجیب وغریب ہیں،

مشہور شیعہ غالم نوبختی اور دیگر متقد مین شیعہ بہت ہی رسوا کن باتوں کو محمد بن نصیر کی جانب منسوب کرتے ہیں، محمد بن نصیر بذات خود اپنے رفقاء و معاصرین سے متعلق ایسی باتوں کی تشہیر کیا کرتا تھا، اس کی تفصیلات ان کتب میں موجود ہیں جواسلامی فرقہ جات اوران کے عقائد وافکار کے بارے میں تحریر کی گئی ہیں۔

شیعه کا فرقه نصیریه مختلف مراحل و ادوار سے گزرا ہے، یہاں تک که شیخ الاسلام ابن تیمیه رسم الله المتوفی (۱۲۸ ـ ۲۸۷ ) کا زمانه آیا، شیخ الاسلام کا تلمیذر شید شیخ شہاب الدین احمد بن محمود بن لهری شافعی نصیریه کے بارہ میں لکھتا ہے:

نصیریہ کہتے ہیں کہ سیدناعلی رب ہیں، محمہ حجاب اور سلمان فارسی''الباب' (دروازہ)، جس اللہ نے زمین و آسان کو پیدا کیا تھا وہ سیدناعلی ہیں، آپ ارض وسا کے امام ہیں، اللہ (سیدناعلی) کے اس عالم ارضی پر ظاہر ہونے کا مقصد بیتھا کہ مخلوقات اس سے مانوس ہوں، وہ بندوں کو اپنی معرفت وعبادت کا طریقہ بتائے، فرقہ نصیریہ کے ہرفرد پر بیفریضہ عائد ہوتا ہے کہ وہ مختلف انوار وادوار میں ایسے امام اور رب کو بہجانے اور ہرزمانہ میں اس کے اسم ومعنی میں جو تبدیلی ہوتی ہے اسے بہجا نتارہ، سب سے پہلے فرد کا بہجانے اور ہرزمانہ میں اس کے اسم ومعنی میں جو تبدیلی ہوتی ہے اسے بہجا نتارہ، سب سے پہلے فرد کا نام آدم اور مفہوم شیٹ تھا، بعد از ال اسم یعقوب اور معنی یوسف کے ہراسم موسیٰ اور معنی یوشع پھرنام سلیمان اور مفہوم آصف پھرنام عیسیٰ میسیٰ اور مفہوم شمعون تھا پھرنام محمد اور مقصود علی شے، ایک شیعہ شاعر کہتا ہے:

ما بیل، شیث، بوسف و بیشع آصف شمعون الصفا حیدر

نصیریه به قدامت عالم اور تناسخ کاعقیده رکھتے ہیں ، یہ جی اٹھنے کے منکر ہیں ، اور جنت وجہنم کوایک دنیوی رمز قرار دیتے ہیں نصیر یہ کے نز دیک یانچ نمازوں سے پنجتن بعنی سیدناعلی جسن وحسین محسن اور فاطمہ ٹھاکٹڑ مراد ہیں،ان کا خیال ہے کہ پنجتن کا نام ذکر کرنے کے بعد غسل جنابت وضواور نماز کے باقی شروط واجبات کی ضرورت باقی نہیں رہتی،ان کےنز دیک روز ہ ہے تیس مر داورتیس عورتوں کےاساء مرادیں۔ ان کے نزدیک شراب حلال ہے، بقول ان کے (نعوذ باللہ من ذلک ) سیدنا فاروق اعظم رہالٹیُّ (خاکش بدہن )سب سے بڑے البیس تھے، پھر سیدنا ابو بکر، پھر سیدنا عثمان نصیر بیکی اصطلاح ہے، پانچے بیتیم اور بارہ نقیب۔ آ تھویں اور نویں صدی ہجری میں مصری حکومت کے یہاں نصیریہ سے متعلق سرکاری معلومات موجود تھیں، جن کوابوالعباس احم علی قلقشندی الہتو فی ا<u>۸۲ھ</u>نے اپنی کتاب صبح الاعشٰی (۱۳/ ۲۴۹\_۲۵۱) پر جمع کیا تھا،نصیریہ کے عقاید سے اخذ کر کے قانون بنایا گیا تھا کہ عدالتوں میں جب حلف دینے کی ضرورت لاحق ہوتو انہیں کس طرح حلف دیا جائے ،نصیریہ کے متعلق سرکاری معلومات کا خلاصہ بیہ ہے کہ ا۔ سیدناعلی کی سکونت گاہ بادل ہے۔ ۲۔ بادل دیکھ کرنصیر ہیکہا کرتے تھے: ''السلام علیک یا ابالحس''

سے بادل کی گرج سیدناعلی کی آ واز ہے اور بجل کی چیک آپ کی ہنسی ہے، اسی بنا پر وہ بادل کی تعظيم بجالاتے تھے۔

سیدنا سلمان فارسی بھی رسول تھے۔

سم۔ نصیریہ سیدناعلی کے قاتل ابن کمجم کو بنظر استحسان دیکھتے ہیں، بقول ان کے ابن کمجم نے لا ہوت (سیدناعلی ) کو ناسوت ( عالم ارضی ) سے چھڑا یا،ابن سمجم پرلعنت کرنے والوں کو وہ خطا کارقرار دیتے ہیں۔

مري المعطل الله العمرى المتوفى ( ٠٠٠ ـ ٩٨ ـ ) ايني تصنيف" التعريف بالمصطلح الشريف" - ٥- ابن فضل الله العمرى المتوفى ( ٠٠٠ ـ ٩٨ ـ ) ايني تصنيف " میں لکھتے ہیں کہ نصیر بیشراب کی تعظیم بجالاتے اوراسے نورتصور فرماتے ہیں۔

۲۔ نصیر بیری رائے میں انگور کی بیل قابل تعظیم ہے اور اس کا اکھاڑنا گناہ ہے، کیونکہ اس سے شراب تیار کی جاتی ہے۔

میں نے نصیر ریہ کے افکار ومعتقدات اور سیر وسوائح میں خاصی طوالت سے کام لیا ہے کیوں کر اس فرقہ کے افراد ہنوز دیار شام کے علاقہ لا ذقیہ میں یائے جاتے ہیں، تازہ ترین مردم شاری کے مطابق ان کی تعداد ۲۸۹۰۰۰ (دو لا کھ نواسی ہزار ) ہے، فرانسیسی استعار کے زمانہ میں اہل فرانس نے اس فرقہ کے ابوالخطاب ● کے اتباع خطابیہ سے متعلق مذکور ہے کہ ان کی رائے میں ائمہ، انبیاء ورسل کا درجہ رکھتے ہیں، ان میں دو رسول ہر وقت موجود رہتے ہیں، ایک ناطق اور دوسرا ساکت، رسول ناطق محمد مُثَالِثَائِم ہیں، اور رسول صامت سیدناعلی رٹائٹی اس فرقہ کے لوگ ابوالخطاب کی عبادت کیا کرتے تھے، ابوالخطاب نے جب خلیفہ منصور کے خلاف خروج کیا تو عیسلی بن موسیٰ نے اسے کوفہ میں قتل کر دیا، خطابیہ کے نز دیک اپنے اعوان وانصار کے لیے جھوٹی شہادت دینا جائز ہے۔

#### شیعه کے فرقے اوران کے عقائد وافکار:

شیعہ کے فرقہ بزیعیہ 🗨 ہے متعلق منقول ہے کہ ان کی رائے میں جعفر بن محمد اللہ تھے، نیزیہ کہ

مغرب رہنے والے بربر کے سے حالات پیدا کر دیئے تھے، جن کی تفصیل یہاں خارج از بحث ہے،
نصیریہ نے سرزمین شام میں بود و باش رکھتے ہوئے، تاریخ میں پہلی مرتبہ اپنا نام تبدیل کر کے'' علویہ'
رکھ لیا، نصیریہ میں سے صالح العلی نے انقلاب فرانس کے زمانہ میں بڑا کام کیا تھا، ان میں سے ایک شخص
سلمان المرشد نامی نے تقیہ کے عقیدہ کے عین برعکس علانیہ رب ہونے کا دعویٰ کیا تھا، زمانہ نے نصیریہ میں
ایسے ذبین آ دمی پیدا کر کے بیٹا بت کر دیا ہے کہ مرور زمانہ کے باوصف نصیریہ کے قدیم افسانے تا حال
یوری طرح صفح ارضی سے محونہیں ہوئے۔

- ابوالخطاب بن الى زينب سے متعلق و يکھئے ہمارا مقالہ: " مَنُ هُمُ الْعُبَيْدِيُّوُنَ "مجلّه الاز ہر: ١١٨، ١١٨ (م ٢٥ج ٤ جمادى الاولى ٣٢٣)
- یہ برایع بن بونس بافندہ کے بیرو تھے، جوامام جعفر صادق الہتو فی (۸۳۔۱۴۸) کا معاصرتھا، یہ اکثرامام موصوف کے گھر کے اردگرد گھوما کرتا تھا، جس سے اس کا مقصد اپنے غالی شیعہ کے لیے ان کا تعاون حاصل کرنا تھا، چونکہ یہ واشگاف الفاظ میں اپنا مقصد بیان کر دیا کرتا تھا، اس لیے امام جعفر نے اسے اپنی خصوصی لعنت کی آماج گاہ قرار دیا، اس کے رفقاء دین اسلام کی تخریب و تغییر کے لیے کوشاں رہتے تھے، خصوصی لعنت کی آماج عفر کی صحبت و رفاقت اور الفت ومودت کے مدعی تھے، وہ امام جعفر اور ان کے آباء کے برستار بھی تھے۔

بزلیع امام جعفر کی الوہیت کے عقیدہ کے ساتھ ساتھ اپنے اور دوسروں کے لیے نزول وحی کا بھی دعو بے دارتھا، وہ کہا کرتا تھا، جب شہد کی مکھی پروحی نازل ہوسکتی ہے،تو ہم پر بالا ولی جائز ہوگی، جب بزلیع کوتل کیا گیا تو امام جعفرصا دق نے فرمایا:

" الحمدالله! ان مغیریه کے حق میں سب سے بہتر چیز قتل ہے، اس کئے کہ بیصرف حب اہل بیت پر ہی

ہرمومن پروحی اتاری جاسکتی ہے،امام ابوالحسن اشعری فرماتے ہیں۔

( و تکھئے مقالات الاسلامیین: ۱/۸۰)

بعض لوگ سیدنا سلمان فارسی ڈھٹٹ کی الو ہیت کا عقیدہ رکھتے ہیں ، نیز صوفیہ میں سے بعض زہاد
کا خیال ہے کہ اللہ تعالیٰ لوگوں میں حلول کر آتا ہے ، وہ جب کوئی اچھی چیز دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ
اس میں ذات خداوندی حلول کر آئی ہے۔ ان کا خیال ہے کہ بندہ جب اپنے معبود تک رسائی
حاصل کر لیتا ہے ، تو اس سے واجبات ساقط ہوجاتے ہیں ، بعض غالی روح القدس کو اللہ تصور کرتے
ہیں بیروح پہلے رسول اللہ مَنْ ﷺ میں تھی ، پھر سیدنا علی اور پھر سیدنا حسن میں منتقل ہوگئی۔

رفتہ رفتہ بیام منتظر <sup>©</sup> تک پینچی، بیسب ائمہ شیعہ کی نگاہ میں عقیدہ تناشخ کی بنا پرالوہیت کے مقام پر فائز ہیں، بعض شیعہ سرور کا ئنات کو برا بھلا کہتے ہیں اور سیدناعلی کوالہ قرار دیتے ہیں، ان کا

اکتفاء نہیں کرتے بلکہ ان کی دلی آرزویہ ہوتی ہے کہ لوگ دین اسلام سے منحرف ہوجائیں۔'' مغیریہ مغیرہ بن سعید کے پیروشھے،ان کا ذکر قبل ازیں کیا جاچکا ہے۔

• صوفیه کانظریه حلول ایک خطرناک مرض ہے، اعداء اسلام نے جس کے جراثیم کودین اسلام کے جسم میں پھیلا دیا تھا، اگر اسلام کے اصول ومبادی دیگر فدا ہب وادیان کے مقابلہ میں اقوی واکمل نہ ہوتے تو وہ ان عظیم مصائب کے سامنے ٹھر نہ سکتا اور شیع وفلسفیا نہ تصوف کا سیلاب اسے خس و خاشاک کی طرح بہالے جاتا، امام شافعی پڑالٹ فرماتے ہیں: '' جو مخص علی اصبح تصوف کا مسلک اختیار کرے اور چیاشت کے وقت تک صوفی رہے اس کے احمق ہونے میں شبہیں۔' (و کیھئے حلیہ الاولیاء ابو نعیم نیز مقدمہ صفہ الصفوۃ لا بن الحجوزی)

صوفیہ فلسفہ غیب کے مسئلہ میں اس قدر منہمک ہوئے کہ اس ضمن میں وارد شدہ نصوص صریحہ وصیحہ کو بھی نظر انداز کر دیا،اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ وہ اپنے او ہام وظنون میں ڈوب کر اس دھوئیں کی طرح ضائع ہوگئے جو فضا میں منتشر ہوجا تا ہے،ان کی حالت اس تزکا جیسی ہے جس سے آدمی لٹک جاتا ہے،مگر اس کا انجام کی ختم ہوتا۔

سینعه کا فرضی امام ہے جوان کے زعم کے مطابق امام حسن عسکری کا بیٹا ہے، بقول شیعه وہ تا ہنوز بقید حیات ہے اس کی موت سے قبل سیدنا ابو بکر وغمر اور صحابہ النظام آئیں دوبارہ زندہ کیے جائیں گے وہ ان سے انتقام لے گا، ان کے انصار واعوان کو سخت سزائیں دے کر صفحہ مستی سے مٹا ڈالے گا، پھر شیعه کی دولت عظمی قائم کرے گا اور مرجائے گا۔

عقیدہ بیہ ہے کہ سیدنا علی نے محمد مُٹاٹٹیئم کواپنی الوہیت کی توضیح واشاعت کے لیے بھیجا تھا مگر آپ رسول بن بیٹھے۔

بعض شیعه کا قول ہے کہ اللہ تعالی نبی مَلَا لَیْمَ ، حضرت علی ،حسن وحسین اور فاطمہ میں حلول کر آیا ہے (مقالات اسلامیین: ۸۲/۱) مندرجہ ذیل پاپنچ حضرات ان کی ضد ہیں۔حضرت ابوبکر،عمر،عثمان، معاویہ، اور عمر و بن عاص۔

شیعہ کا ایک فرقہ السبیئۃ کہلاتا ہے بیعبداللہ بن سبا کے پیرو ہیں۔ان کاعقیدہ ہے کہ حضرت علی فوت نہیں ہوئے وہ دنیا میں لوٹ کر آئیں گے اور کر ہُ ارضی کوعدل وانصاف سے بھر دیں گے۔

السيد الحميرى كا نقطة نكاه بيتها كمروك لوث كردنيا مين آئيس كـاس كاشعره ب:

اِلَى يَوُمٍ يَؤُبُ النَّاسُ فِيهِ اللَّى دُنْيَاهُمُ قَبُلَ النَّاسُ الْحِسَابِ اللَّى دُنْيَاهُمُ قَبُلَ الْحِسَابِ اللَّى دُنيا كَى طرف لوط آئيں گے۔''

بعض شیعہ بیاعتقا در کھتے ہیں کہ اللہ تعالٰی نے جملہ امور حضرت محمد مَثَاثِیَّا ہِمُ کُوتفویض کر دیے تھے چنانچہ آب نے دنیا کو پیدا کیا اور اس کا نظام قائم کیا۔

شیعه اس زعم میں مبتلا ہیں، کہ ائمہ شرعی احکام کومنسوخ کر سکتے ہیں اور فرشتے وحی لے کر ان پر نازل ہوتے ہیں، بعض شیعہ بادل کوسلام کہتے اور بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ ان میں سیرناعلی قیام پذیر ہیں، امام اشعری نے اس کے علاوہ کچھاور با تیں بھی ذکر کی ہیں، اس وفت تک نصیر بیہ اور اساعیلیہ عالم وجود میں نہیں، آئے تھے۔ ●

مطلب یہ ہے کہ ابھی تک نصیر یہ اور اساعیلیہ نے علانیہ اپنی دعوت کا آغاز نہیں کیا تھا، ورنہ نصیر یہ کا داعی محمد بن نصیر نمیری امام حسن عسکری کی زندگی میں بڑی مستعدی سے اپنا کام کر رہا تھا، امام ابوالحسن اشعری نے ''دنمیر یہ' کے نام کے تحت مقالات کی (۸۵،۸۴ ) پرنصیر یہ کا ذکر کیا ہے مگر ان دنوں اس فرقہ کے پیرو بہت تھے، فرقہ اساعیلیہ کا اولین موسس امام جعفر صادق کے اصحاب میں سے ابوالحطاب بن ابی زینب تھا، یہ وہی شیطان ہے جس نے امام موصوف کے بیٹے اساعیل کو بگاڑ دیا تھا، پھر میمون القداح اور اس کا بیٹا علی امام جعفر صادق کے پوتے محمد بن اساعیل بن جعفر پر چھا گئے، جب سعید بن احمد بن حسن بن محمد بن عبد الله بن میمون القداح کا زمانہ آیا تو اس نے اپنا نام عبید الله مہدی رکھ لیا اور یہ دعویٰ کیا کہ وہ اساعیل کی نسل میں سے ہے، حالانکہ وہ آپ کے سی بوتے کا روحانی متبئی تھا، اساعیلیہ کے ہاں یہ بات اساعیل کی نسل میں سے ہے، حالانکہ وہ آپ کے سی بوتے کا روحانی متبئی تھا، اساعیلیہ کے ہاں یہ بات

شیعه نصیر بیر کے اشعار ہیں:

#### شيعه كے عجيب وغريب عقائد:

اَشُهَدُ اَلُهُ اللهُ ا

شیعہ کے نزد یک رمضان کا مقدس مہینہ تیس آ دمیوں کے ناموں سے عبارت ہے مندرجہ بالا معائب (غلط عقائد )کے اولیں بانی وموسس شیعہ ہیں۔

شیخ الاسلام ابن تیمیه رشاللهٔ شیعه مصنف کو مخاطب کرتے ہوئے فر ماتے ہیں:

''جو بات تم نے نقل کی ہے، وہ ائمہ سنت ، فقہاء حفاظ حدیث اور مشائخ طریقت میں ہے کسی نے بھی نہیں کہی، ہم کسی شخص کونہیں جانتے جواللہ کے جسم اور اس کے طول ومق کا عقیدہ رکھتا ہو، اس ضمن میں سب علماء یک زبان ہیں کہ اللہ تعالیٰ کو آخرت میں دیکھا جا سکے گا، دنیا میں نہیں ، احادیث

عام طور سے رائج ہے کہ جوشض کفر والحاد میں ان کا ہم نو اہواور کفریات کی تبلیغ واشاعت کے لیے جان تک دینے کے لیے تیار ہووہ اسے بیٹا قرار دیتے ہیں۔ (مجلۃ الازہرم: ۲۵، ج۵ ۵ ۱۲۳) اساعیلیہ نے چوشی صدی ہجری میں شالی افریقہ میں اپنی سلطنت قائم کر لی تھی ،قبل ازیں مختلف دیار وامصار مثلاً عراق، شام، یمن اور شالی افریقه میں وہ الحاد کی خفیہ دعوت دیتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ ادیان وملل کی تاریخ لکھنے والے قدیم مصنفین مثلاً امام اشعری وغیرہ نے ان کا ذکر نہیں کیا۔

شیعه مصنف کو چاہیے تھا کہ وہ اس قائل کا نام ذکر کرتا، ورنہ دروغ گوئی ہر کسی کے لیے ممکن ہے،
م نے حشوبہ کا ذکر کیا ہے مگر کسی متعین خص کا نام نہیں لیا، نہ جانے وہ کون ہیں؟ اورا گرحشوبہ ہے تم اہل حدیث مراد لیتے ہوتو وہ خالص سنت کے ہیرو ہیں، اور ان میں ایک خص بھی تمہاری ذکر کر دہ بات کا معتقد نہیں خلاصہ کلام! اس بات میں بھی تہہاری کذب بیانی الم نشرح ہوئی اور دوسر بے اقوال میں بھی۔ جہاں تک مشبہہ کے لفظ کا تعلق ہے اس میں شبہ ہیں کہ جمیع اہل سنت ذات باری کو مخلوقات کی مماثل شدہ سے منزہ قرار دینے میں یک زبان ہیں، مشبہہ وہ لوگ میں جو صفات باری کو صفات مخلوق کے مماثل قرار دیتے ہیں، اہل سنت ذات خداوندی کو ابنی صفات سے متصف قرار دیتے ہیں جوخود کے مماثل قرار دیتے ہیں، اہل سنت ذات خداوندی کو بلاتح یف و تعطیل اور بدون تکییف و اللہ تعالیٰ یا نبی کریم علی تھیں، وہ صفات اللی کا اثبات کرتے ہیں مگر ان کی مثل کسی کو قرار نہیں دیتے، اللہ مشیل تسلیم کرتے ہیں، وہ صفات اللی کا اثبات کرتے ہیں مگر صفات سے معطل قرار نہیں دیتے، اللہ طرح وہ ذات خداوندی کو عیوب و نقائص سے منزہ مانتے ہیں مگر صفات سے معطل قرار نہیں دیتے، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔

﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١/٤٢) "اس كي مثل كوئي چيزنهيں ـ"

اس آیت سے ان لوگوں کی تر دید مقصود ہے جو صفات الٰہی کو صفات مخلوق کی مثل قرار دیتے ہیں،قرآن میں فرمایا:

﴿ هُوَ السَّمِيْعُ الْبَصِيْرُ ﴾ ''وه سننے والا د يكھنے والا ہے۔''

یہ آیت ان لوگوں کی تر دید میں وار دہوئی ہے جواللہ تعالیٰ کوصفات سے معطل کھہراتے ہیں۔

# منكرين صفات كاوبام وخيالات:

اہل سنت اللہ تعالیٰ کو صفات نقص مثلاً نیند، اونگھ، نسیان اور عجز وجہل سے منزہ مانتے اور ان صفات کمال کے ساتھ موصوف قرار دیتے ہیں جو کتاب وسنت میں وارد ہوئی ہیں، بخلاف ازیں منکرین صفات ذات الٰہی کی صفات کا اثبات کرنے والے ہرشخص کومشبہہ تھہراتے ہیں، باطنیہ یہاں تک کہتے ہیں کہ:

''جو خص اللہ تعالیٰ کو اساء حسیٰ سے موسوم کرتا ہے وہ مشہد میں سے ہے اور جو ذات باری کو جی اور علیم قرار دیتا ہے، وہ اس کو زندہ اور صاحب علم لوگوں کی مثل گھراتا ہے، جو اللہ تعالیٰ کو سمیع و بصیر کہتا ہے وہ اسے آ دمی کی مانند تصور کرتا ہے، اور جو اللہ کو رؤف و رحیم تسلیم کرتا ہے وہ اسے رسول اللہ علیہ اس کے کہ اس طرح باقی اللہ علیہ کا مماثل گھراتا ہے، ہم ذات خداوندی کو موجود بھی نہیں کہتے اس لئے کہ اس طرح باقی موجودات صفت و جود میں اس کی شریک گھریں گی ، بعینہ ہم اسے معدوم، جی اور میت بھی نہیں کہتے۔ ہم باطنیہ کے ان نظریات کے جواب میں کہتے ہیں کہ اس سے ذات خداوندی کا ممتنع الوجود ہونا لازم آتا ہے، اس لیے کہ جس طرح نقیصین کا اجتماع ممکن نہیں اسی طرح ان کا ارتفاع بھی ممنوع ہونا لازم آتا ہے، اس لیے کہ جس طرح نقیصین کا اجتماع ممکن نہیں اسی طرح ان کا ارتفاع بھی ممنوع ہونا لازم آتا ہے، اس لیے کہ جس طرح نقیصین کا اجتماع کمکن نہیں ہوتی بلکہ یہ فریب دہی کی ایک بد ذات باری یہ نہیں اور وہ نہیں، ظاہر ہے کہ اس سے حقائق کی نئی نہیں ہوتی بلکہ یہ فریب دہی کی ایک بد ترین قسم ہے، جو خص ذات باری کی تین قسمیں ہیں:

- ا۔ حقائق کا انکار کرنا
- ۲\_ حقائق میں توقف کرنااور کوئی فیصلہ صادر نہ کرنا۔
  - س۔ حقائق کوظنون واوہام کے تابع کر دینا۔

بعض علاء کے نز دیک سفسطہ کی ایک چوتھی قتم بھی ہے ،اوروہ بیہ ہے کہ

ہ۔ یہ کا ئنات ارضی جاری وساری ہے اور اسے کہیں قر ارنہیں۔

باطنیہ کی ہےراہ روی کا رازاس امر میں مضمر ہے کہ لفظ تشبۃ میں اجمال وابہام پایا جاتا ہے، دنیا کی ہر دو اشیاء کے مابین ایک قدر مشترک موجود ہے، جس کی بنا پر ذہن میں وہ دونوں چیزیں ہم آ ہنگ نظر آتی ہے، تاہم بیضروی نہیں کہ وہ دونوں اس قدر مشترک میں برابر ہوں بخلاف ازیں اکثر اوقات اشیاء کے درمیان قدر مشترل میں تفاضل پایا جاتا ہے، مثلاً جب کہا جاتا ہے کہ فلاں فلاں زندہ بیں اور فلاں فلاں صاحب علم ہیں تو اس سے بیلاز منہیں آتا کہ وہ علم و حیات میں ایک دوسرے کی مثل ہوں، اور نہ بیہ کہ ایک شخص کی حیات وعلم بعینہ دوسرے کی حیات وعلم ہے۔ مزید برآں اس سے مثل ہوں، اور نہ بیہ کہ ایک شخص کی حیات وعلم بعینہ دوسرے کی حیات والل

یہ نتیجہ بھی برآ مرنہیں ہوتا کہ وہ دونوں کسی موجود فی الخارج میں باہم تہم وشریک ہیں، جہم بن صفوان اللہ تعالیٰ کوان اساء سے موسوم نہیں کیا کرتا تھا، جس سے مخلوقات کو موسوف کیا جاتا ہے، البتہ وہ ذات باری کو قادر و خالق کہا کرتا تھا، اس کی وجہ یہ ہے کہ جم جبر کاعقیدہ رکھتا تھا، اس کے نزدیک بندے میں قدرت نہیں پائی جاتی، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ: '' اللہ تعالیٰ باقی اشیاء کی طرح شے نہیں ہے۔' اس سے قدرت نہیں پائی جاتی، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ: '' اللہ تعالیٰ باقی اشیاء کی طرح شے نہیں ہے۔' اس سے ان کا یہ تصود ثابت کرنا ہے کہ تشبیہ کی حقیقت اس سے منتفی ہے۔

الله تعالیٰ نے کتاب عزیز کے متعدد مقامات پرتمثیل کی نفی کی ہے، اس ضمن میں مندرجہ ذیل آیات قابل ملاحظہ ہیں۔

> ﴿ لَيْسَ كَمِثُلِهِ شَيْءٌ ﴾ (الشورى: ١١/٤٢) "اس كى ما نندكوئى چيز نهيس ـ"

﴿ هَلُ تَعْلَمُ لَهُ سَمِيًّا ﴾ (مریم: ۱۹/ ۲۰)
"کیااللّٰد کا کوئی ہم نام تجھے معلوم ہے۔"

﴿ لَمْ يَكُنْ لَهُ كُفُوا آحَدٌ ﴾ (اخلاص:١١٢/٤) "اس كاكوئى ثانى نہيں۔"

﴿ فَلَا تَجْعَلُوا لِلّٰهِ أَنْدَادًا ﴾ (البقره: ٢٢/٢) ''الله ك لي شريك نه همراوً''

﴿ فَلَا تَضْرِبُوا لِلّٰهِ الْكُمْثَالَ ﴾ (النحل: ٢١/١٦) ''الله كے ليے مثاليں نه بيان كرو۔''

جہاں تک جسم وجو ہراور تحیز وجہت کے الفاظ کا تعلق ہے کتاب وسنت میں نفیا وا ثبا تا ان کا کوئی و ذکر نہیں پایا جاتا، آثار صحابہ و تابعین میں بھی اس کا کوئی نثان موجود نہیں، سب سے پہلے ان کی نفی و اثبات کے سلسلہ میں گفتگو کرنے والے جہمیہ، معتزلہ، اہل بدعت اور شیعہ کے مجسمہ تھے، منکرین صفات نے ان امور کی نفی کی اور اس میں اس حد تک غلوسے کا م لیا کہ کتاب و سنت میں ثابت شدہ صفات مثلاً علم وقدرت، مشیت محبت، رضا وغضب اور علو کی بھی نفی کرڈالی، انہوں نے یہاں تک کہہ دیا کہ نہوہ دیکھا ہے اور نہ کلام کرتا ہے، خواہ قرآن ہویا کچھا ور۔

### مثبتین صفات کے افکار وآراء:

اس کے عین برخلاف صفات الہی کا اثبات کرنے والے نے ان صفات کا بھی اقرار کرلیا اللہ و سول نے جن کی نفی کی تھی ، مثلاً ان کی رائے میں اللہ تعالیٰ کو دنیا میں ان مادی آئھوں سے دکھ سکتے ہیں ، بقول ان کے اللہ تعالیٰ مصافحہ و معانقہ کرتا ہے ، اور عرفہ کی شام اونٹ پر سوار ہو کرنازل ہوتا ہے ، بیس ، بقول ان کے اللہ تعالیٰ مصافحہ و معانقہ کرتا ہے ، اور عرفہ کی شام اونٹ پر سوار ہو کرنازل ہوتا ہو بنی بعض کے نزدیک وہ نادم ہوتا ، روتا اور اظہار رنج والم بھی کرتا ہے ، ظاہر ہے کہ یہ وہ صفات ہیں جو بنی نوع انسان کے ساتھ مختص ہیں ، ہرالی صفت جو انسانوں کا خاصہ ہو وہ صفت نقص ہے اور ذات باری نقص سے منزہ ہے ، اللہ تعالیٰ احد وصد ہے ، احد سے یہ حقیقت واضح ہوئی کہ کوئی اس کا نظیر ومثیل نتیں ، ''صد' ، جمیع صفات کمال کوشامل ہے۔

مشہور لغوی اصمعی اور ابو زید کے قول کے مطابق جسم جسد یعنی بدن کو کہتے ہیں، اللہ تعالی فرماتے ہیں۔

> ﴿ وَإِذَا رَأَيْتَهُمْ تُعْجِبُكَ أَجْسَا مُهُمْ ﴾ (المنافقون: ٦٣/٤) ''جب توانهیں دیکھے توان کے جسم تجھے پیندآ تے ہیں۔' نیز فرمایا:

﴿ وَزَادَةُ بَسُطَةً فِي الْعِلْمِ وَالْجِسْمِ ﴾ (البقره: ٢٤٧/٢) "اسيعلم اورجسم ميں فراخی عطاكى ـ" دوسرى جگدارشا دفر مايا:

> ﴿ عِجْلًا جَسَلًا لَّهُ خُوَارٌ ﴾ (الاعراف:٧/ ١٤٨) "ايكجسم دار بچهراتها جس كي آوازهي-"

جسم کے لفظ سے بعض اوقات کثافت مراد لی جاتی ہے، مثلاً کہا جاتا ہے: "هلذَا اَجُسَمُ مِنُ هلذَا" (بیاس سے زیادہ کثیف ہے ) متکلمین کے یہاں لفظ جسم بعد ازاں عام ترمعنی میں استعال ہونے لگا چنانچوانہوں نے ہوا کو بھی جسم قرار دیا، حالانکہ عرب اسے جسم نہیں کہتے ، متکلمین اس امر میں مختلف الخیال ہیں کہ جسم کسے کہتے ہیں، چنانچہ اس ضمن میں ان کے یہاں حسب ذیل مذاہب پائے حاتے ہیں۔

ا۔ جو ہر فرد کا عقیدہ رکھنے والوں کے نز دیک جسم جواہر منفردہ متنا ہیہ سے مرکب ہے، نظام جسم کو

جواہر متناہیہ سے مرکب قرار دیتا ہے، وہ'' طغرہ'' کا قائل ہے، جواس کی معروف اصطلاح ہے۔

۲۔ تبعض فلاسفہ کی رائے میں جسم مادہ وصورت سے مرکب ہے۔

سا۔ ہشامیہ، کلابیہ، تجاریہ، ضراریہ اور بہت سے کرامیہ کے نز دیک جسم کسی چیز سے بھی مرکب نہیں اکثر کتب میں بیرتیسرا مذہب مذکور نہیں۔

ان میں صحیح مسلک یہ ہے کہ جسم کسی چیز سے بھی مرکب نہیں، اسی بنا پر جو ہر فرد کی نفی کرنے والے کہتے ہیں، کہ حیوانات، نباتات اور معد نیات سب اعیان مخلوقہ ہیں، جو ہر فرد کا اثبات کرنے والے کہتے ہیں، کہ اللہ تعالی اعراض و صفات کو پیدا کرتے ہیں، جواہر باقی رہتے ہیں اور ان کی ترکیب بدل جاتی ہے، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ ایک حقیقت دوسری حقیقت میں تبدیل نہیں ہوتی ، جنس بھی تبدیل نہیں ہوتی ، بخلاف ازیں جواہر باقی رہتے ہیں اور اللہ تعالی ان کی ترکیب کو تبدیل کر دیتے ہیں۔

اکثر فلاسفہ کے نزدیک ایک جسم دوسرے جسم میں اور ایک جنس دوسری جنس میں تبدیل نہیں ہوتی ، جس طرح نطفہ پہلے منجمد خون میں تبدیل ہوتا ہے ، پھر گوشت کے ٹکڑے کی صورت اختیار کرتا ہے اور پھراس میں ہڈیاں پیدا ہوتی ہے ، یہ فقہاء اور اطبا کا قول ہے ، میرے علم کی حد تک تمام اہل مناظرہ اس بات پر متفق ہیں ، کہ جسم کی طرف اشارہ کیا جا سکتا ہے ، اگر چہ بیرائے ان کے یہاں متنازع فیہ ہے کہ آیا جسم اجزائے منفردہ سے مرکب ہے یا مادہ وصورت سے یا کسی سے بھی مرکب نہیں۔

#### عقلاء کے تین اقوال:

عقلاءاس مسئلہ میں مختلف الرائے ہیں کہ کیا کوئی ایسی چیز موجود ہوسکتی ہے، جو قائم ہنفسہ ہو، مگر اس کی طرف اشارہ نہ کیا جا سکتا ہو، نہاسے دیکھا جا سکتا ہو،اس میں تین اقوال ہیں: پہلا قول: میمکن نہیں بلکہ متنع ہے۔

دوسرا قول: بیان محدثات مکنه میں ممتنع ہے، جو وجود وعدم دونوں کو قبول کرتی ہیں۔

تیسرا قول: تیسرا قول میہ کے کہ میمکن و واجب دونوں میں ممکن ہے، یہ بعض فلاسفہ کا قول ہے، اہل مذہب میں سے کوئی بھی اس کا قائل نہیں، یہ ایسی چیزوں کو مجردات و مفارقات سے موسوم

کرتے ہیں۔

اکثر عقلاء کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ ایسا صرف ذہنی اشیاء میں ممکن ہے، خارجی موجودات میں نہیں اس کا ثبوت اس روح سے ملتا ہے، جوعند الموت بدن انسانی سے الگ ہوتی ہے، جہاں تک ملائکہ کا تعلق ہے، فلاسفہ ان کوعقول نفوس مجردہ اور جواہر عقلیہ سے تعبیر کرتے ہیں، اہل اسلام اور دیگر اہل ادیان و مذاہب ملائکہ کا اثبات کرتے اور کہتے ہیں کہ وہ نور سے مخلوق ہیں، جبیبا کہ حدیث سے میں وارد ہے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَقَالُوا اتَّخَذَ الرَّحْمَٰنُ وَلَدًا سُبْحَانَهُ بَلْ عِبَادٌ مُكْرَمُونَ ﴾ (الانبياء: ٢٦/٢١)

''انہوں نے کہا کہ اللہ تعالیٰ نے (فرشتوں کو)اولاد بنالیا ہے،وہ (اولاد سے) پاک ہے،فرشتے تواس کے باعزت بندے ہیں۔''

ملائکہ کا ذکر کتاب عزیز کے متعدد مقامات پر ملتا ہے، اس کے عین برخلاف فلا سفہ جبریل امین کو عقل فعال یا ان خیالی صورتوں اور کلام الہی سے تعبیر کرتے ہیں، جن کا گزر سرور کا نئات منافیاً اس کے عین میں مرح کی چیزیں دیکھتا ہے، جوشخص قلب و دماغ پر ہوا کرتا تھا، جیسے سویا ہوا آ دمی خواب میں طرح طرح کی چیزیں دیکھتا ہے، جوشخص رسول اللہ منافیاً کے ارشادات عالیہ سے کلیةً آگاہ ہے، وہ فلا سفہ کی ضلالت و جہالت سے آشنا ہے، اور بخو بی جانتا ہے کہ وہ مشرکین کی نسبت ایمان سے بعید تر ہیں۔

جبجسم کی حقیقت کے بارے میں اہل مناظرہ کا اختلاف واضح ہوگیا تو اب اس میں مجال شبہ نہیں کہ اللہ تعالیٰ نہ اجزائے منفردہ سے مرکب ہے، اور نہ مادہ وصورت سے، نہ وہ قابل انقسام ہے اور نہ تفریق وانفصال کو قبول کرتا ہے، ایسا بھی نہیں کہ پہلے وہ جدا جدا تھا پھر یک جا ہوگیا، بخلاف ازیں وہ احد وصد ہے، اور وہ تمام معانی اس سے منفی ہیں جن کی ترکیب کا مفہوم سمجھ میں آتا ہے، مگر فلاسفہ اور ان کے ہم نوااس سے ایک قدم آگے بڑھ کر کہتے ہیں کہ جب وہ صفات سے موصوف ہے قالسفہ اور ان کے ہم نوااس سے ایک قدم آگے بڑھ کر کہتے ہیں کہ جب وہ صفات سے موصوف ہے قو وہ مرکب گھم رے گا۔

اس کے جواب میں صفات کا اثبات کرنے والے مسلمان کہتے ہیں، نزاع لفظ ''مرکب'' میں

<sup>■</sup> صحیح مسلم\_ کتاب الزهد\_ باب فی احادیث متفرقة (حدیث: ۹۹۲)

نہیں، اس لفظ سے مفہوم ہوتا ہے کہ غیر نے اسے ترکیب عطا کی اورکوئی عاقل نہیں کہتا کہ اللہ تعالی اس لحاظ سے مرکب ہے، ذات خداوندی کے جامع صفات کمال ہونے مثلاً علم، قدرت اور حیات سے موصوف ہونے کا بیہ مطلب نہیں، کہ وہ مرکب ہے، لغت سے یہ بات ثابت نہیں ہوتی، بخلاف ازیں مرکب وہ ہے جس کے اجزاءالگ الگ ہول، اور پھراسے اختلاط یا غیراختلاط کے طریقہ سے کیہ جاکر دیا جائے، جس طرح ماکولات، مشروبات، ادویات، تعمیرات، لباس اور زیورکوتر کیب دے کہ جاکر دیا جائے، منزید برآں تمام عقلاء ذات باری کے لیے متعدد صفات کا اثبات کرنے میں کیا زبان ہیں، مثلاً معتزلہ تسلیم کرتے ہیں کہ اللہ تعالی حقی ، عالم اور قادر ہے، اس کا حی ہونا اور ہے اور قادر ہونا چین ہونا اور ہوگی ہونا۔ لیہ تعلی کے متعدد صفات کا قبل کے ہونا۔ کہیں ہونا چین کہ اللہ تعالی عقل بھی ہے اور عاقل ومعقول بھی، وہ لذت بھی ہے، لذیذ ومتلڈ ذبھی۔

#### ذات باری کے مرکب ہونے میں اختلاف آراء:

محقق طوسی شرح اشارات میں رقم طراز ہے: ''علم عین معلوم ہے۔''

طوی کا یہ قول صریح عقل کے منافی ہے، فلاسفہ صرف ترکیب کے مفہوم سے فرار اختیار کرنا چاہتے ہیں، حالانکہ ترکیب کی نفی کے لیے ان کے یہاں کوئی دلیل موجود نہیں، وہ سب سے بڑی دلیل اس ضمن میں یہ پیش کرتے ہیں کہ مرکب اپنے اجزا کامختاج ہوتا ہے، اور اس کے اجزا اس کے غیر ہیں، اور جو غیر کامختاج ہو وہ واجب بنفسہ نہیں ہوسکتا بلکہ وہ محلول ہوگا، اس دلیل کے سب الفاظ کمزور ہیں، مثلاً واجب بنفسہ وہ ہے جس کا کوئی فاعل نہ ہواور نہ علت فاعلہ، وہ کسی الیی چیز کامختاج نہ ہو جو اس سے مبائن ہو، وہ قائم بنفسہ ہواور کسی مباین چیز کامختاج نہ ہو، پہلی اور دوسری تعریف کی بنا پر صفات کا واجب الوجود ہونا لازم آتا ہے، تیسری تعریف کی بنا پر جوذات ان صفات سے موصوف ہے، وہی واجب طہرے گی، صرف صفات کو واجب الوجود نہیں کہہ سکتے مگر وہ ذات سے جدا بھی نہیں۔

باقی رہا فلاسفہ کا بی قول کہ جب اللہ کی ذات وصفات ہیں تو وہ مرکب ہوگا، اور مرکب اجزا کا مختاج ہوتا ہے، اور اجزا اس کے غیر ہوتے ہیں، اس میں غیر کا لفظ مبہم اور قابل توضیح ہے، اس سے مبائن مراد ہے، باہم غیر وہ دو چیزیں ہیں، جوز مان ومکان یا وجود کے اعتبار سے جدا ہو سکیس اور ایک دوسرے کا عین نہ ہوں یا وہ دو چیزیں کہ ان دونوں میں سے ایک کو جانتے ہوئے دوسری سے لاعلم رہنا جائز ہو بیا کثر معتز لہ اور ان کے اعوان وانصار کی رائے ہے، ائمہ سلف مثلاً امام احمد بن ضبل رہنا وانصار کی رائے ہے، ائمہ سلف مثلاً امام احمد بن ضبل رہنا وانصار کی رائے ہے، ائمہ سلف مثلاً امام احمد بن ضبل رہنا وانصار کی رائے ہے۔ انہ سلف مثلاً امام احمد بن صنبل رہا سے ایک و جائز ہو بیا کشور سے ایک و جائز ہو بیا کشور سے دو ہور کے دوسری سے ایک و جائز ہو بیا کشور سے دوسری سے ایک و جائز ہو بیا کشور سے دوسری سے دوسری میں سے دوسری مغز لہ اور ان کے دوسری سے دوسری سے دوسری دوسری سے دوسر

نز دیک لفظ غیر کا اطلاق اس پر بھی ہوتا ہے،اوراس پر بھی یہی وجہ ہے کہ وہ علم الہی کواس کا غیرنہیں کہتے اور نہ بیہ کہتے ہیں کہ وہ غیرنہیں۔

نظر بریں سلف صالحین بوں نہیں کہتے کہ علم الٰہی عین ذات ہے اور بیہ بھی نہیں کہتے کہ وہ غیر ذات ہے۔

جہمیہ کا بہ تول ہے کہ اللہ کے سواجو کچھ بھی ہے، اس کا پیدا کردہ ہے، ماسوی اللہ میں کلام خداوندی بھی داخل ہے، البذاوہ بھی مخلوق ہے، بخلاف ازیں احادیث نبویہ سے صفات اللی مثلاً عزت وعظمت خداوندی کی قسم کھانے کا جواز ثابت ہوتا ہے، اس حالا نکہ رسول اللہ تنافیا ہے نے فرمایا ہے: ''جس نے غیر اللہ کی قسم کھانے کا جواز ثابت ہوتا ہے، اس سے یہ حقیقت اجا گر ہوئی کہ صفات باری کوعند الاطلاق غیر نہیں کہہ سکتے، جب غیر سے مرادیہ ہے کہ وہ بذات خود نہیں، تو بلا شبع م اور ہے اور عالم، اور اسی طرح کلام و متعلم بھی ایک دوسرے سے جدا گانہ حقیت رکھتے ہیں، احتیاج سے تلازم مراد ہے یعنی وہ ایک دوسرے کے بغیر پائے نہیں جا سکتے، یہ مطلب نہیں کہ وہ ایک دوسرے میں مؤثر بھی ہوں، مثلاً باپ ہونا اور بیٹا ہونا کہ ایک کا تعقل دوسرے کے بغیر ممکن نہیں اس لیے کہ جہاں ابوت (باپ ہونا) ہوگی وہاں بنوت (بیٹا ہونا) بھی ہوگی، مرکب میں جواشتراک بایا جاتا ہے، جہاں ابوت (باپ ہونا) ہوگی وہاں بنوت (بیٹا ہونا) بھی ہوگی، مرکب میں جواشتراک بایا جاتا ہے، نہیں کہ ذات اور علم ہوچا، جب یوں کہا جائے کہا گروہ عالم ہے تو ذات اور علم سے ل کربنا ہے، اس کا یہ مطلب نہیں کہ ذات اور علم کہا جائے کہا گرفت اور پھر جمع ہو کر مرکب ہوگئے یہ بھی مراد نہیں کہ یہ ایک الگ تھے اور پھر جمع ہو کر مرکب ہوگئے یہ بھی مراد نہیں کہ یہ ایک دوسرے سے الگ ہوسکتے ہیں، بخلاف ازیں مقصود یہ ہے کہ عالم ہونے کی صورت میں ایک ذات ہے اور ایک علم جواس کے ساتھ قائم ووابستہ ہے۔

# فلاسفه کی تر دید<u>:</u>

فلاسفه کابی قول که: "مرکب اینے اجزاء کامحتاج ہوتا ہے۔" ظاہر ہے کہ مجموع ومرکب کے محتاج

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الأیمان والنذور\_ باب الحلف بعزة الله وصفاته، تعلیقاً فی ترجمة الباب و (حدیث: ۷۳۸۳٬٦٦٦۱)

سنن ابی داؤد: کتاب الأیمان والنذور\_ باب فی کراهیة الحلف بالآباء (حدیث: ۲۰۱۳)،
 سنن ترمذی، کتاب النذور والأیمان باب ما جاء فی کراهیة الحلف بغیر الله، (حدیث:

اجزا ہونے کا یہ مطلب نہیں کہ اجزانے اسے جنم دیا یا اجزا اس کے بغیر بھی موجود تھے، یا یہ کہ اجزا اس میں موثر ہیں، بخلاف ازیں مقصود ہے ہے کہ وہ مجموعہ کے بغیر پایا نہیں جاتا، جب یہ کہا جائے ،''ایک چیز اپنے آپ کی مختاج ہے' اور اس کا مطلب یہی لیا جائے جو ہم نے بیان کیا تو یہ ممتنع نہیں بلکہ تقاضائے حق وصواب ہے اس لیے کہ نفس واجب اپنے آپ سے بے نیاز نہیں ہوسکتا، جب کہا جائے کہ اللہ تعالی واجب بنفسہ ہے، تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ اس کے نفس نے اس کے وجوب کوجنم دیا، بلکہ مقصود و مراد ہیہ ہے کہ وہ بذات خود موجود ہے اور غیر کا دست نگر نہیں، جب کہا جائے ،'' دس دس کے مختاج ہیں جو ان کا ایک مختاج ہیں' تو اس میں غیر کا ہر گرز احتیاج نہیں، جب کہا جائے کہ دس ایک کے مختاج ہیں جو ان کا ایک جزو ہے تو اجزا کی جانب یہ احتیاج و انتقار اس احتیاج سے بڑھ کر نہیں جو اسے مجموعہ کی جانب حاصل جنو ہے ، نظر ہریں خالتی و مبدع کا مسترم صفات ہو ناکسی جمت کی نفی نہیں کرتا ، اور ظا ہر ہے کہ اس تلازم کو فقر واحتیاج سے تعبیر نہیں کر سکتے۔

### صفات قائمه بالموصوف اس كاجزونهين:

مزید برآ ں صفات قائمہ بالموصوف کو جز وقر اردینالغت کے خلاف ہے۔

یے صرف فلاسفہ کی وضع کردہ اصطلاح ہے، تاہم اگرہم فلاسفہ کے اس مفروضہ کو تسلیم کر لیں تو بھی اس میں کوئی حرج نہیں، فلاسفہ اوران کے اتباع کی تخویف و تہویل اس ضمن میں نا قابل التافات ہے، اللہ تعالیٰ کے علم بالاشیا کی نفی کرنے والے کہتے ہیں کہ اس سے ''د تکثیر'' لازم آتی ہے، اس کے پہلو بہ پہلو جولوگ اللہ تعالیٰ کے عالم جزئیات ہونے کی نفی کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ اس سے اللہ کا تغیر پذیر ہونا لازم آتا ہے، گویا وہ تکثیر و تغیر کے بھاری بھر کم الفاظ سے دوسروں کو ڈرانا چاہتے ہیں حالانکہ بید دونوں الفاظ حد درجہ مہم ہیں اوران کا مطلب واضح نہیں، اس سے وہ دوسروں کو ڈرانا چاہتے ہیں کی کوشش کرتے ہیں، کہ صفات کا اثبات کرنے سے اللہ کا تعدد و تکثر لازم آتا ہے، نیز یہ کہ اللہ تعالیٰ کی کوشش کرتے ہیں، کہ صفات کا اثبات کرنے سے اللہ کا تعدد و تکثر لازم آتا ہے، نیز یہ کہ اللہ تعالیٰ بیان اور ال کا مخاطب اس حقیقت سے یکسر نا آشنا ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی حادث چیز کو پیدا کرتا ہے، ان اقوال کا مخاطب اس حقیقت سے یکسر نا آشنا ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی حادث چیز کو پیدا کرتا ہے، ان اقوال کا مخاطب اس حقیقت سے یکسر نا آشنا ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی حادث چیز کو پیدا کرتا ہے، ان اقوال کا مخاطب اس حقیقت سے یکسر نا آشنا ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کسی حادث چیز کو پیدا کرتا ہے، ان اقوال کا مخاطب اس حقیقت سے یکسر نا آشنا ہے کہ اللہ تعالیٰ جب کی دونوں اور اطاعت شعار سے راضی ہونا بھی تغیر ہے، مزید بیں ان کی نگاہ میں حضرت موسیٰ سے ہم کلام ہونا اور اطاعت شعار سے راضی ہونا بھی تغیر ہے، مزید بیں رہنی نہیں اور لطف یہ ہے کہ وہ خود ہی اس کا اعتراف کرتے ہیں۔

علاوہ ازیں شرعی وعقلی دلائل و براہین سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے،خلاصہ کلام! مدعی کا یہ دعویٰ کہ جس چیز کی طرف اشارہ کیا جائے ، وہ جسم مرکب ہے قطعی طور سے بے بنیا دہے۔

جمہوراہل اسلام جواللہ تعالیٰ کومجسم قرار نہیں دیتے ، کہتے ہیں کہ جوشخص اللہ کوجسم کہتا ہے، اوراس سے بیمراد لیتا ہے، کہ وہ موجود ہے یا قائم بنفسہ ہے یا اسے جو ہر کہہ کر بیمراد لیتا ہے کہ وہ قائم بنفسہ ہے تا وہ الفاظ میں خطا کار ہے معنی میں نہیں، جب وہ بیہ کہے کہ ذات خداوندی جواہر منفر دہ سے مرکب ہے تو اس کے کفر میں شبہیں۔

جسم کو جواہر سے مرکب قرار دینے والوں کے بہاں اختلاف پایا جاتا ہے، کہ جسم کامسٹی کیا د

ا۔ بعض کی رائے بیہ ہے کہ جب جو ہر واحد کے ساتھ کسی اور چیز کو ملایا جائے تو اسے جسم کہتے ہیں، ابن البا قلانی ، ابو یعلی اور دیگر علماء کا نقطۂ نظریہی ہے۔

۲۔ دوسرا مذہب بیہ ہے کہ دویا زیادہ جو ہر جب مل جاتے ہیں توجسم تشکیل یا تا ہے۔

س۔ تیسرا مذہب بیہ ہے کہ چاریا چارسے زیادہ جواہر کے ملنے سے جسم قراریا تا ہے۔

سم۔ چوتھ ندہب کے مطابق چھ یا چھ سے زیادہ جواہر کا ہونا ضروری ہے۔

۵۔ جسم کی تشکیل کے لیے آٹھ جواہر کا وجود ناگزیر ہے۔

۲۔ چھٹا مذہب بیہ ہے کہ جسم کی ساخت کے لیے سولہ جواہر مطلوب ہیں۔

ے۔ ساتویں مذہب کے مطابق جسم کم از کم بتیس جواہر سے مرکب ہوتا ہے۔

اس سے بیہ حقیقت واشگاف ہوتی ہے کہ لفظ جسم میں بے شار لغوی ، اصطلاحی ، عقلی اور شرعی تنازعات پائے جاتے ہیں، جن کا تقاضا ہے کہ اس ضمن میں باقی مباحث کو چھوڑ کر صرف کتاب و سنت کی پیروی کی جائے ، قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَاعْتَصِمُواْ بِحَبْلِ اللهِ جَمِيعًا وَلَا تَفَرَّقُوا ﴾ (آل عمران: ١٠٣/٣) "سب كسب الله كي رسي كوتهام لواور فرقے نه بنو۔" نيز فرمایا:

﴿ اِتَّبِعُوا مَا أُنْزِلَ اِلَيْكُمْ مِّنْ رَّبِّكُمْ ﴾ (الاعراف: ٧/٧)
"جو (كتاب) تمهاري جانب تمهارے رب كي طرف سے اتاري گئي ہے اس كي

پیروی کرو۔''

دوسری جگهارشاد هوا:

﴿ وَإِذَا قِيلَ لَهُمْ تَعَالُوا إِلَى مَا أَنْزَلَ اللَّهُ وَالِى الرَّسُولِ رَآيْتَ اللَّهُ وَالِّى الرَّسُولِ رَآيْتَ الْمُنَافِقِينَ يَصُدُّونَ عَنْكَ صُدُودًا ﴾ (النساء: ١/٤)

''جب انہیں کہا جاتا ہے کہ رسول کی طرف آؤ اور اس (کتاب) کی طرف جو اللہ نے اتاری ہے تو تو دیکھا ہے کہ منافقین تجھ سے روگر دانی اختیار کرتے ہیں۔'

حضرت عبداللد بن عباس راللينم فرماتے ہیں:

''جو شخص قرآن کریم پڑھتا اور اس پڑمل پیرا ہوتا ہے اللہ تعالیٰ اس کا ضامن ہے کہ وہ دنیا میں گراہ ہوگا نہ آخرت میں اجرو ثواب سے محروم رہے گا، پھریہ آیت پڑھ کرسنائی:

﴿ وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِى فَإِنَّ لَهُ مَعِيشَةً ضَنْكًا ﴾ (طه: ١٢٤/٢٠) "جومير ن ذكر سے منه موڑ تا ہے، اس كي معيشت تنگ ہوجاتی ہے۔ "•

جسم، جو ہراور جہت کے الفاظ سے احتراز:

بہرکیف اللہ ورسول نے جس بات کا اثبات کیا ہے ہم اس کا اثبات کرتے ہیں اور جس کی نفی کی ہے اس کی نفی کرتے ہیں، ہم اثبات وفقی میں لفظ و معناً نصوص کے ہیرو ہیں، جہاں تک ان الفاظ کا تعلق ہے جو ان کے مختر عین کے یہاں مختلف فیہا ہیں، مثلاً جسم، جو ہر تجیز، جہت، ترکب اور تعین وغیر ہا ہم نفیاً واثبا تا اس وقت تک ان کا اطلاق نہیں کریں گے، جب تک یہ معلوم نہ کرلیں کہ ان کے قائل کا مقصود کیا ہے، اگر وہ نفی و اثبات میں ضیح اور موافق نصوص معنے مراد لیتا ہوتو ہم اس معنی کو صحیح قرار دیں گے اور اس من گھڑت اور مجمل لفظ کو استعال کرنے کی اجازت نہیں دیں گے، تا ہم عندالحاجت فریق مقابل کی اصطلاح کے مطابق ہم اس کو استعال کریں گے بشرطیکہ قرائن کی مدد سے مفہوم صاف سمجھ میں آتا ہو۔

مثلاً مخاطب ایساشخص ہو جو صرف اسی لفظ سے مفہوم کو سمجھ سکتا ہو، تا ہم ان الفاظ کو غلط معانی بہنا نا صرت کو قسم کی بے راہ روی ہے، اگر مخاطب ایسے الفاظ سے حق و باطل دونوں قسم کے معانی مراد لیتا

■ تفسیر ابن ابی حاتم(۲۱۲۲۸/۷)، تفسیر درمنثور(۲۰۷/۵)، مستدرك حاکم
 (۳۸۱/۲)

ہوتو اس کے سامنے قت کو باطل سے نکھار دیا جائے ،اگر دوشخص ایک معنی میں متحد الخیال ہوں اور دلائل میں اختلاف ہوتو اقرب الی الصواب وہ ہے جس کی تائید لغت سے ہوتی ہو۔

متحیز لغت میں اس چیز کو کہتے ہیں جسے کسی چیز نے گھیر رکھا ہو، قرآن کریم میں ہے:
﴿ مُتَخَیِّزًا اِلٰی فِئَةٍ ﴾ (الانفال: ١٦/٨) متحیز لازماً وہ چیز ہے جس پر کسی وجودی چیز نے احاطہ
کر رکھا ہو، چونکہ مخلوقات میں سے کوئی چیز ذات باری کا احاطہ نہیں کرسکتی، لہذا لغوی اعتبار سے خداوند تعالی کو تحیز نہیں کہہ سکتے۔

متنظمین کی اصطلاح میں متحیز اعم ہے، وہ ہرجسم کو متحیز کہتے ہیں اورجسم ان کی اصطلاح میں وہ ہے جس کی طرف اشارہ کیا جا سکے بنا ہریں ان کے نز دیک زمین و آسان اور ان کے درمیان جو کچھ ہے وہ متحیز ہے، مگر لغت سے اس کی تائیز نہیں ہوتی ، وہ حیّز سے امر معدوم مراد لیتے ہیں اور مکان سے امر موجود جو جیز عدمی کے خلاف ہولہذا جملہ اجسام جو کسی موجود چیز میں واقع نہیں ، وہ کسی مکان میں نہیں ،امام فخر الدین رازی حیّز کو بھی موجود قر اردیتے تھے اور بھی معدوم۔

# كيا الله تعالى متحيز ہے:

عقل ونقل سے یہ حقیقت واضح ہے کہ اللہ تعالی اپنی مخلوقات سے جدا ہے اس لیے کہ وہ مخلوقات سے قبل بھی موجود تھا، پیدا کرنے کے بعد یا تو وہ ان مخلوقات میں داخل ہوگا یا مخلوقات کا سے جدا ہے، اس کی نفی اس میں سما گئی ہوگی، یہ دونوں با تیں ممتنع ہیں، لہذا خابت ہوا کہ وہ مخلوقات سے جدا ہے، اس کی نفی کرنے والے کہتے ہیں کہ وہ مخلوقات میں داخل ہے نہ ان سے جدا ہے، یہ بات خلاف عقل ہے، ان کا دعویٰ ہے کہ یہ عقلاً ممتنع نہیں، بلکہ اس کوممنوع قرار دینا قوت وہمیہ کی کرشمہ سازی ہے، بایں ہمہ ان کے افکار و آراء میں تناقش پایا جاتا ہے، ان کا قول ہے کہ اگر اللہ تعالی عرش پر ہے تو وہ جسم ہوگا کیوں کر اس کا آس پاس سے متحیز ہونا ضروری ہے، اس کے جواب میں کہا جائے گا، یہ بات عقل سے خابت ہے کہ فوق العالم ایک ایسے موجود کا اثبات جوجسم نہیں ہے اقرب الی انعقل ہے بہ نسبت سے خابت ہے کہ فوق العالم ایک ایسے موجود کا اثبات جوجسم نہیں ہے اقرب الی انعقل ہے بہ نسبت اس کے کہ ایک ایسے قائم بنفسہ کا اثبات کیا جائے جونہ اس کا نئات ارضی سے جدا ہے اور نہ اس میں داخل ہے۔

اسی طرح لفظ جہت سے امر موجود بھی مراد ہوتا ہے، جیسے فلک اعلیٰ اور امر معدوم بھی، جیسے ماوراءالعالم، دوسر مے معنی مراد لیے جائیں تو یوں کہہ سکتے ہیں کہ ہرجسم ایک جہت میں ہے، جب پہلے معنی مراد لیے جائیں تو ایک جسم کا دوسر ہے جسم میں ہوناممتنع ہے، جوشخص یہ کہے کہ اللہ تعالیٰ جہت میں ہے اور اس سے امر موجود مراد لے اس لیے کہ اللہ کے سواجو کچھ بھی ہے، اس کی مخلوق ہے تو ایسا شخص یقیناً غلطی پر ہوگا اور اگر جہت سے امر معدوم بعنی مافوق العالم مراد لے، اور یوں کہے کہ اللہ تعالیٰ فوق العالم ہے، تو یہ قول درست ہوگا، چونکہ فوق العالم اس کے سوا دوسری کوئی چیز موجود نہیں بنا ہریں اللہ تعالیٰ موجودات میں سے کسی چیز میں جائل نہ ہوگا۔

#### مشبهه کون بین؟

ندکورۃ الصدر بیانات اس بات کے شاہد عدل ہیں کہ شیعہ مصنف اور اس کے ہم نوا اگر مشہہ سے وہ لوگ مراد لیتے ہیں جواللہ کے لیے ایسے اسماء کا اثبات کرتے ہیں جن سے بندوں کو بھی موسوم کر سکتے ہیں تواس کا لازمی نتیجہ بیہ ہوگا کہ نہ صرف باقی اسلامی فرقے بلکہ خود شیعہ بھی مشبہہ ہونے سے بی نہیں سکتے اور اگر مشبہہ سے اس کی مراد وہ لوگ ہیں جو صفات باری کو انسانی صفات کی مثل قرار دیتے ہیں تو ان کے گراہ ہونے میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں اور بیہ حقیقت ہے کہ ایسے لوگ شیعہ میں باقی فرقوں کی نسبت بچھزیا دہ ہی یائے جاتے ہیں۔

شیعه مصنف کی بیتم ظریفی موجب حیرت واستعجاب ہے کہ وہ بعض الفاظ کو استعمال تو کرتا ہے مگر ان کے معنی اور موار داستعمال سے قطعی نابلد ہوتا ہے، وہ خود ہی ایک اساس قائم کرتا ہے، اور پھر اسی مفروضہ اساس پراینے مزعومات کی عمارت استوار کرنا شروع کر دیتا ہے۔

شیعہ مصنف جہاں حشوبہ مشبہہ کا ذکر کرتا ہے، وہاں اس کی مرادعراق وبغداد کے حنابلہ ہوتے ہیں، بیاس کی جہالت کا بین ثبوت ہے، اس لیے کہ حنابلہ باقی اہل سنت سے کسی قول میں بھی منفرد نہیں ہیں، اور وہی عقائدر کھتے ہیں جو باقی اہل سنت کے ہیں، بیہ حقیقت اپنی جگہ پر واضح ہے کہ اہل سنت والجماعت کا مذہب قدیم بھی ہے اور معروف ومشہور بھی، بیاس وقت بھی معروف تھا، جب امام ابوصنیفہ، ما لک، شافعی اور احمد بن صنبل رکھا تھا ابھی پیدا بھی نہیں ہوئے تھے، بیہ صحابہ کرام کا مذہب ہے، جنہوں نے اسے رسول اللہ شکھی ہے کہ اجماع صحابہ کی خلاف ورزی کرے گا وہ اہل سنت والجماعت کے نزد یک بوتی تھم رے گا، اس لیے کہ اجماع صحابہ کی جیت میں سب اہل سنت متحد الخیال ہیں اور اس میں کسی کا اختلاف نہیں، البت علاء اس امر میں مختلف الخیال ہیں کہ آیا صحابہ کے بعد آنے والے حضرات (تابعین و تبع تابعین) کا اجماع جت ہے یا نہیں؟

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتق

### سيدناامام احمد بن حنبل شِلكُ كا دورا بتلاء:

سیدنا امام احمد بن عنبل را الله کوام ابل سنت اور امام الصابرین قرار دینے کا یہ مطلب ہر گز نہیں کہ آپ کسی مسلہ میں باقی ائمہ سے منفرد سے یا آپ نے بذات خود کوئی قول گھڑ لیتا تھا بخلاف ازیں اس کی وجہ یہ تھی کہ سنت آپ سے پہلے موجود تھی اور لوگ اس سے آشنا چلے آتے تھے، آپ نے صرف بید کیا کہ سنت کی نشر واشاعت ہیں بڑھ پڑھ کر حصہ لیا، ترک سنت پر مجبور کیا گیا تو اس ابتلاء میں صبر واستقامت کا دامن تھا ہے رکھا، باقی ائمہ دور ابتلاء سے قبل وفات پا چکے تھے، جب تیسری صدی ہجری کے اوائل اور خلیفہ مامون اس کے بھائی معتصم اور واثن باللہ کے عہد خلافت میں صفات اللی کا انکار کرنے والے جمیہ نے انکار صفات کا بیڑا اٹھایا ..... جسے متاخرین شیعہ نے بھی تسلیم کر لیا گیا انکار کرنے والے جمیہ نے انکار صفات کا بیڑا اٹھایا ..... جسے متاخرین شیعہ نے بھی تسلیم کر لیا سنت نے اس نظر بیکو ستایم کر نے سے صاف انکار کر دیا، اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ ارباب اقتدار نے بعض علاء کوئل کی وصمی دی بعض کوقید و بند کی صعوبتوں میں ڈالا اور طرح طرح سے ڈرایا دھم کا یا اور لا کچے دلا کر اس نظر بیہ سے بار کھنا چاہا، امام احمد بن خنبل ڈالٹ اپنے عقیدہ پر ڈٹے رہے جس کے نتیجہ میں انہیں عرصہ دراز تک محبوس رکھنا چاہا، امام احمد بن خنبل ڈالٹ اپنے عقیدہ پر ڈٹے رہے جس کے نتیجہ میں انہیں عرصہ دراز تک محبوس رکھا گیا۔

 بڑے زور کے معرکے بیا ہونے لگے، انہی حوادث میں مبتلا ہونے کی بنا پرامام احمد اور ان کے اتباع کرام بارگاہ ربانی میں بڑے اونچے مرتبہ پر فائز ہوئے۔

روائض نے اپنی ڈفلی الگ بجانا شروع کی ، ہرزاویہ نگاہ کے مسلمانوں کو تقید شدید کا نشانہ بنایا اور کہنے لگے کہ وہ اصول وفروع دونوں کو ترک کر چکے ہیں ،اور صرف شیعہ ہی ایک ایسا فرقہ ہے جو جرح و قدح سے بالا ہے ، حالانکہ کر ہ ارضی کے تمام سلیم العقل مسلمان اس امر میں اتفاق رائے رکھتے ہیں کہ اہل قبلہ کے تمام فرقوں میں شیعہ کا گردہ جہالت و ضلالت اور کذب و بدعت میں سب پر فوقیت رکھتا ہے ، یہ ہر شرسے قریب تر اور ہر خیرسے بعید تر ہے ، یہی وجہ ہے کہ امام ابوالحن اشعری نے جب مختلف فرقوں کے عقائد و افکار پر: '' مقالات الاسلامیین'' کے نام سے ایک کتاب تصنیف نے جب مختلف فرقوں کے عقائد و افکار پر: '' مقالات الاسلامیین'' کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی تو سب سے پہلے شیعہ کے عقائد کا ذکر کیا اور اسے اہل سنت والحدیث کے افکار و آراء پرختم کیا اور ساتھ ہی یہ بھی تحریر کیا کہ وہ خود بھی اہل السنّت والحدیث کے عقائدر کھتے ہیں اور اسی مسلک پر گامزن ہیں۔

ندکورۃ الصدر بیانات اس حقیقت کوا جاگر کرتے ہیں کہ شیعہ مصنف کا اہل الآثار <sup>●</sup> ولا ثبات کو مشہہ کے نام سے موسوم کرنا بعینہ اسی طرح ہے جیسے شیعہ خلفاء ثلاثہ رٹکاٹیڈم کی خلافت کے قائل کواس لیے ناصبی کہتے ہیں کہ ان کی رائے میں سیدناعلی کی خلافت کا عقیدہ اسی صورت میں درست تسلیم کیا جا سے ناصبی کہتے ہیں کہ ان کی رائے میں سیدناعلی کی خلافت کا عقیدہ اسی صورت میں دراصل وہ ہے جو اہل سکتا ہے، جب خلفاء ثلاثہ سے براء ت کے اظہار کیا جائے <sup>©</sup> حالانکہ ناصبی دراصل وہ ہے جو اہل

اہل الآ فاروہ ہیں جوخاتم الرسل سُلُولِم سے منقول احادیث و آفار کی پیروی کرتے ہیں، اس لیے کہ آپ نیکی کی تعلیم دیتے اور اللہ کی طرف سے ہدایت اور دین حق دے کرمبعوث کیے گئے سے، اہل الا ثبات وہ ہیں جواللہ ورسول کے ثابت کر دہ غیبی امور کا اثبات کرتے ہیں، صفات الہی بھی غیبی امور میں سے ہیں، اور وہ ان پر ﴿لیس کمثلہ شیء ﴾ کی شرط کے مطابق ایمان رکھتے ہیں، جس کا لازمی نتیجہ بیہ کہ وہ صفات کی تاویل کرتے ہیں نہان میں تبدیلی کا ارتکاب کرتے ہیں، اس لیے کہ مخلوقات میں غیبی امور کا علم رکھنے والا اللہ ورسول سے زیادہ اور کوئی نہیں۔

ع جیسا کہ ہم قبل ازیں علامہ بامقانی شیعہ عالم کی کتاب تنقیح المقال: ا/ ۲۰۷ کے حوالہ سے ذکر کر چکے ہیں۔

بیت سے بغض وعناد رکھتا ہو، <sup>●</sup> اسی طرح مشبہہ وہ ہیں جو صفات الٰہی کو بندوں کی صفات کی طرح خیال کرتے ہیں۔

اصل حقیقت بیہ ہے کہ جوکسی کی مدح یا مذمت کرنا چا ہتا ہے، اس پرلازم ہے کہ ممدوح و مذموم کا ان اساء و القاب میں داخل ہونا ثابت کرے جن پر مدح و ذم کا انحصار ہے، جب وہ اسم و لقب ہی شرعاً ثابت نہ ہواور ممدوح و مذموم کا اس میں داخل ہونا بھی متنازع ہوتو مدح و ذم دونوں باطل کھہرے۔

یہ امر پیش نظر رہے کہ کتاب وسنت میں ناصبہ،حشوبیہ،مشہہہ اور رافضہ کے الفاظ مذکور نہیں جب ہم رافضہ کا لفظ بولتے ہیں تو ہماری مراد اس سے شیعہ فرقہ کے لوگ ہوتے ہیں،ان کے سب فرقے اس میں داخل ہیں گویا رافضہ کا لفظ جہلاء اور محروم صدق ویقین لوگوں کے لیے علم ولقب کی حیثیت رکھتا ہے۔

### شیعه مصنف کی کم سوادی:

شیعه مصنف کا'' داؤد طائی'' کہنا جہالت کی کرشمہ سازی ہے، سیجے'' داؤد جوار بی 🕰 ہے'' امام اشعری نے بھی اس کا یہی نام ذکر کیا ہے،امام موصوف فرماتے ہیں:

اہل بیت کے ساتھ عظیم ترین بغض ہے ہے کہ ان پرجھوٹ کا طوفان با ندھا جائے اور دین میں ایک ایسے فرقہ کی طرح ڈالی جائے جوان کے جدا مجد مُٹائیٹا کی رسالت سے گرا تا ہو، اور پھراس سے بڑھ کرظلم و بہتان اور کیا ہوگا کہ امت محمدی کے ان چیدہ و برگزیدہ اصحاب کو مور دطعن بنایا جائے، جوسیدنا علی کے بھائی اور نبی اکرم مُٹائیٹا کے نزدیک عزت و وقعت کی نگاہ سے دیکھے جاتے تھے، اہل بیت کے ساتھ یہی وہ بدترین بغض ہے، شیعہ جس کا عرصہ دراز سے ارتکاب کرتے چلے آ رہے ہیں اور جو نہی زمانہ گزرتا ہے، ان کا بیغض بڑھتا ہی جاتا ہے، چنانچہ آ پاس کتاب میں آگے چل کرملاحظہ فرما کیں گے، یہی وجہ ہے کہ نہج البلاغة کے اوراق فدمت صحابہ سے پر ہیں اور کوئی شیعہ عالم ایسانہیں جس نے صحابہ کی فدمت نہی ہواوران سے براءت کا اظہار نہ کیا ہو۔

قبل ازیں امام اشعری کی مقالات الاسلامیین اور الانساب سمعانی کے حوالہ سے جوار بی کا ترجمہ مذکور ہو چکا ہے، امام ذہبی کے اختصار میں جوار بی کا لفظ آیا ہے، جو سیح ہے البتہ منہاج السنہ کے اصل نسخہ میں غلطی سے یہ لفظ'' الجوامری'' لکھا گیا تھا۔

'' داؤد جوار بی اور مقاتل بن سلیمان کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ مجسم ہے، اور اس کے انسان جیسے اعضاء ہیں، وہ گوشت پوست، خون، بال، ہڑیاں اور اعضاء و جوارح بھی رکھتا ہے، مگر بایں ہمہ کوئی چیز اس جیسی نہیں۔''

ہشام بن سالم جوالیقی 🕈 کہتا ہے:

''الله تعالی انسانی شکل وصورت رکھتا ہے، مگر وہ گوشت پوست کا بنا ہوا نہیں، وہ ایک درخشندہ نور ہے، اس کے حواس خمسہ ایک دوسرے سے جدا جدا ہیں، بنا بریں اس کی شمع اور ہے اور بھر اور، وہ ہاتھ، پاؤں، آئکھ، منہ، ناک اور سیاہ بال رکھتا ہے۔'' شیخ الاسلام ابن تیمیہ رِمُّ اللہ فرماتے ہیں:

"امام اشعری نے یہ اقوال معتزلہ کی تصانیف سے اخذ کیے ہیں <sup>©</sup> ،اس لیے ان میں مقاتل بن سلیمان کے اصلی نظریات کی ترجمانی نہیں کی گئی، بلکہ انہیں بڑھا چڑھا کر بیان کیا گیا ہے، ورنہ مقاتل سے ایسے افکار و آراء کی توقع نہیں کی جاسکتی، امام شافعی مقاتل کے بارے میں فرماتے ہیں، '' جو شخص علم تفسیر کا طالب ہووہ مقاتل کا بستہ فراک ہوکررہے اور جو فقہ حاصل کرنا چاہتا ہے، وہ امام ابوحنیفہ کا دامن تھام لے۔'' جہاں تک داؤد طائی <sup>©</sup> کا تعلق ہے وہ ایک فقیہ اور عابد و زاہد شخص تھے، انہوں نے کوئی ایسی غلط بات نہیں کہی اور نہ سی طرح سے اس میں دخل دیا۔''

<sup>•</sup> جوالیقی شیعہ کامشہورامام ہے اوران کے یہاں اسے قطب کا مقام حاصل ہے،قبل ازیں اس کا ترجمہ تفصیلاً مذکور ہوچکا ہے۔

امام اشعری کا ماخذ فرقہ جات کے بارے میں ابوعیسیٰ ورّاق شیعہ عالم کی تحریر کردہ ایک کتاب ہے، ورّاق کا ترجمہ قبل ازیں کھا جاچکا ہے، شیعہ کے یہاں مقاتل بن سلیمان جیسے بزرگوں پرافتر اپردازی کچھ بھی محل تعجب نہیں، بلکہ وہ اسے عبادت شار کرتے ہیں۔

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

شبعه مصنف لكھتا ہے:

''بعض اہل سنت کا خیال ہے کہ اللہ تعالی جمعہ کی رات کو ایک بے ریش لڑکے کی شکل میں ایک گدھے پر سوار ہوکر اترتے ہیں، بغداد کے بعض آ دمی شب جمعہ اپنے مکان کی حجت پر ایک برتن میں کچھ جو ڈال دیتے اور منتظر رہتے کہ اللہ تعالی اس کی حجت پر نازل ہوں گے اس کا گدھا جو کھانے میں مشغول رہے گا اور اللہ تعالی بیہ یکارتے رہیں گے کہ آیا کوئی تو بہ کرنے والا ہے؟''

شیخ الاسلام ابن تیمیه رشالتهٔ اس پرتنجره کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

#### شيعه مدبهب جموط كايلنده:

یوں تو دنیا میں جھوٹ کی کمی نہیں، مگر یہ حقیقت ہے کہ جھوٹ کے نو حصے یا اس سے کم وہیش شیعہ میں پائے جاتے ہیں،اورایک حصہ باقی دنیا میں ● ،اس میں شبہ ہیں کہ اللہ تعالیٰ کے پہلے آسان پر نازل ہونے کی احادیث متواتر ہیں،عرفہ کی شام قریب آنے کی حدیث صحیح مسلم میں روایت کی گئ

<sup>•</sup> جو تخص شیعہ کے ان اکا ذیب سے آگاہ ہو جو انہوں نے مختلف ادوار وازامنہ میں اختر اع کیے اور انہیں تاریخ اسلامی میں مناسب جگہ پرفٹ کر دیایا ان کو نبی کریم طُلُطُیْم ،سیدناعلی اور ان کے اہل بیت کرام کی جانب منسوب کیا اور علاوہ ازیں وہ شیعہ کے طرز فکر ونظر سے بھی آشنا ہو مثلاً اکا برشیعہ کا گدھوں سمیت تہ خانے کے دروازہ پر کھڑے ہوکرامام غائب کے نکلنے کا انتظار کرنا وہ اس میں ذرہ بھرشک نہیں کرے گا، کہ مذکورۃ الصدر جھوٹ بھی شیعہ کا اختر اع کردہ ہے کیونکہ اس کے تمام اجز اوعناصر شیعہ طرز فکر کے ساتھ میں کھاتے ہیں اور ایسی بھا گئت کے پیش نظر شیعہ مصنف ابن المطہر نے اسے اپنی تصنیف میں جگہ ساتھ میں کھاتے ہیں اور ایسی بھا گئت کے پیش نظر شیعہ مصنف ابن المطہر نے اسے اپنی تصنیف میں جگہ

ہے **<sup>0</sup> گرہمیں اس کے نزول یا استواء کی کیفیت معلوم نہیں۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے:** 

'' فرقہ کرامیہ والے اللہ تعالیٰ کو بالائی جانب قرار دیتے ہیں اور بینہیں جانتے کہ جو چیز کسی جہت میں ہو، وہ اس جہت کی مختاج ہوگی ،اوراس کے ساتھ ساتھ حادث بھی ہوگی۔''

اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ بیصرف کرامیہ کا ہی مذہب نہیں بلکہ متقد مین شیعہ بھی یہی عقیدہ رکھتے ہیں اوراس کے ابطال پرتم کوئی دلیل بھی نہیں لا سکتے، جملہ مخلوقات کا بیعقیدہ ہے کہ اللہ تعالی فوق العالم ہے، اگر چہ وہ جہت کا لفظ بولنے سے احتر از کرتے ہیں، تا ہم اللہ تعالی کوفوق العالم سنایم کرنا ان کی فطرت میں داخل ہو چکا ہے، جبیبا کہ ابوجعفر ہمدانی فیصلے نامام ابوالمعالی سے کہا تھا۔

■ صحیح مسلم کتاب الحج، باب فضل یوم عرفة، (حدیث:۱۳٤۸)

عمر بن حسن بن محمد کنیت ابوجعفر اور نسبت ہمدانی ہے، یہ بہت بڑے حافظ حدیث اور صادق القول سے، نیم محمد بن حاصل کیا ابن السمعانی کہتے ہیں: یہ اپنے محصر وعہد میں سب سے بڑے حافظ حدیث سے مم حدیث حاصل کیا ابن السمعانی کہتے ہیں: یہ اپنے عصر وعہد میں سب سے بڑے حافظ حدیث سے، ذکی قعد اس میں وفات پائی، امام ذہبی نے جو اختصار کیا ہے، اس میں ابوالمعالی کا نام مذکور ہے، مگر منہاج السنہ کی اصل عبارت میں نام مذکور نہیں، ہمارے خیال میں ابوالمعالی سے امام الحرمین الجوینی مراد نہیں لیے جاسکتے اس لئے کہ امام الحرمین اپنی کتاب الرسالہ النظامیہ میں لکھتے ہیں ۔۔۔۔۔۔۔امام الحرمین فرماتے ہیں:

عیر سے۔۔۔۔۔۔امام الحرمین فرماتے ہیں:

ظواہر نصوص کے بارے میں علاء کے یہاں اختلاف پایا جاتا ہے، علاء کی ایک جماعت آیات واحادیث نبویہ میں تاویل کی قائل ہے، ائمہ سلف تاویل نہیں کرتے ہیں ہمارا ذاتی زاویہ نگاہ اس ضمن میں یہ ہے کہ ہم سلف صالحین کی پیروی کرتے ہیں، اس مسلہ میں قطعی دلیل ہیہ کہ امت کا اجماع ایک لائق اتباع جمت ہے جس کی تائید شریعت حقہ ہے ہوتی ہے۔ یہ ایک ناقابل انکار حقیقت ہے کہ اصحاب اتباع جمت ہے جس کی تائید شریعت حقہ ہے ہوتی ہے۔ یہ ایک ناقابل انکار حقیقت ہے کہ اصحاب رسول سکے پیرہ و برگزیدہ بزرگ شے اور خلیم وادراک کے در پے نہیں ہوتے تھے، اس کے باوصف کہ وہ اسلام کے چیدہ و برگزیدہ بزرگ شے اور خلیم ذمہ داریوں کے حامل تھے، قواعد علت و صنبط و حفظ اور ضروریات دین کی تعلیم و تلقین میں وہ جہد و سعی کا کوئی دقیقہ فروگذاشت نہیں کرتے تھے، اگر ظواہر نصوص کی تاویل مشروع یا حتی وقطعی ہوتی تو شرعی فروعات سے زیادہ وہ اس کا اہتمام کرتے اور جب وہ اپنے عصر وعہد

ابوجعفر ہمدانی کے قول کا خلاصہ بیہ ہے:

''استواء کاعلم ہمیں نقتی دلائل سے حاصل ہوا، ان کی عدم موجودگی میں ہم اسے معلوم نہ کر سکتے

میں تاویلات سے بازر ہے تو یہی طرز فکر قابل انتاع ہوگا ،مندرجہ دلائل کے پیش نظر ہر دین دارشخص پریہ فریضہ عائد ہوتا ہے ، کہ وہ اللہ تعالی کومخلوقات کی صفات سے منز ہ قرار دے اور منشابہات کی تاویل میں کوشاں نہر ہے ، بنا بریں مندرجہ ذیل آیات وحدیث کی تاویل نہ کی جائے اور ان کا مطلوب ومفہوم اللہ کوتفویص کیا جائے۔

ا۔ إِنَّ اللَّهَ علَى الْعَرُشِ اسْتَواى

٢۔ جَاءَ رَبُّكَ

٣ لِمَا خَلَقُتُ بِيَدَيَّ

٣- وَيَهُقَىٰ وَجُهُ رَبِّكَ ذُوالُجَلَالِ وَالْإِكْرَامِ

۵۔ تُجُرِیُ بِاَعُیُنِنَا

۲۔ وہ حدیث جس میں اللہ تعالیٰ کے نازل ہونے کا ذکر ہے۔ امام الحرمین ابوالمعالیٰ کا پیشعر ہے

نِهَايَةُ اَقُدَامِ الْعُقُولِ عِقَالُ وَغَايَةُ ادَآءِ الرِّجَالِ ضَلَالُ

عقلی ترقی کی انتها عجز تقصیر ہے اور انسانی آراء کا نتیجہ ضلاکت ہے۔

علامه المناوي الجامع الصغير كي شرح مين لكھتے ہيں:

علامہ سمعانی نے ابوجعفر ہمدانی کا ذکر کرتے ہوئے لکھا ہے کہ میں نے امام الحرمین ابو المعالی کو سنا فرماتے تھے: '' میں نے لاکھوں اوراق کا مطالعہ کیا اور پھر بغوراس بات کا جائزہ لیا کہ مسلمان اسلامی عقائد اور ظاہری علوم پر کہاں تک اعتاد رکھتے ہیں، میں بحرمواج میں سوار ہوا اوران چیزوں میں سوار ہوا جس سے اسلام نے منع کیا ہے ( یعنی فلسفہ وعلم الکلام کا مطالعہ کیا ) بیسب کچھت کی تلاش میں کیا، میں اب ان تمام باتوں سے منہ موڑ کرکلمہ تق کی طرف لوٹ آیا ہوں۔

اور وہ بیہ ہے کہ انہی عقائد پر قائم رہوجن پر بڑھیا عورتیں یقین رکھتی ہیں،اسی پرمیری موت واقع ہوگی اور میرا خاتمہ حق وصدافت اور کلمہ اخلاص پر ہوگا،اورا گر خدانخو استہ ایسانہ ہوتو ابن الجوینی کے لیے تباہی و بربادی کے سوااور کچھنہیں۔

شذرات الذهب مين لكها ہے كه:

بیامام الحرمین کے اصلی الفاظ ہیں۔

تھے۔ اب اسے چھوڑ ہیئے اور ہمیں ایک بدیہی بات کا پتہ بتلا ہے جس کا احساس ہمارے دل میں جا گزیں رہتا ہے، وہ بات ہے کہ جب بھی کوئی عارف زبان سے" یااللہ" کہتا ہے، تو قبل اس کے کہ اس کی زبان پر بیکلمہ جاری ہو، علو (بلندی) کا مفہوم پیدا ہوجا تا ہے، (یعنی فوراً اس کا ذہن اس طرف مائل ہوتا ہے کہ اللہ تعالی فوق العالم ہے) وہ دائیں بائیں متوجہ ہیں ہوتا، کیا آپ سی حیلہ سے اس بدیہی بات کو ہمارے دل سے محوکر سکتے ہیں؟

فدکورۃ الصدرعبارت کا خلاصہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کی فوقیت کی نفی کے لیے جو دلیل پیش کی جاتی ہے وہ نظری کسبی ہے اور وہ کسی طرح ایک بدیہی و فطری دلیل کا مقابلہ نہیں کرسکتی، خصوصاً جب کہ باری تعالیٰ کا فوق العالم ہونا، نصوص متواترہ سے ثابت ہے، یہ بات ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ بدیہیات کا نظری دلائل سے ردکرنا ناممکن ہے، اگر بدیہیات کوبھی مدف تقید بنایا جائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ اساسی نظریات پر جرح وقدح کا دروازہ کھول دیا جائے اور اس طرح فروعات کی بجائے اصول کو تقید کے تیروں سے چھلنی کیا جائے جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ بدیہیات و نظریات دونوں ہی باطل ہو کر رہ حاکمیں گے۔

تاہم اللہ تعالیٰ کے فوق العالم ہونے کی نفی کرنے والوں نے اپنے زاویہ نگاہ کوعقلی دلائل کے بل بوتے پر ثابت کرنے کی سعی لا حاصل کی ہے، جس طرح وہ یہ کہتے ہیں کہ دو چیزیں جوموجود ہوں گی وہ باہم یا تو متابین ہوں گی یا متداخل، ان کے زعم میں یہ ایک بدیہی بات ہے، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ ایسے موجود کا اثبات جس کی جانب اشارہ نہ کیا جاسکتا ہوس وعقل کے منافی ہے، حالانکہ قرآن کریم میں ۱۰۰۰ کے بیشتر مقامات پر اللہ تعالیٰ کا فوق العالم ہونا فدکور ہے، بعض علماء کا قول ہے کہ قرآن کریم میں ۱۰۰۰ جگہ اس کا ذکر آیا ہے، احادیث نبویہ اس سے پر ہیں، علماء سلف بھی اس میں متحد الخیال تھے جولوگوں پر جگہ اس کا ذکر آیا ہے، احادیث نبویہ اس میں دلائل قاطعہ کو بھی رد کر دی تو اس پر لازم ہے کہ وہ اپنے نظریات کو دلائل کی روشنی میں ثابت کرے۔

#### جهت سے کیا مراد ہے؟:

شیعہ مصنف کا بی تول کہ'' جو چیز کسی جہت میں محدود ہو وہ حادث ہوگی اور اس جہت کی مختاج ہوگی۔'' بیراسی صورت میں درست ہوگا جب وہ جہت ایک وجودی اور مثبت حیثیت کی حامل ہواور اس چیز کے لیے لازم ہو، اس میں شبہیں کہ جوشخص اللہ تعالیٰ کو اس طرح قائم بالمحل مانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ عیر کے لیے لازم ہو، اس میں شبہیں کہ جوشخص اللہ تعالیٰ کو اس طرح قائم بالمحل مانتا ہے کہ اللہ تعالیٰ

اس محل سے بے نیاز نہیں ہوسکتا وہ ذات خداوندی کومختاج قرار دیتا ہے، حالانکہ کوئی شخص بے عقیدہ نہیں رکھتا اور نہ ہی ہمارے علم کی حد تک کوئی شخص اللہ کومخلوقات کامختاج تسلیم کرتا ہے، اس لئے کہ اللہ نے کہ اللہ نے عرش کو پیدا کیا، عرش کی تخلیق اس حقیقت کو واضح کرتی ہے، کہ وہ عرش کو پیدا کرنے سے پہلے بھی اس سے بے نیاز تھا اور اس کے بعد بھی بے نیاز رہا، اللہ تعالیٰ کے فوق العرش ہونے سے بے لازم نہیں آتا کہ وہ عرش کامختاج ہے، و کیھئے اللہ تعالیٰ نے عالم ارضی کو پیدا کیا اس میں سے بعض جھے بالا ہیں اور بعض بست نے ہر گرمختاج نہیں، مزید غور کیمئے کہ پہلے زمین ہے پھر اس کے اویر ہوا اور باول ہیں، پھر آسان پھرعش تو کیا بیا بی دوسرے کے ختاج ہیں؟

ہم جانتے ہیں کہ قوت وطاقت سب اللہ کے ہاتھ میں ہے، ہمیں یہ بھی معلوم ہے کہ حاملین عرش جس قوت سے بہرہ ورہیں وہ اللہ کی پیدا کردہ ہے، اگر تمہارے شیعہ اسلاف میں سے کوئی مثلاً علی بن یونس اقمی (مشہور شیعہ عالم) یہ کے کہ عرش نے اللہ تعالی کو اٹھا رکھا ہے، (جیسا کہ اس کا عقیدہ ہے) تو تم اس کے حق میں کوئی دلیل پیش کرنے سے قاصر رہو گے، جولوگ اللہ تعالی کوفوق العرش قرار دیتے ہیں وہ یہ نہیں کہتے کہ اللہ تعالی عرش کا محتاج ہے، بلکہ صرف یہ کہتے ہیں کہ وہ ہر چیز پر قادر ہے، جب ہم نے ذات خداوندی کو ایک ایسی چیز پیدا کرنے پر قادر تسلیم کرلیا جس نے اسے اٹھا رکھا ہے، تو اس سے اس کی قدرت کا ملہ کا اظہار ہوتا ہے، نہ کہ بجر ودر ماندگی کا۔

ہم بل ازیں بیان کر چکے ہیں، کہ جہت سے امر موجود بھی مرادلیا جاسکتا ہے، اور امر معدوم بھی، جو تخص اللہ تعالیٰ کوفوق العالم شلیم کرتا ہے، وہ یہ بیں کہتا کہ وہ ایک ایسی جہت میں ہے جو موجود ہے، البتہ یہ ممکن ہے کہ جہت سے عرش مرادلیا جائے، اور باری تعالیٰ کے اس میں ہونے کا مطلب یہ سمجھا جائے کہ وہ اس کے اوپر ہے، جیسے روایات میں آیا ہے کہ: " إِنَّهُ فِي السَّمَآءِ " (وہ آسان میں ہونا ہے کہ بین اور اس زعم میں ہونا ہے، جیسے آدی البتہ میں ہوتا ہے کہ میں ہونا ہے، جیسے آدی این گھر میں ہوتا فاسد میں مبتلا ہیں کہ سی جہت میں ہونے کا مطلب کسی جگہ میں ہونا ہے، جیسے آدمی اینے گھر میں ہوتا فاسد میں مبتلا ہیں کہ کسی جہت میں ہونے کا مطلب کسی جگہ میں ہونا ہے، جیسے آدمی اینے گھر میں ہوتا

<sup>■</sup> صحیح بخاری کتاب المغازی، باب بعث علی بن ابی طالب و خالد بن الولید رضی الله عنهما، (حدیث: ۲۰۵۱) عن ابی سعید منه و صحیح مسلم کتاب المساجد، باب تحریم الکلام فی الصلاة (حدیث: ۳۷۱)، عن معاویة بن الحکم و سنن ابی داود کتاب الأدب باب فی الرحمة (حدیث: ۲۶۱) عن عبد الله بن عمر رضی الله عنهما)

ہےجس سے اللہ تعالی کامحتاج الی الغیر ہونالازم آتا ہے۔

شيعه مصنف لكصتاب:

''اکثر اہل سنت بیعقیدہ رکھتے ہیں کہ اللہ تعالی بذات خود افعال قبیحہ اور کفر کا مرتکب ہوتا ہے، اور بیسب کچھاس کی قضا وقدر کے مطابق وقوع پذیر ہوتا ہے، بندے کا اس میں کچھ دخل نہیں اللہ تعالی چاہتے ہیں کہ کا فر معاصی کا مرتکب ہوتا رہے اور وہ کا فرسے اطاعت نہیں جائے۔''

ہم اس کے جواب میں یہ کہیں گے۔۔۔۔۔اور قبل ازیں اس پرروشی ڈال چکے ہیں۔۔۔۔۔کہ تقدیراور عدل و جور کے مسائل کا امامت و خلافت کے مسائل سے کوئی تعلق نہیں، گرشیعہ مصنف بایں ہمہ وہی مسائل دہرائے جارہا ہے، اس میں شبہیں کہ سیدنا صدیق و فاروق ڈاٹٹھا کی خلافت کا اقرار کرنے والے بعض لوگ تقدیر کے قائل ہیں، اس سے واضح ہوتا ہے، کہ یہ دونوں مسئلے ایک دوسرے سے یکسر جداگانہ حیثیت رکھتے ہیں اور یہ باہم لازم و ملزوم نہیں ہیں۔

یہ حقیقت اپنی جگہ پر واضح ہے کہ مسکلہ تقدیر اور صفات الہی کے اثبات میں اہل بیت سے ان گنت روایات منقول ہیں ، مگر متاخرین شیعہ نے تشیع کے عقائد کے ساتھ ساتھ جہمیہ اور قدریہ کے ا فکار ومعتقدات کاضمیمہ بھی لگالیا تھا، اور وہ صرف شیعہ عقائد ہی کے حامل نہ تھے، یہ شیعہ مصنف بھی اسی زمرہ میں داخل ہے۔

### بندوں کے افعال کا فاعل کون ہے؟:

شیعہ مصنف کا یہ قول کہ: '' اہل سنت کے نزدیک بندہ کفر و معاصی کے ارتکاب میں بے قصور ہے۔'' قطعی طور سے بے بنیاد ہے، تقدیر کا عقیدہ رکھنے والے جمہور اہل سنت کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ بندہ اپنے افعال کا حقیقی فاعل ہے اور وہ قدرت واستطاعت سے بہرہ ور ہے، وہ طبعی اسباب کی تا ثیر کا انکار نہیں کرتے، بلکہ عقلی وفقی دلائل کی بنا پر اس بات کا اقر ارکرتے ہیں کہ اللہ تعالی ہواؤں کے ذریعہ بادل کو پیدا کرتے چیں، اللہ تعالی سبب اور بادل و پیدا کرتے چیں، اللہ تعالی سبب اور مسبب دونوں کا خالق ہے، باوجودیہ کہ باری تعالی خالق اسباب ہیں اس کے باوصف ایک اور سبب کا وجود ناگزیر ہے جو اس کا شریک ہواور اس کے دوش بدوش ایک معارض کی بھی ضرورت ہے جو اس کو روک دے اور اللہ کے پیدا کرنے کے باوجود اس کے اور جود اس کے اثر کو تحمیل پذیر نہ ہونے دے، الا یہ کہ اللہ تعالی دوسرے سبب کو پیدا کرنے موانع کا از الہ کر دے۔

شیعہ مصنف نے جو قول نقل کیا ہے اس کے قائل امام اشعری اور ان کے ہم نواہیں، اشاعرہ مخلوقات میں قُوی کے ساتھ فعل کو انجام مخلوقات میں قُوی کے ساتھ فعل کو انجام نہیں دیتے البتہ ان قوی کے ہوتے ہوئے وہ فعل انجام پذیر ہوتا ہے، اشاعرہ کہتے ہیں کہ بندے کی قوت افعال میں مؤیر نہیں ہے۔

امام اشعری اس سے بڑھ کریہ کہتے ہیں کہ بندہ اپنے فعل کا فاعل نہیں، بلکہ اس کا فاعل حقیقی اللہ تعالی ہے، البتہ بندہ اپنے فعل کا کا سب ہے، اہل سنت اور جمہور کا نقطۂ نگاہ یہ ہے کہ بندہ اپنے افعال کا حقیقی فاعل ہے۔

شیعه مصنف کا بیقول که' اہل سنت کے نزدیک اللہ تعالیٰ کا فرسے معاصی کا ارادہ کرتا ہے' اہل سنت کا صرف ایک قتم قرار دیتے ہیں سنت کا صرف ایک قتم قرار دیتے ہیں اور محبت و رضا اور غضب کو ارادہ کا مترادف تصور کرتے ہیں ،امام اشعری کے دونوں اقوال میں سے مشہور ترقول یہی ہے ،ان کے اکثر اصحاب وا تباع بھی اسی کے قائل ہیں۔

بخلاف ازیں جمہوراہل سنت ارادہ، محبت اور رضا میں فرق کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں اللہ تعالیٰ

معاصی کا ارادہ تو کرتا ہے، مگر انہیں چا ہتا نہیں اور ان سے راضی بھی نہیں ہوتا، بلکہ ناراض ہوتا ہے، مخفقین کا قول ہے کہ ارادہ کا لفظ قر آن کریم میں دومعنوں میں استعال ہوا ہے۔

ا اراده قدریه کونیه

۲\_ اراده شرعیه دینیه

ارادہ قدریہ جملہ حوادث کوشامل ہے جب کہ ارادہ شرعیہ محبت ورضا پر شتمل ہے۔

اراده کی دوشمیں:

قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ فَمَنْ يُرِدِ اللّٰهُ أَنْ يَهْدِيةَ يَشُرَحُ صَدُرَةُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ 'الله تعالى جس كو مدايت دينا چاہتے ہيں اس كے سينه كو اسلام كے كيے كھول ديتے ہيں۔'(الانعام: ١٢٥/٦)

دوسری جگهارشا دفر مایا:

﴿ إِنْ كَانَ اللّٰهُ يُرِينُ أَنْ يَّغُويْكُمْ ﴾ (هود: ١١/ ٣٤) ﴿ إِنْ كَانَ اللّٰهُ يُرِينُ أَنْ يَّغُويْكُمْ ﴾ (هود: ١١/ ٣٤) ''اگرالله تعالى تنهيل ممراه كرنے كااراده كرتا ہو۔''

اس ارادہ کا تعلق اضلال واغواء کے ساتھ ہے، ارادہ شرعیہ کی مثال مندرجہ ذیل آیات ہیں قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ يُرِينُ اللّٰهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهْدِيَكُمْ سُنَنَ الَّذِينَ مِنْ قَبْلِكُمْ ﴾ (النساء: ٢٦/٤)

''الله تعالیٰ تمهارے لیے واضح کرنا اور ان لوگوں کا راستہ دکھانا چاہتے ہیں جوتم سے پہلے تھے۔'' نیز فر مایا:

﴿ مَا يُرِينُ اللّٰهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (المائده:٥/٦) ﴿ مَا يُرِينُ اللّٰهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ ﴾ (المائده:٥/٦) 'الله تعالى مهمين على مين مبتلانهين كرنا عاضة ''

دوسری جگه ارشا دفر مایا:

﴿ إِنَّهَا يُرِينُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرَّجُسَ اَهُلَ الْبَيْتِ

(الاحزاب:٣٤/٣٣)

''اے نبی کے گھر والو! اللہ تعالیٰتم سے ناپا کی کو دور کرنا چاہتے ہیں۔''

ظاہر ہے کہ ان آیات میں ارادہ کے وہ معنی نہیں جوسابقہ آیات میں ہیں، شیعہ مصنف لکھتا ہے:

اہل سنت کا یہ قول چند قبائے پر شمتل ہے، ان میں سے ایک قباحت یہ ہے کہ اس سے اللہ تعالی کا سب ظالموں سے بڑا ظالم ہونا لازم آتا ہے، اس لیے کہ وہ کا فرکو کفر کے جرم کی سزا دیتا ہے،

حالانکہ اس نے خود ہی اسے کفر کی قدرت عطا کی ، اور اسے ایمان کی قدرت سے محروم رکھا، جس طرح کسی کوطویل القامت یا قصیر القامت ہونے پر سزادینا ظلم ہے، اسی طرح اس معصیت کی سزادینا بھی ظلم ہے جوخود اللہ تعالی نے اس میں بیدا کی۔

اس کا جواب پیہ ہے کہ کم کی تفسیر میں جمہور کے دوقول ہیں۔

پہلا قول ہے ہے کہ ظلم ممتنع لذاتہ ہے اور اللہ تعالیٰ ظلم کرنے پر قادر نہیں، امام اشعری، قاضی ابو بکر، ابوالمعالی، قاضی ابو یعلیٰ اور ابن الزاغونی کی یہی رائے ہے، ان کا زاویہ نگاہ ہے ہہ ذات باری دروغ گوئی ، ظلم اور افعال قبیحہ پر قادر نہیں اور نہ اسے ان کے ساتھ موصوف کیا جاسکتا ہے، ذات باری سے ان افعال کا صدور اس لیے محال ہے کہ ظلم و فتح کا فاعل شرعاً فدموم ہے اور قابل فدمت وہی باری سے ان افعال کا صدور اس لیے محال ہے کہ ظلم و فتح کا فاعل شرعاً فدموم ہے اور قابل فدمت وہی فاعل ہوتا ہے، جو نامول اس چیز میں تصرف کا مرتکب ہوجس کاحق اسے حاصل نہ ہو، ہیا ہی صورت میں ممکن ہے جب فاعل اس چیز میں تصرف کر ہے جس میں تصرف کرنے کاحق اس کی نسبت کسی اور کو عاصل ہو، بنا ہر بین ظلم کا صدور اللہ سے محال ہے، کیوں کہ اس کے تصرفات کا ما لک کوئی دوسرا شخص نہیں ہوسکتا، اس تقریر سے بید حقیقت عیاں ہوتی ہے، کہ اللہ کے حق میں ظلم کا تصور بھی محال ہے۔ مذکورہ بالا قول کی حقیقت ہے کہ قابل فدمت وہ فاعل ہے، جوغیر کی مملو کہ چیز میں دراز دستی کا ارتکاب کرتا اور حکم کی نافر مانی کرتا ہو، ظاہر ہے کہ کوئی شخص اللہ کو اپنے احکام کا مامور و مکلف نہیں بنا سکتا اور خہی اللہ تعالیٰ غیر کی ملکیت میں تصرف کرتا ہے، اس لیے کہ وہ سب چیز وں کا مالک ہے۔ سکتا اور خہی اللہ تعالیٰ غیر کی ملکیت میں تصرف کرتا ہے، اس لیے کہ وہ سب چیز وں کا مالک ہے۔ سکتا اور خہی اللہ تعالیٰ غیر کی ملکیت میں تصرف کرتا ہے، اس لیے کہ وہ سب چیز وں کا مالک ہے۔ سکتا اور خہی اللہ تعالیٰ غیر کی ملکیت میں تصرف کرتا ہے، اس لیے کہ وہ سب چیز وں کا مالک ہے۔ سکتا اور خبی اللہ تعالیٰ غیر کی ملکیت میں تصرف کرتا ہے، فرماتے ہیں۔

'' میں نے اپنی پوری عقل سے کام لے کر قدریہ فرقہ سے مناظرہ کیا اور دریافت کیا کہ ظلم کیا ہوتا ہے؟ انہوں نے کہاکسی دوسرے کی ملکیت میں تضرف کرنے کوظلم کہتے ہیں، میں نے کہا جب ہر چیز اللہ کی مملوک ہے تو وہ غیر کی ملکیت میں تصرف کیسے کرے گا؟''

گریہ لوگ تو کسی جرم کا ارتکاب کیے بغیر بھی سزا دینے کو جائز تصور کرتے ہیں،لہذا قصیر

القامت کوچھوٹے ہونے اور سیاہ فام کو سیاہ ہونے کی بنا پر سزا دینے سے ان پر معارضہ ہیں کیا جا سکتا ان کا خیال ہے کہ سزا دینا مشیت ایز دی کے تابع ہے۔

الله تعالیٰ ظلم پر قا در مگراس سے منز ہ ہے:

دوسرا قول بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ ظلم پر قادر مگر اس سے منزہ ہے، جیسے کسی انسان کو کسی دوسر ہے خص کے جرم کی سزادینا، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَمَنْ يَعْمَلُ مِنَ الصَّالِحَاتِ وَهُوَ مُؤْمِنٌ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَّلَا هَأَمُ فَلَا يَخَافُ ظُلْمًا وَلَا هَضُمًا ﴾ (طه: ٢٠/٢٠)

''جوایمان دار ہونے کے باوصف نیک اعمال انجام دے گا تو وہ کسی ظلم یا کمی سے نہیں ڈرے گا۔''

ان لوگوں کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ انسان کو اختیاری یا غیر اختیاری افعال کی بنا پر سزا دینے کا فرق انسانی فطرت میں جاگزیں ہے، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ تقدیر سے گناہوں پر استدلال کرنا عقلاً باطل ہے اس لئے کہ دوسروں پر ظلم وستم ڈھانے والا اگر تقدیر سے استدلال کرے گا (کہ میری تقدیر میں یوں ہی لکھا تھا) تو جو خص اس کوظم کا نشانہ بنا تا ہے، وہ بھی یہ دلیل پیش کرسکتا ہے، اس سے یہ حقیقت ابھر کر سامنے آتی ہے کہ معاصی کے ارتکاب پر تقدیر سے استدلال کرنا با تفاق ادبیان وعقلاء باطل ہے، اور اس سے وہی شخص احتجاج کرتا ہے، جو اپنی خواہش کا پیرو ہو، جیسے یہ مقولہ مشہور ہے، کہ '' تم اطاعت کے وقت قدری اور معصیت کے وقت جبری بن جاتے ہو۔'' مقولہ کا مطلب یہ ہے کہ تم ہوائے نفس کی بیروی کرتے ہو جو مذہب اپنی خواہش کے موافق ہوا بس اسی کے مور ہے۔

اگر قبائے کے مرتکب کے لیے تقدیر جمت ہوتی تو کوئی شخص دوسرے کو ملامت نہ کرسکتا اور نہ اسے سزا دے سکتا (کیونکہ مجرم آسانی سے کہہ سکتا تھا، کہ میری تقدیر میں یونہی لکھا تھا) حقیقت کے بلند بانگ دعاوی کرنے والول مثلاً فقراءاورصوفیہ کواکٹر اس سے سابقہ پڑتا ہے وہ تقدیر کا بہانہ کرکے خداوندی اوامر ونواہی سے انحراف کرتے ہیں، یہ کھلی ہوئی حقیقت ہے کہ تقدیر کے بل بوتے پرکوئی شخص اوامر کوترک کرسکتا ہے نہ محرمات کا ارتکاب کرسکتا ہے، اللہ تعالی نے اپنے بندوں پر ججت تمام کردی ہے۔

جولوگ تقدیر سے معاصی کے ارتکاب کے جوازیرِ استدلال کرتے ہیں وہ فرقہ قدریہ سے بھی

برتر ہیں، جوسرے سے تقدیر کوشلیم ہی نہیں کرتے، یہی وجہ ہے کہ علماء کی ایک جماعت کو قدریہ کہا گیا حالانکہ وہ تقدیر کے منکر نہ تھے، قدریہ کے نام سے موسوم کرنے کی وجہ یہ تھی، کہ وہ تقدیر سے معاصی کے جواز پراحتجاج نہیں کرتے تھے، امام احمد بن عنبل اٹر لللہ سے جب کہا گیا کہ ابن ابی ذئب منکر تقدیر تھے تو انہوں نے فرمایا، جو مخص بھی معاصی کی بنا پرلوگوں کونگ کرتا تو لوگ اسے قدری کہہ کر پکارتے تھے، یہی وجہ ہے کہ قائلین تقدیر فواحش و منکرات پر تقید کرنے والے کونفرت و حقارت کی نگاہ سے دکھتے اور کہتے ہیں یہ بات ان کی تقدیر میں کھی تھی، اس کے جواب میں کہا جا سکتا ہے، کہ منکرات پر دوقد ح بھی تقدیر خداوندی کے عین موافق ہے، گویا اس نے اپنے قول سے ہی اپنی دلیل کوتوڑ دیا، بعض جاہل مشائخ کا قول ہے 'دمیں اس رب کو ماننے کے لیے تیار نہیں جس کی نافر مانی کی جاتی ہواور اگر میں ستر انبیاء کوئل کردوں تو میں گناہ گارنہ ہوں گا۔' ایک اور جاہل شخ کا قول ہے۔

''میں وہی کام کرتا ہوں جو وہ مجھ سے کروانا چا ہتا ہے، لہذا میرے سب کام عبادت میں داخل ''

مُسَلَّه تَقَدِّر مِين احتجاج آ دم وموسى عَيْبالمَ:

بعض لوگوں کا خیال ہے کہ سیدنا آ دم کا سیدنا موٹی پر تقدیر کی بنا پر احتجاج اسی سلسلہ کی کڑی ہے، یہ کھلی ہوئی جہالت ہے، اس لیئے کہ انبیاء سب لوگوں سے زیادہ خداوندی اوامر ونواہی کی اطاعت کرتے ہیں پھر تقدیر کی بنا پر وہ اس کی نافر مانی کیوں کر کر سکتے ہیں، مزید برآ ں سیدنا آ دم نے بارگاہ از دی میں اپنے گناہ سے تو بہ کر لی تھی اور ان کی تو بہ قبول کر لی گئی تھی ، اور اگر تقدیر سے احتجاج کرنا درست ہوتا تو ابلیس ، فرعون اور ان کے ہم نوا اس سے ضرور استدلال کرتے ، سیدنا موسیٰ نے سیدنا آ دم کو جو ملامت کی تھی ، اس کی وجہ وہ مصیبت تھی جو سیدنا آ دم کے شجرہ ممنوعہ کا کھل کھانے کی وجہ سیدنا آ دم کو خلطب کر کے فرمایا:

''آپ نے ہمیں اور اپنے بیٹوں کو جنت سے کیوں نکالا؟۔'' <sup>©</sup> حقیقت می<sub>د ہ</sub>ے کہ بندہ عیب و گناہ کی بجائے مصائب و آلام کے وقت نقد ہر کی جانب رجوع

■ صحیح بخاری، کتاب احادیث الانبیاء، باب وفاة موسیٰ و ذکره بعد (حدیث: ۳٤٠٩،
 ۵ ۲۰۹) صحیح مسلم ، کتاب القدر، باب حجاج آدم و موسیٰ صلی الله علیهما وسلم

(حدیث:۲۰۲۲)

کرنے کے لیے مامور ہے، لہذا چاہیے کہ وہ مصائب و آلام میں صبر وسکون کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑے اور گناہوں سے تو بہکرتارہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقَّ وَّاسْتَغُفِر لِنَنْبِكَ ﴾ (غافر: ١٠/٥٥) ﴿ فَاصْبِرُ إِنَّ وَعُدَ اللهِ حَقَّ وَّاسْتَغُفِر لِنَنْبِكَ ﴾ (غافر: ١٠/٥٥) "صبر يجئي، بشك الله كاوعده سجا جاورا بيخ كناه كي مغفرت طلب يجئي."

یہ بات مختاج بیان نہیں کہ افعال اختیار یہ کی بنا پر انسان صفات محمودہ اور صفات مذمومہ دونوں حاصل کرسکتا ہے، بخلاف ازیں قصیر القامت ہونے یا کالے گورے ہونے کی بنا پر ان کا حصول ممکن نہیں۔

سيدنا عبداللد بن عباس طالعيه فرمات بين:

''نیکی دل کا نور، چہرے کی رونق، وسعت رزق، قوت بدن اور مخلوقات کے دل میں محبت کی باعث ہے، اللہ تعالی نے بندوں کے افعال کو ان جملہ امور کا سبب بنایا ہے جس طرح زہر کھانے کو بیاری اور موت کا سبب قرار دیا ہے، تاہم تریاق سے اس کا ازالہ ممکن ہے، جس طرح برائیوں کو تو بہ اعمال صالحہ اور گناہ کو دور کرنے والے مصائب و آلام کے ذریعہ دور کیا جاتا ہے۔

باقی رہی ہے بات کہ فعل کو پیدا کر کے خود ہی اس پر سزا دیناظم ہے تو ہے اسی طرح ہے جیسے کہا جائے زہر کو پیدا کر کے اسے موجب ہلاکت بناناظلم ہے، بینی دلائل کی بنا پر ہے حقیقت ثابت ہو چکی ہے،

کہ جو چیز بھی حادث ہے وہ اللہ کی پیدا کردہ ہے۔ ظاہر ہے کہ بندے کے افعال بھی حوادث کے زمرہ میں شامل ہیں، الہذاوہ بھی اللہ تعالی کے پیدا کردہ ہیں بنابریں جواللہ نے چا ہموا اور جو نہ چا ہا وہ نہ ہوا۔ جب یہ کہا جاتا ہے، کہ فعل بندے کے ارادہ سے حادث ہوا تو ہم کہیں گے کہ ارادہ بھی حادث ہوا تو ہم کہیں کے کہ ارادہ بھی حادث ہوا تو ہم کہیں کے کہ ارادہ بھی حادث اس کے لیے بھی کسی سبب کی ضرورت ہے اور یوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ فعل ممکن ہے، (یعنی اس کا وجود وعدم برابر ہے ) الہذا اس کے وجود کو عدم پر ترجیح دینے کے لیے کسی مرجح کی ضرورت ہے، اس کا وجود وعدم برابر ہے ) الہذا اس کے وجود کو عدم پر ترجیح دینے کے لیے کسی مرجح کی ضرورت ہے، الہذا اس کے وجود کو عدم پر ترجیح دینے کے لیے کسی مرجح کی اوجود ناگز ہر ہے، اسی طرح بندے کا فاعل ہونا بھی ممکن ہے، الہذا اس کے لیے بھی کسی محدث و مرزح کا وجود ناگز ہر ہے، اسی طرح بندے کا فاعل ہونا بھی ممکن ہے، الہذا اس کے لیے بھی کسی محدث و مرزح کا وجود ناگز ہر ہے،

# بارگاه ایز دی میں تقدیر کا عذر مسموع نہیں:

اس میں سب حوادث مساوی ہیں اوران میں کوئی فرق نہیں یایا جا تا۔

مخلوقات میں سے بعض چیزیں ایسی ہیں جوبعض لوگوں کے لیے موجب ضرر ہیں ، جیسے بیاریاں اور مصائب وآلام ، پیر حکمت ایز دی کا تقاضا ہے ، جب بندے کواس کے افعال اختیاری پر سزا دیناظلم نہیں تو حوادث کو بارگاہ ربانی کی جانب منسوب کرنے میں بھی ایک ایسی حکمت مضمر ہے، جس کی بنا پر وہ حوادث مستحسن گلم ربانی کی جانب بس کی نسبت کی جائے تو بیرعدل ہے، کیونکہ اسے جو سزا ملی ہے وہ اس کے جرم کی بنا پر ملی ہے، لہذا اللہ نے اس پرظلم نہیں کیا بلکہ اس نے خود ہی اپی جان پر ستم ڈھایا، جب کوئی حاکم چور کو سزا دے، اس کا ہاتھ کاٹ ڈالے اور مسروقہ مال اس کے اصلی مالک کو واپس کر دے تو وہ منصف حاکم کہلائے گا، اور اگر چور اسے کے کہ میری تقدیر میں یو نہی کھا تھا، پھرتم مجھے سزاکیوں دیتے ہو۔۔۔۔؟ تو یہ بات چور کے حق میں مفید نہ ہوگی اور حاکم اسے سزا دیئے بغیر نہیں رہے گا، اسی طرح جب روز قیامت اللہ تعالی ظالم سے قصاص لے گا تو اس کا بیغل عدل وانصاف کا آئینہ دار ہوگا اور اگر ظالم یوں کہے کہ تو نے میری تقدیر میں اسی طرح لکھا تھا تو یہ بات اس کے حق میں کہتے ہوگئی اور تقدیر کا عذر درست نہیں مانا جائے گا، چونکہ اللہ تعالی ہر چیز کا خالق ہے، لہذا اس کی تخلیق خالی از حکمت نہیں اور اسی حکمت و مصلحت کے اعتبار سے تخلیق کا فعل مستحسن ہے۔

جو شخص یہ کہتا ہے، کہ: " جَبَرَ اللّٰهُ الْعِبَادَ" (اللّٰہ کے بندوں کو مجبور محض بنایا ہے ) ائمہ حدیث مثلاً امام توری، اوزاعی، زبیدی، اوراحمد بن ضبل اللّٰه نے اس پر بڑی جرح قدح کی ہے، ان کا قول ہے کہ جبر کرنا، عاجز کا کام ہے، جیسے والداپی بیٹی کواس کی مرضی کے خلاف مجبور کرتا ہے، اللّٰہ تعالیٰ ارادہ اور مراد دونوں کا خالق ہے، البتہ حدیث نبوی کے اتباع میں " جَبَلَ اللّٰهُ الْعِبَادَ "(اللّٰہ نے بندوں کو پیدا کیا ) کہہ سکتے ہیں، مگر " جَبَلَ "کی بجائے" جَبَر "کا لفظ نہیں بولا جا سکتا، نبی کریم مُلَا اللّٰہ بندوں کو پیدا کیا ) کہہ سکتے ہیں، مگر " حَبَلَ "کی بجائے" جَبَر "کا لفظ نہیں اللّٰہ تعالیٰ کو پہند ہیں:

ا۔ تخل وبردباری

۲\_ سکون و و قار

اس نے عرض کیا: '' یہ فرمایئے کہ کیا یہ دونوں باتیں میرے اخلاق و عادات میں داخل ہیں یا میری خلقت ہی ان پر ہوئی ہے ۔۔۔۔۔؟ فرمایا: '' یہ دونوں باتیں خلقۂ تنہیں ودیعت ہوئی ہیں۔'' اس نے عرض کیا اللہ کاشکر ہے جس نے دوایسی باتیں مجھے عطا کیس جواسے پہند ہیں؟ •

 <sup>●</sup> صحیح مسلم\_ کتاب الایمان ، باب الامر بالایمان بالله تعالیٰ و رسوله (حدیث: ۱۸٬۱۷/۲۵) مختصراً مسند احمد(٤/٥٠٦\_٢٠٦) واللفظ له\_ سنن ابی داؤد\_ کتاب الأدب\_ باب قبلة الرجل(حدیث:٥٢٦٥)، من طریق آخر و سنده ضعیف\_

خلاصہ کلام ہیہ ہے کہ خلق و تقدیر اور امر و تشریع کی جہتیں ایک دوسرے سے مختلف ہیں، شرعی اوامر واحکام کا مقصداس چیز کا اظہار و بیان ہے جو بندوں کے لیے نفع یا ضرر کی موجب ہو، جس طرح طبیب مریض کو فائدہ مند چیزوں کے استعال کا حکم دیتا اور ضرر رساں اشیاء سے پر ہیز کرنے کی ہدایت کرتا ہے، اللہ تعالیٰ نے انبیاء کے ذریعہ صلحاء واشقیاء دونوں کے انجام سے آگاہ کر دیا، سعادت کی موجب اشیاء کا حکم دیا اور شقاوت کے موجبات سے روک دیا۔

باقی رہااللہ کے خلق و تقدیر کا معاملہ تو اس کا تعلق ذات باری اور جملہ مخلوقات کے ساتھ ہے چانچہ جس چیز میں عام مخلوقات کا فائدہ ہوتا ہے، اللہ تعالی وہ کام کرتے ہیں، اگر چہ اس سے بعض کو نقصان پہنچنے کا بھی احتمال ہو، مثال کے طور پر بارش کو لیجئے کہ اس کا نزول رحمت و حکمت کے پیش نظر ہوتا ہے، تا ہم بعض اوقات اس سے نقصان بھی پہنچ جا تا ہے، مثلاً کسی کا مکان گر جاتا ہے، کوئی سفر سے رک جاتا ہے اور کسی کا کاروبار معطل ہوکررہ جاتا ہے، اسی طرح رسل وانبیاء کی بعثت بھی عین عنایت ربانی ہے، اگر چہ بعض قو موں کو اس سے الم ورنج پہنچتا ہے، اور ان کی قیادت و سیادت روبزوال ہوجاتی ہے۔

## افعال الله وافعال العباد کے مابین فرق وامتیاز:

جب کسی شخص کو خدا کے علم میں کا فر مقدر کیا جاتا ہے تو یہ گہری مصلحت پر بہتی ہوتا ہے اور کا فرکو

اس کے افعال اختیاری کی بنا پر سزادی جاتی ہے، یہ سزا بھی حکمت و مصلحت سے خالی نہیں ہوتی۔

اللہ تعالیٰ کے افعال کو افعال العباد پر قیاس کرنا بہت بڑی غلطی ہے، اس لیے کہ آقا جب غلام کو

کسی بات کا حکم دیتا ہے تو وہ غلام کامحتاج ہوتا ہے، اور وہ کسی غرض کے تحت ایسا کرتا ہے جب آقا غلام

کو اس محنت و کاوش کا بدل عطا کرتا ہے تو یہ اس کا معاوضہ کہلاتا ہے، اندر میں صورت آقا کو فعل مامور کا

خالی نہیں کہ سکتے، اللہ تعالیٰ بندوں سے بے نیاز ہے اس نے بندوں کو انہی باتوں کا حکم دیا ہے جو ان

کے لیے فع رساں ہیں اور انہی باتوں سے روکا ہے جو ان کے لیے موجب ضرر ہیں، اللہ تعالیٰ کے بیہ

احکام ارشاد و تعلیم کی حیثیت رکھتے ہیں، اگر اللہ تعالیٰ مامور کے بجالا نے میں انسان کی مدد کرے تو اس

کا احسان عظیم ہے اور اگر مدد نہ کرے اور بندے کو تنہا چھوڑ دے یہاں تک کہ وہ گناہ کا مرتکب ہوتو یہ

کی اور حکمت پر بنی ہوگا اور اگر وہ افعال بندے کے لیے موجب الم ورنج ہوں تو وہ ان افعال کی وجہ

کسی اور حکمت پر بنی ہوگا اور اگر وہ افعال بندے کے لیے موجب الم ورنج ہوں تو وہ ان افعال کی وجہ

سے دکھ پائے گا، جو آرام وراحت کے موجب ہوتے ہیں اور سبب الم ورنج بھی، یہ سب پچھ تقدیر

ر بانی کے تحت ہوگا ،اوران دونوں میں کوئی منافات بھی نہیں پائی جاتی۔

اب بیہ بات باقی رہی کہ آخر وہ کلی حکمت کیا ہے؟ تو اس کا جواب بیہ ہے کہ اس حکمت کی معرفت حاصل کرنا بنی نوع انسان کے لیے ضروری نہیں ، بلکہ خداوندی حکمت ورحمت کے آگے سرنیاز خم کر دینا ہی کافی ہے ، بعض علوم ایسے بھی ہیں جن کا حاصل کرنا ، بہت سے لوگوں کے لیے ضرر رسال ہے ، عقل انسانی اس کی حکمت و مصلحت کا احاطہ کرنے سے قاصر ہے۔

قرآن كريم ميں فرمايا:

﴿ لَا تَسْئَلُواْ عَنُ اَشْيَاءَ إِنْ تُبْلَلُكُمْ تَسُوْ كُمْ ﴾ (المائده: ١٠١٥)

"السے امور کے متعلق مت پوچھو کہ اگر ان کا اظہار کر دیا جائے تو تم پرنا گوارگزر ہے۔ "
یہ مسکلہ افعال خداوندی کی غایات و مقاصد کے نام سے موسوم ہے اور غالبًا حکمت الہیہ کے تمام مسائل سے عظیم تر ہے، فرقہ قدریہ کی ضلالت و کج روی کی وجہ تھی کہ انہوں نے اللہ تعالی کومخلوقات کے عدل وظلم پر قیاس کیا، اسی طرح جریہ بھی یہ جادہ مستقیم سے بھٹک گئے، کیونکہ وہ افعال خداوندی کو مصالح بر مبنی قرار نہیں دیتے اور نہ اسے ظلم و جور سے منزہ کرتے ہیں، ظاہر ہے کہ اللہ کا دین افراط و

شیعہ مصنف کا اہل سنت کے بارے میں یہ کہنا کہ''اس میں ایمان کی قدرت پیدا نہ کی ۔' یہ اس شخص کا قول ہے جو قدرت مع الفعل کا قائل ہے ، اس کی رائے میں جو شخص کوئی فعل انجام نہیں دیتا تو وہ اس پر قادر نہیں تا ہم اسے عاجز بھی نہیں کہہ سکتے ، یہ جمہور اہل سنت کا قول نہیں ، بخلاف ازیں اہل سنت بندے کے لیے اس قدرت کا اثبات کرتے ہیں ، جس پر امر و نہی کا مدار و انحصار ہے اور وہ قدرت مقارن للفعل نہیں ہوتی ، بلکہ فعل سے پہلے یائی جاتی ہے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

تفریط کے بین بین ہے۔

﴿ وَلِلَّهِ عَلَى النَّاسِ حِجُّ الْبَيْتِ مَنِ اسْتَطَاعَ إِلَيْهِ سَبِيلًا ﴾

(آل عمران: ۹۷/۳)

''اوراللہ کے لیےلوگوں پرخانہ کعبہ کا حج فرض ہے جو وہاں پہنچنے کی طافت رکھتا ہو۔'' اس آیت میں صاحب استطاعت پر حج کوفرض قرار دیا گیا ہے،اگر صرف حج سے فارغ ہونے والے کوصاحب استطاعت تصور کیا جائے تو حج اس شخص پر فرض سمجھا جائے گا جو فریضہ حج ادا کر لے، اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ترک حج کے جرم میں کسی کو بھی سز انہیں دی جائے گی۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ فَا تَقُوا اللَّهَ مَا اسْتَطَعُتُمْ ﴾ (التغابن:٦٦/٦٤)

''جس قدر ہو سکے اللہ سے ڈرو۔''

اس میں حسب استطاعت تقویٰ کو واجب قرار دیا اگر اللہ نہ ڈرنے والا تقویٰ کی استطاعت سے محروم ہوتا تو تقویٰ اس پر واجب ہوتا جو تقویٰ کی صفت سے بہرہ ور ہوتا، اہل سنت کا اس پر اتفاق ہے کہ کہ است کہ اللہ کا سب سے بڑا احسان یہ ہے کہ است اطاعت کی تو فیق عطاکی۔

قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَلَٰكِنَّ اللَّهَ حَبَّبَ اللَّيْكُمُ الْإِيْمَانَ وَزَيَّنَهُ فِي قُلُوبِكُمْ وَكَرَّهُ وَكَرَّهُ اللَّيْكُمُ اللَّهُ حَبَّبَ اللَّيْكُمُ اللَّهُ مَانَ ١٤٩٪)

''اللّٰد تعالیٰ نے ایمان کوتمہاری نگاہ میں محبوب بنا دیا،تمہارے دلوں میں اسے مزین کر دیا اور کفر کو ناپیندیدہ بنا دیا۔''

قدریہ کے نزدیک ایمان کا آ راستہ پیراستہ ہونا سب مخلوقات کے لیے عام ہے مگر آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ بیمومنین کی خصوصیت ہے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ فَمَنَ يُرِدِ اللّٰهُ أَنْ يَهْدِيهُ يَشُرَحُ صَلْرَةً لِلْإِسْلَامِ ﴾ 'الله تعالى جَس كو ہدايت دينا چاہتے ہيں اس كے سينه كو اسلام كے ليے كھول ديتے ہيں۔'(الانعام: ١٢٥/٦)

نيز فرمايا:

﴿ أَوَمَنْ كَانَ مَيْتًا فَأَحْيَيْنَاهُ وَجَعَلْنَا لَهُ نُورًا ﴾ (الانعام: ١٢٢/٦)

"كياجو خص معدوم تقا پهرېم نے اسے زنده كيا اور اسے ايك نور عطاكيا۔"
مزيد فرمايا:

﴿ بَلِ اللَّهَ يَمُنُّ عَلَيْكُمُ أَنْ هَدَاكُمُ لِلْإِيْمَانِ ﴾ (الحجرات: ١٧/٤٩)

''بلکہ اللہ تعالیٰتم پر اپنا احسان جتلاتے ہیں کہ اس نے تمہیں ایمان کا راستہ بتایا۔'' اللہ تعالیٰ نے مسلمانوں کو بید عاکرنے کی مدایت فر مائی ہے:

﴿ إِهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ ﴾ (الفاتحه)

دعا سے زمانہ ستقبل میں ایسی چیز کا حصول مقصود ہوتا ہے جوقبل ازیں حاصل نہ ہو،اس دعا میں جس مدایت کا ذکر کیا گیا ہے، وہ رسول الله مَنَاتَّاتِمْ کی دعوت وتبلیغ سے ایک جدا گانہ چیز ہے،اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔

﴿ وَلَوْلَا فَضُلُ اللهِ عَلَيْكُمْ وَرَحْمَتُهُ مَا زَكَى مِنْكُمْ مِنْ أَحَدٍ اَبَلًا ﴾ (سورة نور:٢١/٢٤) "أَرْفَال ربانى تمهار عشامل حال نه موتا توتم ميں سے وئی بھی پاک نه موتا۔"
نیز فرمایا:

﴿ وَجَعَلْنَا هُمُ أَئِمَةً يَهُنُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (سورہ انبیاء: ٧٣/٢١) "ہم نے ان کوایسے امام بنایا تھا جو ہمارے حکم کے مطابق لوگوں کی رہنمائی کرتے تھے۔" دوسری جگہ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَجَعَلْنَا هُمُ اَئِمَةً يَّلُعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ (القصص: ١/٢٨)

"هم نے ان کوایسے پیشوا بنایا تھا جولوگوں کوجہنم کی جانب دعوت دیتے تھے۔"

اس ضمن میں بڑی کثرت سے آیات وارد ہوئی ہیں، استطاعت کے بارے میں حسب ذیل آیات قابل ملاحظہ ہیں۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ مِنْكُمْ طَوْلًا أَنْ يَنْكِمَ الْمُحْصَنَاتِ الْمُؤْمِنَاتِ ﴿ (سورة نساء:٤/٥٢) "جوتم میں سے آزاد مومن عورتوں سے نکاح کرنے کی استطاعت ندر کھتا ہو۔"

ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَسَيَحْلِفُونَ بِاللّهِ لَواسْتَطَعْنَا لَخَرَجْنَا مَعَكُمْ ﴾ (توبه: ٢/٩٤) "وه الله كي قسم كها كركهيس كا اگر بهار بس ميس بوتا تو بهم تمهار بساته نكلتي"

قرآن میں فرمایا:

﴿ فَمَنْ لَمْ يَسْتَطِعُ فَا طُعَامُ سِتِّينَ مِسْكِيْنًا ﴾ (مجادلة: ٥٨) ثرواس كى طاقت ندر كھے، وہ ساٹھ مسكينوں كو كھانا كھلائے۔

سرور كائنات مَلَاثِينًا نَے سيدنا عمران بن حصين رالله الله كومخاطب كر كفر مايا:

'' کھڑے ہوکرنماز پڑھئے،اگر کھڑا ہوناممکن نہ ہوتو بیٹھ کراوراگر بیٹھنے پر قادر نہ ہوتو پہلو کے

بل"، 🛈

اس حدیث میں آپ نے ایسی استطاعت کی نفی فرمائی جس کے ساتھ فعل نہ پایا جاتا ہو، اس سے بیہ حقیقت آشکار ہوئی کہ شریعت میں جو استطاعت مشروط ہے، وہ اس استطاعت سے خاص تر ہے جوعقل سے معلوم کی جاتی ہے، اس لیے کہ شارع کا مقصد دین میں آسانی پیدا کرنا ہے، مثلاً مریض جو کھڑا ہونے سے وہ بتا خیرصحت یاب ہوگا، ایسے مریض جو کھڑا ہونے سے وہ بتا خیرصحت یاب ہوگا، ایسے شخص کو حصول ضرر کی بنا پر شرعاً غیر مستطیع تصور کیا جائے گا، اگر چہ اسے مستطیع کے نام سے موسوم کیا حائے۔

## استطاعت کی تعریف:

خلاصہ کلام! یہ کہ شارع کی نگاہ شرعی استطاعت میں صرف امکان ہی پرنہیں ہوتی بلکہ وہ اس کے لوازم کو بھی ملحوظ خاطر رکھتا ہے، جب شارع امکان کے ساتھ ساتھ اس بات کو بھی پیش نظر رکھتا ہے کہ فساد کا غلبہ نہ ہوتو وہ کسی عاجز کو کیوں کر مکلّف و مامور کر سکتا ہے، تاہم یہ استطاعت و جو دفعل تک باقی رہنے کے باوصف فعل کے پائے جانے کے لیے کافی نہیں، اگر ایسی استطاعت کافی ہوتی تو تارک و فاعل مساوی ہو کر رہ جاتے ، اور دونوں میں فرق و امتیاز مشکل ہوجاتا بخلاف ازیں مذکورہ استطاعت کے ساتھ ایک دوسری اعانت کا وجو دناگز رہے، جواس کے مقارن ہو، مثلاً فاعل کا باارادہ ہونا اس لیے کہ قدرت و ارادہ کے بغیر فعل کا جمیل پذیر ہونا ممکن نہیں، وہ ارادہ جس میں عزم و استقلال پایا جاتا ہواستطاعت مقارنہ لفعل میں داخل ہے، البتہ جو استطاعت احکام کا مکلّف بنانے استقلال پایا جاتا ہواستطاعت مقارنہ لفعل میں داخل ہے، البتہ جو استطاعت احکام کا مکلّف بنانے کے لیے شرط ہے اس میں ارادہ کا پایا جانا ضروری نہیں۔

<sup>◘</sup> صحيح بخارى كتاب تقصير الصلاة ، باب اذا لم يطق قاعداً صلى على جنب (حديث:

فرکورہ بالا بیان سے بید حقیقت آشکار ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ ارادہ نہ کرنے والے کوکسی فعل کا ماموروم کلّف تو بناتے ہیں البتہ جو شخص کسی فعل کو انجام دینے سے عاجز ہواس کو مامور نہیں کرتے، جیسے آقا اینے غلام کوایسے کام کا حکم تو دیتا ہے، جس کو انجام دینے کا وہ ارادہ نہیں رکھتا البتہ اسے ایسے کام تفویض نہیں کرتا جس سے وہ عاجز ہو، جب عزم راسخ اور قوت تامہ دونوں یک جاہوتے ہیں، تو فعل کا وجود پذیر ہونا ناگزیر ہوجاتا ہے، جن لوگوں کے نزدیک قدرت کا مع الفعل ہونا ضروری ہے، وہ کہتے ہیں، کہ ہرکافر و فاسق کو تکلیف ما لا یطاق دی گئ ہے، مگر جمہور اہل سنت اس کے قائل نہیں، وہ کہتے ہیں اللہ تعالیٰ نے ہرصا حب استطاعت پر جج فرض کیا ہے، خواہ وہ بیفریضہ انجام دے یا اس کی شخیل سے قاصر رہے، اسی طرح کفارہ میں دو ماہ کے روز نے فرض کیا ہے، خواہ وہ کفارہ دے یا نہ دے، محکیل سے قاصر رہے، اسی طرح کفارہ میں دو ماہ کے روز نے فرض کیا ہے، خواہ وہ کہ وہ اس فریضہ کو انجام بعینہ اسی طرح صاحب قدرت پر عبادت کو فرض قرار دیا، بید دوسری بات ہے کہ وہ اس فریضہ کو انجام دے یا اس کی انجام دہی سے قاصر رہے۔

تکلیف مالا بطاق کی تفسیر دوطرح سے کی جاسکتی ہے۔

ا۔ کسی شخص کواس بات کا مکلّف کیا جائے جس سے وہ عاجز ہے ، ظاہر ہے کہ ایسی تکلیف کسی کو بھی نہیں دی گئی۔

۲۔ کسی شخص کواس بات کا مکلّف کیا جائے جس کوانجام دینے سے وہ اس لیے قاصر ہے کہ وہ اس کی ضد میں مشغول ومنہمک ہے۔

اس میں شبہ نہیں کہ بندوں کواس قتم کی تکلیف دی گئی ہے، اور وہ باہم ایک دوسرے کو بھی ایسی ہی تکلیف دیتے ہیں، آقا سبھی غلاموں کو کیساں تصور نہیں کرتا، بلکہ ان میں فرق وامتیاز روار کھتا ہے، مثلاً وہ اندھے غلام کو بیے تکم نہیں دیتا کہ وہ قرآن کریم پر نقطے لگائے اور نہ ہی ایا بھے غلام کو کھڑا ہونے کے لیے مامور کرتا ہے، دونوں کا فرق واضح ہے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''اس سے انبیاء کا لاجواب ہونا اور ان کے دلائل کا انقطاع بھی لازم آتا ہے، کوئی نبی جب کا فرسے یوں مخاطب ہوگا:'' مجھ پرایمان لابیئے اور میرے دعویٰ نبوت کی تصدیق سیجئے۔'' تو کا فراس کے جواب میں کہے گا۔

''اینے رب سے التجا کیجئے کہ وہ مجھ میں ایمان اور قوت موثر ہپیدا کرے تا کہ میں ایسا کرسکوں ،

بجز اس کے میرے لیے ایمان لانا کیوں کرممکن ہے، جب کہ سرے سے مجھ میں ایمان لانے کی قدرت ہی نہیں یا بیان لانے کی قدرت ہی نہیں یا بیا ہے میں کفرکو جاگزیں کر دیا ہے اور میں اسے مغلوب نہیں کرسکتا۔'' نبی کا فرکی بیا گفتگوس کر لاجواب ہوجائے گا ،اور کچھ کہہ نہ سکے گا۔

# مسكه تقدير برشيعه مصنف كااعتراض اوراس كاجواب:

اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ اس مسکلہ میں بہت لے دے کی جاتی ہے بہت سے باطل پرستوں کی تو یہ حالت ہے کہ جب انہیں کسی واجب کا مامور کھہرایا جاتا ہے، تو وہ تقدیر کا بہانہ پیش کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ جب اللہ تعالی ہمارے لیے یہ کام مقدر کرے گا تو ہم اسے انجام دیں گے، اسی طرح جب کسی کو بری بات سے روکا جاتا ہے، تو وہ کہتا ہے، میری تقدیر میں یونہی لکھا تھا، یہ حقیقت محتاج بیان نہیں کہ تقدیر سے احتجاج کرنا ایک باطل دلیل ہے، جس کی بنا پر بندہ کو معذور قرار نہیں دیا جا سکتا، یہی وجہ ہے کہ جب مشرکین نے کہا:

﴿ لَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا أَشُرَكُنَا وَلَا آبَآءُ نَا ﴾ (الانعام:١٤٨/٦)
''اگرالله جا ہتا تو ہم اور ہمارے آباء شرک نہ کرتے۔''

تواس کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے فر مایا:

﴿ قُلُ هَلُ عِنْدَ كُمْ مِنْ عِلْمِ فَتُخْرِجُونَ لَنَا ﴾ (الانعام: ١٤٨/٦) "ان سے فرما دیں کہ اگر تہمارے پاس اس کے ثبوت میں کوئی علم ہے تو اسے ہمارے لیے ظاہر کیجئے۔"

مشرکین تک اس بات سے آگاہ تھے کہ تقدیر سے استدلال کرنا ہے کار ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اگر کوئی کا فرکسی کا مال چھنے، یا کسی کی بیوی سے زنا کا مرتکب ہو، یا کسی کے لڑکے کوموت کے گھاٹ اتار دے، یا دوسروں پر لگا تار مظالم ڈھا تارہے اور لوگ اسے ان افعال قبیحہ سے رو کنے کی کوشش کریں، اور وہ ان کے جواب میں کہے کہ اگر اللہ چاہتا تو میں یہ کام انجام نہ دیتا۔' تو کوئی شخص اس کا عذر قبول کرنے کے لیے تیار نہ ہوگا، اور وہ نہ خود ہی کسی شخص سے ایسا عذر تسلیم کرے گا، بلکہ وہ سزا کامستحق ہوگا، ایسی دلیل وہ شخص پیش کرے گا، جو بلا وجہ اپنے سے ملامت کا داغ دھونا چاہتا ہو، اگر تقدیر سے استدلال کرنا ہوجے ہوتا تو اطاعت کیش اور نافر مان میں فرق کرنا وشوار ہوجاتا، اللہ تعالی نے یہ فرما کرا یسے لوگوں پر ججت تمام کردی ہے۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

﴿ قُلُ فَلِلَّهِ الْحُجَّةُ الْبَالِغَةُ ﴾

'' فرما دیجئے کہ اللہ ہی کے لیے ججت بالغہ ہے۔''

پهريه کهه کرتفدير کاا ثبات کيا:

﴿ فَلُوشًاءَ لَهَا أَكُمُ ٱجْمَعِينَ ﴾

''اگروه حامهٔ اتوتم سب کو مدایت عطا کر دیتا''

به دونول باتیں اپنی جگه پر درست ہیں۔

شیعه مصنف رقم طراز ہے:

'' اہل سنت کے بیان کے مطابق اللہ تعالیٰ سید الرسل مُنافینی کو اطاعت شعاری کے باوصف عذاب دے سکتے ہیں، اور البیس اپنی معصیت کاری کے باوجود اجر و ثواب حاصل کرسکتا ہے، اس لیے کہ اللہ تعالیٰ کسی مقصد کے پیش نظر کوئی فعل انجام نہیں دیتا۔'' علاوہ ازیں طاعات وعبادات کو انجام دینے والا حد درجہ احمق ہوگا، اس لیے کہ وہ یو نہی عبادت میں منہمک رہ کراپ آپ کو محنت ومشقت میں ڈالٹا، مسجد یں اور مہمان خانے بنانے کے لیے اپنے مال پانی کی طرح بہاتا ہے، مگر اس سے اسے بچھ فائدہ حاصل نہیں ہوتا، کیونکہ اللہ تعالیٰ بایں ہمہ بعض اوقات اسے عذاب میں مبتلا کرتا ہے، اس کے عین برعس اگروہ گنا ہوں کا ارتکاب کرے اور لذت گیر ہوتا، تا ہم اللہ تعالیٰ اسے اجر و ثواب عطا کرسکتا ہے، ظاہر ہے کہ ان نظریات و افکار کا نتیجہ دنیا کی ہلاکت و ہربادی اور دین میں ہلچل پیدا ہونے کی صورت میں ظہور پذیر سکتا ہے۔''

### تعذیب انبیاء کے جواز کا ابطال:

اس کا جواب ہے ہے کہ شیعہ مصنف کا بے قول قطعی طور پر بے بنیاد ہے، اہل سنت میں سے کسی نے ہنہیں کہا کہ اللہ تعالی انبیاء کوعذاب میں مبتلا کرتا ہے، بخلاف ازیں وہ ان کے اجر و ثواب پانے کے بارے میں ہم نواہیں، اس لیے کہ وہ اس بات کا وعدہ کر چکا ہے اور وہ اپنے وعدہ کی خلاف ورزی نہیں کرتا، بعض علماء کے نزدیک انبیاء کا حامل اجر و ثواب ہونا دلیل سمعی اور بعض کے نزدیک عقلی دلیل سے

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ أَمُ حَسِبَ الَّذِينَ اجْتَرَحُوا السَّيِّئَاتِ أَنْ نَجْعَلَهُمُ كَالَّذِينَ اَمْنُوا ﴾ (جاثيه: ٥٠/٤٥)

'' کیا جن لوگوں نے گنا ہوں کا ارتکاب کیا ہے وہ بیہ خیال کرتے ہیں کہ ہم انہیں ایمان داروں کی طرح کر دیں گے۔''

یہ استفہام انکاری ہے اور اس سے ان لوگوں کی تر دید مقصود ہے جواس زعم فاسد میں مبتلا تھے، اس سے واضح ہوا اہل طاعت اور اہل کفر کی مساوات کا نظریہ ظاہر البطلان ہے اور اللہ تعالیٰ ایسا تھم صادر کرنے سے منزہ ہے۔

قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ اَمْ نَجْعَلُ الَّذِيْنَ آمَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ كَالْمُفْسِدِيْنَ فِي الْكَرْضِ اَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِيْنَ كَالْفُجَّارِ ﴾ (سوره ص: ٢٨/٣٨) الْكَرْضِ اَمْ نَجْعَلُ الْمُتَقِيْنَ كَالْفُجَّارِ ﴾ (سوره ص: ٢٨/٣٨) ' كيا بهم المل ايمان اور نيك اعمال انجام دين والول كوفساد بيا كرنے والول كى طرح كردين اور المل تقوى كوفات وفاجر لوگول كى طرح بنادين؟ '

نيز ارشا دفر مايا:

﴿ أَفَنَجْعَلُ الْمُسْلِمِيْنَ كَالْمُجْرِمِيْنَ ﴾ (قلم: ٢٨/٥٥) "كيا ہم مسلمانوں كومجرموں كى طرح بناديں؟ ـ"

شیعہ مصنف کا یہ قول کہ اہل سنت کے نزدیک انبیاء کوعذاب میں مبتلا کرنا جائز ہے۔اگراس کا مطلب یہ ہے کہ اہل سنت کے نزدیک اللہ تعالی انبیاء کوعذاب دینے پر قادر ہے تو بلا شبہ اس کے قادر ہونے میں کوئی کلام نہیں ، اور شیعہ کوبھی اس سے مفر نہیں اوراگر اس کی مرادیہ ہے کہ اہل سنت شک میں مبتلا ہیں کہ آیا اللہ تعالی انبیاء کوعذاب میں گرفتار کرسکتا ہے، یا نہیں؟ تو اس کا جواب یہ ہے کہ ہم ہوگر شک میں مبتلا نہیں، بلکہ ہمارے نزدیک سب انبیاء واولیاء قطعی جنتی اور ابلیس اور اس کے ہم نوا قطعی جہنمی ہیں بخلاف ازیں اگر شیعہ مصنف کا مقصدیہ ہے کہ اہل سنت میں سے جولوگ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ باری تعالی کے بعض افعال حکمت سے عاری ہوتے ہیں، اس سے تعذیب انبیاء کا جواز ثابت ہوتا ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ یہ بعض متکامین کی رائے ہے اور اکثر اہل سنت یہ عقیدہ نہیں رکھتے ، ہوتا ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ یہ بعض متکامین کی رائے ہے اور اکثر اہل سنت یہ عقیدہ نہیں رکھتے ، ہوتا ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ یہ بعض متکامین کی رائے ہے اور اکثر اہل سنت یہ عقیدہ نہیں رکھتے ، ہوتا ہے، اس کا جواب یہ ہے کہ یہ بعض متکامین کی رائے ہے اور اکثر اہل سنت یہ عقیدہ نہیں رکھتے ، ہوتا ہے، اس کا جواب یہ ہو ہے کہ یہ کہ یہ بعض متکامین کی رائے ہے اور اکثر اہل سنت یہ عقیدہ نہیں رکھتے ، ہوتا ہے ، اس کا جواب یہ ہو ہے کہ یہ بعض متکامین کی رائے ہے اور اکثر اہل سنت یہ عقیدہ نہیں رکھتے ، ہوتا ہے ، اس کا جواب یہ ہوتے ہیں کہ اطاعت نفع رساں ہے اور عدم اطاعت موجب ضرر ہے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''اہل سنت کے نظریہ کے مطابق کوئی شخص نبی کی تصدیق نہ کر سکے گا،اس کی وجہ ہے کہ نبی کی تصدیق دومقد مات پر مبنی ہے۔''

ا۔ پہلامقدمہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ نے نبی کے ہاتھوں پر معجزہ کا اظہاراس لیے کیا کہ اس کی تصدیق کی جاسکے۔'

۲۔ دوسرامقدمہ بیہ ہے کہ جس کی تصدیق کی جاتی ہے وہ صادق ہوتا ہے۔''

اہل سنت کے قول کے مطابق بید دونوں مقد مات تشنہ کھیل ہیں، اس لئے کہ جب اللہ تعالیٰ کے افعال اغراض کے تابع نہیں ہوتے، تو نبی کی تصدیق کے لیے معجزات کا ظہور پذیر ہونا بھی محال ہوگا، بقول اہل سنت جب اللہ تعالیٰ افعال قبیحہ، معاصی، کذب اور ضلال کا مرتکب ہوسکتا ہے تو بی بھی ممکن ہے کہ اللہ تعالیٰ جھوٹے نبی کی تصدیق کر دے (نعوذ باللہ من ہذہ الخرافات) بنا ہریں معجزات کے ظہور سے کسی نبی کی صدافت پر استدلال نہیں کیا جا سکتا۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ تقدریکا اثبات کرنے والے اکثر اہل سنت کے نزدیک افعال خداوندی حکمت ومسلحت کے آئیند دار ہوتے ہیں، لہذا پی تول اور اس کی ضد اہل سنت کے اقوال سے باہر نہیں، علاوہ ازیں بیضروری نہیں کہ نبی کی صدافت صرف مجزات ہی کے ذریعہ ظاہر کی جاسکتی ہے بلکہ اس کی صدافت کا اظہار مختلف طرق ووجوہ سے ممکن ہے جس شخص کے نزدیک صرف مجزات ہی سے نبی کی صدافت کا اظہار ہوسکتا ہے اس پر لازم ہے کہ وہ اس کی دلیل پیش کرے، اس پر مزید ہے کہ سی نبی کے صادق ہونے پر مجزات کی دلالت ایک بدیمی امر ہے جومحتاج فکر ونظر نہیں، اس لیے کہ دعو کی نبوت صادق ہونے پر مجزات کی دلالت ایک بدیمی امر ہے جومحتاج فکر ونظر نہیں، اس لیے کہ دعو کی نبوت کے ساتھ مجزدہ کا اقتر ان اس امر کی بدیمی دلیل ہے کہ اللہ تعالی نے وہ مجزہ نبی کی صدافت کے لیے ظاہر کیا، اس کی مثال ہے کہ کوئی شخص جب بادشاہ سے کہ کہ اگر آپ نے مجھے فلال جانب اپنی بنا اس کی حمول تین مرتبہ اٹھے بیٹھئے اور بادشاہ اس کی تعمل کر دے تو بادشاہ کا یہ فعل اس امر کی دلیل ہوگا کہ قاصد کی تصدیق کے لیے اس نے یہ فعل انجام دیا۔

کیا باری تعالی سے افعال قبیحہ کا صدور ممکن ہے؟

باقی رہا شیعہ مصنف کا بیر دعویٰ کہ اہل سنت کے نز دیک جب اللہ تعالیٰ افعال قبیحہ کا مرتکب ہو سکتا ہے، تو وہ جھوٹے نبی کی تصدیق بھی کرسکتا ہے، اس کا جواب بیہ ہے کہ مسلمانوں میں سے کوئی بھی اللہ تعالیٰ کو قبائے کا مرتکب قرار نہیں دیتا، اس کی حدید ہے کہ جولوگ باری تعالیٰ کو افعال العباد کا خالق مانتے ہیں وہ کہتے ہیں کہ افعال قبیحہ کی قباحت کی ذمہ داری بندوں پر عائد ہوتی ہے، اللہ پنہیں، اسی طرح ان کا ضرر بھی بندوں کو لاحق ہوتا ہے، نہ کہ اللہ تعالیٰ کو، دوسر بوگ کہتے ہیں کہ یفعل اللہ کا پیدا کردہ ہے تاہم بندے کا فعل ہے اللہ کا نہیں، جہاں تک مجزات کا تعلق ہے، یہ بندوں کے افعال نہیں ہوتے کہ ان کو بندوں کے افعال قبیحہ میں شار کیا جائے، باقی رہا کذاب کی تصدیق کرنا تو اس کی صورت یہ ہے کہ اس کے صادق ہونے کی خبر دی جائے خواہ قول کے ذریعہ ہویا ایسے فعل سے جوقول کا قائم مقام ہو ظاہر ہے کہ ذات باری سے اس کا صدور محال ہے اس لیے کہ یہ (کذب بیانی) ایک فدموم وصف ہے، اور اللہ کی ذات اس سے منزہ ہے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''اہل سنت کے بقول بیرلازم آتا ہے، کہ ذات حق کوغفور وحکیم اور عفو کے صفات سے متصف نہ کیا جائے''اس کی وجہ بیر ہے کہ وہ ان صفات سے اس صورت میں موصوف ہوسکتا ہے، جب وہ فساق و فجار کو سزا دینے کا مستحق ہواور جب وہ بیرزا معاف کر دی تو اسے غفور وحکیم کے اساء حسنٰی سے ملقب کیا جائے، ظاہر ہے کہ وہ فساق کو سزا دینے کا مستحق جبی ہوگا کہ گناہ بندے سے سرز دہوں نہ کہ اللہ تعالیٰ سے۔''

اس کا جواب کئی طریق سے ممکن ہے۔

پہلا جواب: بہت سے اہل سنت کہتے ہیں ہم اس بات کو تسلیم نہیں کرتے کہ غفور وحلیم کے القاب سے
اللہ تعالیٰ کو اسی وقت ملقب کیا جاسکتا ہے، جب وہ فساق کو سزا دینے کا استحقاق رکھتا ہو بخلا ف
ازیں استحقاق سے قطع نظر وہ اس صورت میں بھی غفور وحلیم ہے، جب وہ سزا دینے کی قدرت
رکھتا ہواس لیے کہ وہ جو جا ہتا ہے کرتا ہے، اور جو تھم دینا جا ہتا ہے دیتا ہے۔

دوسرا جواب: قائل کا بیقول که اگر'' الله تعالی انسان کوسزا دینے کا استحقاق رکھتا ہو۔' اس سے اس کی مرادیا تو بیہ ہے کہ گناہ گاروں کوسزا دینا اس کا عدل ہے یا بیہ کہ الله تعالی اس کامحتاج ہے، پہلی بات طریرسب کا اتفاق ہے، اس سے ظاہر ہوا کہ عفو و مغفرت اس کے فضل واحسان کی آئینہ دار ہے، جولوگ الله تعالی کو افعال العباد کا خالق قر ار دیتے ہیں، ان کا یہی زاویہ نگاہ ہے جولوگ افعال العباد کے متعلق بین نظر بیر کھتے ہیں، کہ بیراللہ کے افعال ہیں اور بندہ صرف کا سب ہے،

وہ اس بات میں متحد الخیال ہیں کہ سزااس کے عدل پر بہنی ہے۔ تیسرا جواب: اللہ تعالیٰ کی رحمت ومغفرت کے متعلق دوصور تیں ممکن ہیں:

ا۔ پہلی صورت بیہ ہے کہ اللہ تعالی رحمت ومغفرت کے ساتھ موصوف ہے اور سزا دینا اس کے لیے فتیج ہے۔

۲۔ دوسری صورت بیہ ہے کہ اللہ تعالی رحمت ومغفرت سے جھی موصوف ہوسکتا ہے، جب کہ سزا دینا
 اس کے لیے جائز ہو۔

پہلی صورت کے مطابق لازم آئے گا کہ وہ اہل ایمان اور نیک اعمال انجام دینے والوں کے لیے غفار نہیں ،اس لیے کہ ان کوسزا دینا فہنج ہے اور ان کی مغفرت واجب ہے، مزید برآں اس سے یہ بھی لازم آئے گا کہ ذات باری انبیاء کے لیے غفور ورحیم نہیں اور ان لوگوں کے لیے بھی رحیم وکریم نہیں جو گناہ کر کے ان سے تائب ہو جائیں اور نیک کام کرنے لگیں ، حالانکہ بیا ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ اللہ تعالی توبہ کرنے والوں کے لیے غفار اور مومنوں پر رحم کرنے والا ہے، مندرجہ بالا بیان اس حقیقت کا آئینہ دار ہے کہ اللہ تعالی علی الاطلاق مغفرت ورحمت سے متصف ہے۔

### بندہ معصیت کا فاعل ہے یا کاسب:

بندے سے جومعصیت صادر ہوتی ہے اکثر علماء کے نزدیک وہ اس کا فاعل ہے اور بعض کے نزدیک کاسب، اس قول کی روشنی میں یہ حقیقت ثابت ہوتی ہے کہ آ دمی ظالم کو سزا دینے کا استحقاق رکھتا ہے، پس اللہ تعالیٰ ظالموں کو سزا دینے کا اس سے بھی زیادہ مستحق ہے، جہاں تک اللہ تعالیٰ کے معصیت کو پیدا کرنے کا تعلق ہے، وہ اس کی حکمت ومصلحت پرمبنی ہے، یہ جمہور کا نظریہ ہے جو افعال خداوندی کو بنی برحکمت قرار دیتے ہیں، یا معصیت کی تخلیق اس کی مشیت کے تابع ہے، یہ ان لوگوں کا نظر ہے جو افعال باری تعالیٰ کو معلل بالحکمت نہیں سمجھتے۔

شیعہ مصنف کا قول ہے۔

اہل سنت کے نزدیک کا فرایمان لانے کے لیے مکلّف و مامور ہے حالانکہ بقول ان کے اس میں بی قدرت ہی موجود نہیں ،اس سے تکلیف مالا بطاق لازم آتی ہے ، جوشرعاً وعقلاً قابل مذمت ہے۔ اللّٰد تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ لَا يُكِلِّفُ اللَّهُ نَفْسًا إِلَّا وُسُعَهَا ﴾ (بقرة:٢/٢٨)

''الله تعالیٰ کسی کواس کی طافت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتے۔''

اس کا جواب یہ ہے کہ قائلین تقدیر کے بندہ کی قدرت کے بارے میں دوقول ہیں:

پہلا قول: یہ ہے کہ قدرت مع الفعل ہوتی ہے بنا بریں جس کا فر کے متعلق علم الہی میں لکھا ہے کہ وہ ایمان نہیں لائے گا وہ بھی ایمان لانے پر قا در نہیں ہوگا۔

دوسراقول: یہ ہے کہ جوقدرت احکام کے مکلّف بنانے میں شرط ہے وہ قبل از فعل اور تا وقوع فعل ہوتی ہے، اور جوقدرت فعل کوسٹزم ہوتی ہے وہ لازماً مع الفعل ہوتی ہے۔ ان کے قول کی اصل یہ ہے کہ اللہ تعالی نے مومن پر اپنا فضل خصوصی فرمایا ہے جس کی بنا پر وہ راہ ہدایت اختیار کرتا ہے، کا فراس سے محروم ہے، نیز یہ کہ عندالفعل بندے کا قادر ہونا ضروری ہے، اس کے برخلاف بعض لوگوں کا خیال ہے کہ بندہ صرف قبل الفعل قدرت سے بہرہ ور ہوتا ہے، علاوہ ازیں وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ مورد فضل وعنایت ربانی ہونے کے اعتبار سے مومن وکا فرمساوی ہیں۔

شخ الاسلام مزید فرماتے ہیں:

جمہور اہل سنت کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ کا فر ایمان لانے کی قدرت سے بہرہ ور ہے اور ان کے نزد یک سابقہ اعتراض قطعی طور سے بے بنیاد ہے، یہ اعتراض صرف دوسرے لوگوں کے اقوال کے پیش نظر وار دہوتا ہے، سابقہ ذکر کر دہ دونوں اقوال میں سے جوقول بھی قرین صدق وصواب ہووہ قول اہل سنت سے خارج نہ ہوگا۔

علاوہ ازیں نکلیف ما لا یطاق ...... مثلاً معذور کو چلنے کی نکلیف دینا اور آ دمی کو اڑنے کا حکم دینا ..... جمہور اہل سنت کے نزد یک جو تقدیر پر ایمان رکھتے ہیں شرعاً ناروا ہے، مگر شیعہ مصنف نے جس تکلیف مالا یطاق کا ذکر کیا ہے وہ صحیح نہیں ، جہال تک ان امور کا تعلق ہے، جن کو آ دمی اس لیے انجام نہیں دے سکتا کہ وہ ان کی ضد میں مشغول ہوتا ہے، مثلاً کا فرکا کفر میں منہمک ہونے کی بنا پر ایمان لانے سے قاصر رہنا، یا ایک شخص مثال کے پور پر بیٹے اہوتو ظاہر ہے کہ وہ بعینہ اس ما مالت میں کھڑا ہونے پر قادر نہیں ، اس کی وجہ بہ ہے کہ جب ایک ضد کو انجام دینے کا عزم مصمم کر لیا جائے تو دوسری ضد کا ارادہ نہیں کیا جا سکتا، کا فرکو ایمان کا مکلّف کرنا اسی قبیل سے ہے، ظاہر ہے کہ بیعقلاً فتیج دوسری ضد کا ارادہ نہیں کیا جا سکتا، کا فرکو ایمان کا مکلّف کرنا اسی قبیل سے ہے، ظاہر ہے کہ بیعقلاً فتیج کہیں ، بخلاف ازیں سب عقلاء اس ضمن میں متفق الرائے ہیں کہ کسی شخص کو کسی بات کا حکم دینا یا منع کرنا جب کہ وہ حالت امرو نہی میں اس پرعمل پیرا ہونے سے اس لئے قاصر ہو کہ وہ اس کی ضد میں کرنا جب کہ وہ حالت امرو نہی میں اس پرعمل پیرا ہونے سے اس لئے قاصر ہو کہ وہ اس کی ضد میں

مشغول ہے،مگروہ اس ضد کو جھوڑ کر مامور بہ کو انجام دینے پر قدرت رکھتا ہے، بالکل جائز اور روا ہے۔ " لکلیف مالا بطاق کا یانچواں جواب:

جب تکلیف مالایطاق کی تفسیر بایں طور کی جائے کہ وہ ایسافعل ہے جس کو انجام دینے پر فاعل کو قدرت حاصل نہ ہوتو اس تفسیر کے مطابق امتناع کا دعویٰ مور دنزاع ہوگا اور اس کی نفی محتاج دلیل ہوگی۔

#### شيعه مصنف لكهتاب:

''اہل سنت کے نقطہُ نگاہ کے مطابق بیرلازم آتا ہے کہ ہمارے وہ افعال اختیاری جوقصد وارادہ کے تخت ہم سے صادر ہوتے ہیں، جیسے دائیں بائیں حرکت کرنا وغیرہ ان اضطراری افعال کی مانند ہو کرت ہم سے صادر ہوتے ہیں، جیسے دائیں بائیں حرکت کرنا وغیرہ ان اضطراری افعال کی مانند ہو کررہ جائیں جو بلا ارادہ ظہور پذیر ہوتے ہیں، مثلاً نبض کی حرکت یا کسی اونچی جگہ سے گرنے والا جو حرکت کرتا ہے، ظاہر ہے کہ افعال اختیاری واضطراری کے مابین فرق وامتیاز ضروری ہے۔''

ہم کہتے ہیں یہ اس شخص کے نزدیک لازم آتا ہے، جس کا قول ہے کہ بندے کو اپنے افعال اختیاری پر قدرت حاصل نہیں یہ کسی معروف امام کا قول نہیں اور تقدیر کے قائلین اہل سنت میں سے کوئی بھی یہ عقیدہ نہیں رکھتا، البتہ جہم بن صفوان اور اس کے غالی ہم نوا کہتے ہیں کہ بندہ ہر گز قدرت سے بہرہ ور نہیں، وہ کہتے ہیں بندہ اسی طرح حرکت کرتا ہے، جیسے درخت ہلانے سے بلنے گئے، اسلامی فرقوں میں سے امام اشعری کا نقطہ نظران سے قریب ترہے، تا ہم وہ بندہ کے لیے قدرت محد شہ کا اثبات کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ فعل بندے کا کسب ہے، مگر اس کے پہلو یہ پہلو وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ بندے کی قدرت کو ایجاد مقدور سے کوئی واسط نہیں، ہم یہ جھنے سے قاصر ہیں کہ وہ بندے میں جس کسب کا اثبات کرتے ہیں اس کی حقیقت کیا ہے۔

ہم اس حقیقت کو تسلیم کرتے ہیں، کہ اہل سنت سے بعض اوقات خطا سرز دہوتی ہے مگر سب اہل سنت خطا کاری کے مرتکب نہیں، ہوتے ، بخلاف ازیں اما میہ خطا کے ارتکاب میں ایک دوسرے سے ہم نوا ہوتے ہیں اور اجماعی حیثیت سے اس کا ارتکاب کرتے ہیں، یہ ایک مسلمہ حقیقت صدافت ہے کہ جن جمن مسائل میں اما میہ نے اہل سنت سے اختلاف کیا ہے، ان میں اہل سنت کا مسلک قرین حق وصواب ہے، مسکلہ زیر نظر میں جمہور کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ بندہ میں حقیقی قدرت پائی جاتی ہے، لہذا وہ فاعل حقیقی ہے اور اللہ تعالی اس کے افعال کا خالق ہے۔

المنتقى من منهاج السنة النبويه

الله تعالیٰ نے سورۂ انعام آیت: ۱۰۱،سورۂ رعد آیت: ۱۲ سورۂ غافر آیت: ۲۲ اورسورہ زمر آیت ۲۲ میں فرمایا:

﴿ خَالِقُ كُلِّ شَيْءٍ ﴾

''وه هر چيز کا خالق ہے۔''

سيدنا ابرا ہيم عَليِّلا كا ذكركرتے ہوئے فرمايا:

﴿ رَبَّنَا وَاجْعَلْنَا مُسلِمَيْنِ لَكَ ﴾ (البقره: ٢٨/٢)

''اے ہمارے رب ہم دونوں کواپنا فرما نبر دار بنالے۔''

نيز فرمايا:

﴿ رَبِّ اجْعَلْنِي مُقِيمَ الصَّلُوةِ وَ مِنْ ذُرِّيَّتِي ﴾ (ابرهيم:١٤/١٤)

''اے میرے رب مجھے نماز کا یابند بنالے اور میری اولا دکو بھی۔''

﴿ وَجَعَلْنَا هُمُ أَئِمَّةً يَّهُدُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (انبياء: ٢١/٧٧)

''ہم نے ان کوایسے پیشوا بنایا تھا جو ہمار نے حکم کے مطابق لوگوں کی رہنمائی کرتے تھے۔'' قرآن میں فرمایا:

﴿ وَجَعَلَنِي مُبَارَكًا آيُنَمَا كُنْتُ ﴾ (مريم: ١٩/١٩)

''اور مجھے بابر کت بنایا میں جہاں بھی ہوں۔''

مزيد فرمايا:

﴿ وَجَعَلْنَا هُمُ آئِمَّةً يَّدُعُونَ إِلَى النَّارِ ﴾ (قصص:١/٢٨)

''اورہم نے ان کوایسے پیشوا بنایا تھا جو دوزخ کی طرف دعوت دیتے تھے۔''

ارشادہوتا ہے:

﴿ وَمَا تَشَاؤُنَ إِلَّا أَنُ يَّشَآءَ اللَّهُ ﴾ (تكوير: ١٩/٨١)

''اورتم نہیں جا ہے مگریہ کہ اللہ تعالیٰ جا ہتا ہے۔''

اس آیت سے بندے کی مشیت ثابت ہوتی ہے اور اس کے ساتھ ساتھ یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ ہرکام اللہ کی مشیت کے تابع ہے، قرآن کریم کے متعدد مقامات میں بنایا گیا ہے کہ بندے مختلف کام اللہ کی مشیت کے تابع ہے، قرآن کریم کے متعدد مقامات میں بنایا گیا ہے کہ بندے مختلف کام انجام دیتے، ایمان لاتے، کفر کرتے، سچ بولتے اور دروغ گوئی کے مرتکب ہوتے ہیں، نیزیہ کہ وہ

قوت واستطاعت سے بہرہ ورہیں۔

شیعہ مصنف نے جن اعتراضات کا ذکر کیا ہے، یہ اس شخص پر وار دہوتے ہیں، جورب کے فعل اور مفعول کے مابین فرق وامتیاز نہیں کرتا یا افعال العباد کو افعال خداوندی قرار دیتا ہے، یا یہ کہتا ہے کہ مخلوقات میں قوی وطبائع سرے سے موجود ہی نہیں، حالانکہ نصوص وعقول دونوں سے ان کی شہادت ملتی ہے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ سُقْنَاهُ لِبَلَدٍ مَّيَّتٍ فَأَنْزَلْنَا بِهِ الْمَآءَ فَأَخُرَجُنَا بِهِ مِنْ كُلِّ الثَّمَرَاتِ ﴿ (اعراف: ٧/٧٥)

''ہم اسے مردہ شہر کی طرف ہانک لے جاتے اس کے ساتھ بارش اتارتے اور بارش سے ہرطرح کے پھل پیدا کرتے ہیں۔''

نيز فرمايا:

﴿ فَأَحْيَابِهِ الْأَرْضَ بَعُلَ مَوْتِهَا ﴾ (بقره: ١٦٤/٢، نحل: ٢٥/١٦، جاثية: ٥٥/٥) ''اس (بارشَ ) كے ساتھ زمين كومرده ہونے كے بعد زنده كرديا۔''

## مسكه متنازعه يرقرآني آيات سے استشهاد:

الله تعالی قرآن مجید میں فرماتے ہیں:

﴿ يَهُدِى بِهِ اللّهُ مَنِ اتَّبَعَ رِضُوَانَهُ ﴾ (مائده: ٥ / ٦) "الله تعالى اس كے ساتھ اس شخص كو ہدايت كرتے ہيں جواس كی رضا مندی كی پيروى كرتا ہے۔"

مزیدارشاد ہوتا ہے۔

﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَيَهُدِى بِهِ كَثِيرًا ﴾ (بقره: ٢٦/٢) "اس (قرآن ) كے ساتھ بہت سے لوگوں كو گمراه كرتا اور بہت سے لوگوں كو ہدايت عطا كرتا ہے۔" مزيد فرمايا:

﴿ اَوَلَمُ يَرَوُا اَنَّ اللَّهَ الَّذِي خَلَقَهُمُ هُوَ اَشَدُّ مِنْهُمُ قُوَّةً ﴾

'' کیا ان کومعلوم نہیں کہ جس اللہ نے ان کو پیدا کیا ہے وہ ان سے زیادہ طاقت ور ہے۔' (صافات: ۱۵/۳۷) ارشاد فرمایا:

﴿ خَلَقَكُمْ مِّنَ ضُعُفٍ ثُمَّ جَعَلَ مِنَ بَعُدِ ضُعُفٍ قُوَّةً ﴾ 'اس نے تمہیں کمزور بیدا کیا اور پھر طاقت ور بنا دیا۔' (روم: ۲۰٪٥) نبی کریم مَالِیَّا اِلْمِ نَظِیْلِمْ نے قبیلہ عبدالقیس کے ایک شخص کو مخاطب کر کے فرمایا تھا: ''تم میں دو باتیں ہیں جو اللہ تعالی کو پہند ہیں:

ا۔ بردباری

۲۔ نرم روی و تدریج

شيخ الاسلام ابن تيميه رُمُاللهُ اس پرتبصره كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

مندرجہ بالا بیان اس حقیقت کی غمازی کرتا ہے، کہ بندوں کے افعال معدوم ہونے کے بعد عالم وجود میں آئے، لہذا ان کا حکم بھی وہی ہے جو باقی حوادث کا اور یہ بھی دیگر ممکنات کے زمرہ میں داخل ہیں، بنابریں جس دلیل سے بھی حوادث وممکنات کے خلوق ہونے پر استدلال کیا جائے گا اس سے بھی عیاں ہوگا کہ افعال العباد اللہ کے پیدا کردہ ہیں۔

یہ حقیقت مختاج بیان نہیں کہ ہر محدث (حادث شدہ چیز) اپنے وجود میں محدث (وجود میں اللے والے) کامختاج ہے، یہ مقدمہ جمہور کے نزد یک ایک مسلمہ حقیقت ہے، بعینہ اسی طرح ہر ممکن مربح تام کامختاج ہے، جب بندے کے افعال حادث ہیں تو ان کے لیے ایک محدث کا وجود ناگزیر ہے، جب بندے کو اپنے افعال کا محدث قرار دیا جائے تو یہ تسلیم کرنا پڑے گا کہ بندہ آغاز کار میں محدث نہ تھا، یہ منصب اسے بعد میں ملا ہے، لہذا یہ ایک امر حادث ہے اور اسے بھی کسی محدث کی ضرورت ہوگی، اس لیے کہ اگر بندہ شروع ہی سے محدث ہوتا تو یہ فعل حادث بھی دائمی ہوتا۔

اور جب بندے کا محدث ہونا حادث ہے تو اس کے لیے کسی اور محدث کی ضرورت ہے اور اگر بیے کہا جائے کہ بندے کا ارادہ محدث ہے تو اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ بنا بریں ارادہ حادث

 <sup>●</sup> صحیح مسلم \_ کتاب الایمان باب الامر بالایمان بالله تعالیٰ و رسوله (حدیث: ۱۸٬۱۷/۲٥)

ہے اوراس کے لیے کسی اور محدث کا وجود نا گزیر ہے ، اور اگر کہا جائے کہ بیارادہ بندے کا ارادہ سے عالم وجود میں آیا تو کہا جائے گا کہ اس ارادہ کے لیے بھی محدث کی ضرورت ہے، خلاصہ کلام بیر کہ بندے میں جس محدث کو بھی آپ فرض کریں گے تو اس میں اسی قسم کی گفتگو کی جاسکتی ہے، جیسے حادث اول میں بیان ہوئی، اگر بندہ کے افعال کوقدیم اور از لی قرار دو گےتو یہ محال ہے اس لیے کہ جوفعل بندہ سے وابستہ ہووہ قدیم نہیں ہوسکتا ،اوراگر کہو کہ فعل بندے کا وصف ہے اوراس کی قدرت اس میں پیدا کی گئی ہے اور اس میں اسی طرح گفتگو کا امکان ہے جس طرح ارادہ میں تو اس صورت میں بھی مرجح تام کا وجود ضروری ہے، شیخ الاسلام ابن تیمیہ رشالیہ نے اس مقام پر انتہائی دفت نظر اور ہمہ گیری سے کام لے کر حوادث کانشلسل ثابت کیا ہے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''اہل سنت کے نقطہُ نظر کو ماننے سے بیرلازم آتا ہے کہ جوآ دمی ساری عمراعمال صالحہ انجام دینے میں کھیا دے اور جوعمر بھرافعال قبیحہ کا ارتکاب کرتا رہے دونوں مساوی ہیں اور ان میں کوئی فرق نہیں پایا جاتا، نہ ہم اول کی مدح کر سکتے ہیں اور نہ ثانی کی قدح اس لئے کہایک کی نیکی اور دوسرے کی برائی دونوں کا فاعل حقیقی اللہ تعالیٰ ہے۔'' صالح وطالح كي عدم مساوات:

اس کا جواب بیہ ہے کہ بیہ بات قطعی طور سے بے بنیاد ہے اس لیے کہ نیکی و بدی کے مشتر کہ طور یراللّٰد کے پیدا کر دہ ہونے سے ہرگزیہ لازم نہیں آتا کہ دونوں کا حکم بھی ایک ہے،اس میں شبہ ہیں کہ الله کے سواہر چیز اسی کی پیدا کر دہ ہے اور اس کی مخلوق ہونے میں سب مشترک ہیں۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَمَا يَسْتَوى الْأَعْلَى وَالْبَصِيْرُ ﴾ (فاطر: ١٩/٣٥) ''اندھااور بینا برابرنہیں ہوتے۔''

یہ حقیقت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے جنت وجہنم ، عالم و جاہل ،شہدوز ہر، راحت ورنج اور آ دم وابلیس سب چیزوں کو پیدا کیا ہے، جب شرع وعقل دونوں اس امر میں ایک دوسرے کے ہم نوا ہیں کہ جس چیز میں منفعت ومصلحت یائی جاتی ہو، وہ واجب المدح ہے اگر چہ جمادات ہی سے کیوں نہ ہوتو جس شخص کواللہ تعالیٰ نے مخلوقات سے انہائی احسان کرنے والا بنایا ہووہ کیوں کرمدح کیے جانے کا زیادہ

مستحق نہ ہوگا، برائی کے بارے میں بھی یونہی کہا جاسکتا ہے۔

بخلاف ازیں منکرین تقدیر کہتے ہیں کہ احسان کی بنا پر کوئی شخص قابل مدح ہوسکتا ہے اور نہ ایڈ ایڈ ایڈ ایڈ ایڈ ایڈ ایڈ ایڈ ایٹ ایڈ ایٹ ایڈ ایٹ ایٹ کے باعث قابل قدح، وہ مدح وستائش کا مستحق اسی صورت میں ہوسکتا ہے، جب اللہ نے اسی کسی نہ بنایا ہو، اس نے نیک کام کر کے ہم پراحسان نہیں کیا اور نہ برائی کر کے ہمیں آزمائش میں ڈالا، ان کے قول کی حقیقت ہے ہے کہ جہاں بندے کا شکر ادا کرنے کی ضرورت ہوتی ہے، وہاں اللہ کا شکر ادا نہیں کیا جا سکتا اور جہاں شکر خداوندی مطلوب ہوتا ہے وہاں بندے کا شکر بیدادا کرنا بے سود شکر ادا نہیں کیا جا سکتا اور جہاں شکر خداوندی مطلوب ہوتا ہے وہاں بندے کا شکر بیدادا کرنا ہے سود سے، وہ یہاں تک کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے رسول مالیا کے ذریعہ ہمیں جوتعلیم و تبلیغ بہم پہنچائی ہے یہ اس کا احسان نہیں ہے۔

الله تعالی ارشاد فرماتے ہیں:

﴿ لَقَدُ مَنَّ اللهُ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ إِذْ بَعَثَ فِيهِمْ رَسُولًا ﴾ (آل عمران: ١٦٤/٣) "الله تعالى نے مومنوں میں اپنارسول بھیج کران پر بڑا احسان کیا ہے۔''

منكرين تقدير كهته بين:

فرشتوں کا بندوں کے لیے طلب مغفرت کرنا ،علماء کا لوگوں کو علم وفضل سے بہرہ ورکرنا اور حکام کا عدل و انصاف کے ساتھ معاملات طے کرنا خداوندی انعامات میں شامل نہیں ہے، ان کی رائے میں اللہ تعالی ملوک وسلاطین کو عاول یا ظالم بنانے پر قادر نہیں ہے، بعینہ اسی طرح اللہ تعالی کسی کو نفع رسال بناسکتا ہے، نہ ضرر رسال۔'

منکرین تقدیر کے مذکورہ بالا اقوال کا نتیجہ یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی حال میں بھی مدح وستائش کا مستحق نہیں، اس لئے کہ شکر اخروی انعامات پر ادا کیا جا سکتا ہے، یا دنیوی پر، جہاں تک دنیوی انعامات کا تعلق ہے، وہ منکرین تقدیر کے نزدیک اللہ تعالیٰ کے واجب ہیں، باقی رہا اخروی فضل و احسان تو بقول منکرین تقدیر اللہ نے وہ بندوں پر کیا ہی نہیں تا کہ اس کا شکر ادا کیا جائے بلکہ ان کی رائے میں اللہ تعالیٰ کسی کومومن متقی اور صالح نہیں بنا سکتا اور نہ ہدایت عطا کر سکتا ہے، جہاں تک اخروی انعامات کا تعلق ہے ان کی جزاوا جب ہے۔

خلاصہ کلام میہ کہ قائلین تقدیر محسن کی تعریف کرتے اور نقصان پہنچانے والے کونفرت وحقارت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں اس کے ساتھ ساتھ وہ اس امر میں متحدالخیال ہیں کہ دونوں فعل اللہ کے پیدا کردہ ہیں، اس سے واضح ہوا کہ منکر تقدیر کا بید عولیٰ کہ تقدیر کا عقیدہ رکھنے والے اچھائی اور برائی میں تمیز نہیں کر سکتے قطعی طور پر بے بنیاد ہے، مزید برآ ل بیر حقیقت واضح ہوئی کہ نیکی کرنے والا مدح و تواب کا مستحق ہے اور برائی کا ارتکاب کرنے والا ذم وعقاب کا سزا وار ہے۔ روافض کی امام ابو حذیفہ رشراللہ بر دروغ گوئی:

شيعه مصنف لكهتاب:

''امام موسیٰ کاظم رُمُلِلیْ صغیرالسن تھے کہ امام ابو حنیفہ رُمُلیّۂ نے ان سے دریافت کیا، معصیت کس سے صادر ہوتی ہے؟ امام موسیٰ نے جواباً فرمایا:

ا۔ بندے سے

۲۔ اللہ تعالیٰ سے

س۔ یا دونوں سے

اگرمعصیت کا مصدر ومنبع ذات خداوندی ہے تو اللہ تعالی بندے پر کیوں کرظلم کرسکتا ہے، اور اسے ناکردہ گناہ کی سزا دے سکتا ہے۔ اور اگر دونوں سے صادر ہوتی ہے تو اللہ تعالی اور بندہ گناہ کے ارتکاب میں برابر کے شریک ہوئے، اللہ تعالی قوی ہے اور اس لائق ہے کہ اپنے ضعیف بندے سے منصفانہ برتاؤ کرے گا۔

اوراگر بندہ گناہ کا مرتکب ہونے میں منفر دہت تو مذمت و ملامت کا سزاوار بھی وہی ہوگا ،امام ابو حنیفہ وٹراللئے نے یہ من کر فرمایا: ''یہ ایسی نسل ہے کہ اس کے بعض افراد کا دوسروں سے گہرا رابطہ ہے۔''
اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ جو بات سنداً مٰدکور ہوہم اس کی صحت سے آگاہ ہیں، جو بات شیعہ مصنف نے بیان کی ہے وہ قطعی طور پر جھوٹ ہے ، اس لیے کہ امام ابو حنیفہ وٹراللئے تقدیر کے قائل ہیں اور انہوں نے فقد اکبر میں منکرین تقدیر کی تر دید کی ہے، الہٰداوہ اس شخص کی تائیز نہیں کر سکتے ، جو یہ کہنا ہو کہ اللہ تعالی نے بندوں کے افعال کو پیدا نہیں کیا، مزید برآں امام موسیٰ بن جعفر، متقد مین شیعہ اور دیگر علاء اہل بیت تقدیر کے قائل تھے، انکار تقدیر شیعہ میں اس وقت ہوا جب وہ بنو ہویہ کے دور

<sup>•</sup> بنو بویہ نے ایران اور بلا دمشرق کوتشیع کے جہنم میں جھونک دیا، یہ شیعہ کا پہلا دورتھا، دوسرے دور کا آغاز اللہ بندہ نامی سلطان کے عہد حکومت سے ہوتا ہے، اسی بادشاہ کے لیے اس شیعہ مصنف نے یہ کتاب تصنیف کی جس کی تر دید کے لیے شخ الاسلام ابن تیمیہ کوقلم اٹھانا پڑا، شیعہ کا تیسرا دورایران کے سلاطین صفویہ سے شروع ہوتا ہے۔

حکومت میں معتزلہ سے مل جل گئے، شیعہ مصنف نے امام موسیٰ بن جعفر سے جو قول نقل کیا ہے اس کے بیان کرنے والے زیادہ تر منکرین تقدیر کے کم سن لوگ اور بیچے ہیں، یہ نظریہ قدریہ کے آغاز ظہور اور امام موسیٰ کی ولادت سے بھی پہلے لوگوں میں معروف تھا، یہ امرمختاج بیان نہیں کہ قدریہ نے اموی دور میں سیدنا عبداللہ بن زبیر والتی اور عبدالملک بن مروان کے عہد خلافت میں پر پرزے نکا لنے نثروع کیئے۔

قائل کا یہ قول کہ: ''الُم عُصِیةُ مِمَّنُ ''ایک مجمل وہم لفظ ہے جومحتاج تشریح ہے ظاہر ہے کہ معصیت ہویا طاعت وعبادت ایک عرض (وہ چیز جوابیخ وجود میں کسی دوسری چیز کی محتاج ہو) ہے جو قائم بالغیر ہے اور اپنے قیام میں کسی محل کی محتاج ہے، یہ بات بھی پوشیدہ نہیں کہ اس کا قیام بندے کے ساتھ ہے، اللہ کے ساتھ نہیں، اور جو چیز بھی اللہ کی بیدا کردہ ہے اس کے متعلق یہ کہنا درست ہے کہ وہ اللہ کی طرف سے ہے، بایں معنی کہ وہ اس کی بیدا کردہ ہے، مگر اس سے الگ ہے، یہ مطلب نہیں کہ وہ اللہ کے ساتھ قائم ہے اور اللہ تعالی اس کے ساتھ مصوف ہے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَسَخَّرَلَكُمْ مَّا فِي السَّمَوٰتِ وَمَا فِي الْأَرْضِ جَمِيْعًا ﴾

(جاثية:٥٤/٣١)

''جو چیز بھی آسان وزمین میں ہے اللہ نے اسے تمہارے لیے سخر کر دیا ہے۔'' دوسری جگہ ارشا دفر مایا:

﴿ وَمَا بِكُمْ مِّن نِعْمَةٍ فَمِنَ اللهِ ﴾ (سورة النحل: ١٦/٥٥) "تمهارے جو بھی نعمت ہے وہ اللہ کی طرف سے ہے۔" شیعہ مصنف لکھتا ہے:

''اہل سنت کے افکار و آراء سے لازم آتا ہے، کہ کافر اپنے کفر کے باوصف اطاعت
شعار ہواس لیے کہ اس نے جو پچھ بھی کیا ہے، خداوندی ارادہ کے مطابق کیا ہے۔'
شیعہ مصنف کا بیہ خیال اس امر پر ببنی ہے، کہ آیا اطاعت خداوندی امر کے مطابق ہے یا ارادہ
کے؟ نیزیہ کہ کیا امرارادہ کوستلزم ہے یا نہیں؟ ہم قبل ازیں بیہ حقیقت الم نشرح کر چکے ہیں کہ اللہ تعالی
نے بندوں کے افعال کواپنے ارادہ سے پیدا کیا، بعض اوقات وہ ایسی چیز کو پیدا کرتا ہے، جس کا وہ حکم

نہیں دیتا، اس بات پرسب علماء کا اجماع منعقد ہو چکا ہے، کہ اگر کوئی شخص حلف اٹھا کریہ کیے کہ کل وہ اس کا حق ادا کر دے گا، ان شاء اللہ کل کا روز گزر جائے اور وہ قدرت کے باوجود اس کی تغمیل سے قاصر رہے تو وہ حانث نہیں ہوگا، اور اگر ان شاء اللہ کے الفاظ میں مشیت کا لفظ امر کے معنی میں ہوتا تو وہ حانث ٹھہرتا، کیونکہ وہ اس کا مامور ہوتا ، علی مزر القیاس جب سی فعل مامور پر حلف اٹھا کر اسے مشیت باری تعالی سے معلق کر دیا جائے توقسم اٹھانے والا اس میں حانث نہیں ہوتا۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَلَوْ شَاءَ رَبُّكَ لَا مَنَ مَنْ فِي الْأَرْضِ كُلُّهُمْ جَمِيعًا ﴾ (يونس: ١٩٩/١٠) "اوراگرالله تعالى چا ہتا تو كرهُ ارضى پر بسنے والے سب ايمان لے آتے۔" اس آيت سے مستفاد ہوتا ہے كہ امر اور مشيت ميں فرق ہے۔ دوسرى جگہ ارشاد فرمايا:

﴿ وَمَنْ يُرِد أَنْ يَضِلَّهُ يَجْعَلُ صَدْرَةً ضَيِّقًا ﴾ (الانعام: ١٢٥/٦)

''اورجس کو گمراه کرنا جا ہتا ہے،اس کے سینہ کوتنگ کر دیتا ہے۔''

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ گمراہ کرنے کا ارادہ کرتا ہے، مگر ضلالت کا حکم نہیں دیتا، ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں کہ لفظ ارادہ کا اطلاق دومعنوں پر کیا جاتا ہے:

ا۔ ارادہ قدریہ

۲\_ اراده شرعیه

یہ دوسرامفہوم محبت ورضا کوشامل ہے، پہلانہیں۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''اہل سنت کے نظریہ کوشلیم کرنے سے اللہ تعالیٰ کاسفیہ (کم عقل) ہونا لازم آتا ہے اس لیے کہ وہ کا فرکوا بیان لانے کا حکم دیتا ہے، مگر اس کا ارادہ نہیں کرتا۔''

اس کا جواب بیہ ہے کہ ہم قبل ازیں واضح کر چکے ہیں کہ ارادہ کی دوقتمیں ہیں:

ا۔ ارادۃ الخلق

٢\_ ارادة الامر

شیعه مضمون نگار مزیدلکھتا ہے:

اہل سنت کے بقول یہ لازم آتا ہے، کہ ہم اللہ کی گرفت سے ڈرکر اہلیس لعین کی پناہ میں آئیں، جب کہ یہ آیت قرآنی: "فَاسُتَعِذُ بِاللّٰهِ مِنَ الشَّیْطَانِ "کے صرح منافی ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ اہل سنت کفار وابلیس کو گنا ہوں سے منزہ قرار دے کر انہیں اللہ کی طرف منسوب کرتے ہیں، بنا بریں اللہ تعالی اللہ عن ذلک ''
بریں اللہ تعالی اپنے بندوں کے قق میں اہلیس سے بھی بدتر ہے۔ تعالی اللہ عن ذلک ''
اہلیس سے بناہ جو تی:

جواباً عرض ہے کہ بیرکلام ساقط عن الاحتجاج ہے، دوہی صورتیں ممکن ہیں:

ا۔ پہلی صورت بیہ ہے کہ ابلیس نے پچھا فعال انجام دیے ہوں گے۔

۲۔ دوسری صورت بیہ ہے کہ اس نے کوئی کام نہیں کیا۔

بصورت ثانی اس کی پناہ حاصل نہیں کی جاسکتی اس لیے کہ جب ابلیس سرے سے کوئی کام ہی انجام نہیں دیتا تو وہ کسی کو پناہ بھی نہیں دے سکتا اور اگر بصورت اول وہ بعض افعال کا مرتکب ہو چکا ہے، تو وہ گناہوں سے منز ہنہیں ہوسکتا، لہذا اعتراض دونوں صورتوں میں باطل ہے خواہ تقدیر کا اثبات کیا جائے یانفی۔

دوسراجواب بیہ ہے کہ ابلیس سے پناہ جو ئی اس صورت میں مستحسن ہے جب وہ پناہ دینے پر قادر ہو،خواہ اللہ تعالیٰ کوافعال العباد کا خالق قر اردیا جائے یانہیں۔

بیامرقابل غور ہے کہ شیعہ مصنف اور اس کے ہم نوا منکرین تقدیر بیہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ اہلیس وہ کام انجام دیتا ہے، جو اللہ تعالیٰ نے اس کی تقدیر میں نہیں لکھے، نیز یہ کہ اہلیس بلا ارادہ خداوندی بھی بعض افعال کا مرتکب ہوتا ہے، وہ یہاں تک کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ کسی شخص کو نیک عمل سے ہٹا کر برے کام پر نہیں لگا سکتا اور نہ یہ قدرت رکھتا ہے کہ افعال قبیحہ سے ہٹا کر نیک اعمال پر لگا دے، احادیث صحیحہ میں وارد ہوا ہے کہ ہرور کا کنات منالیا تھے ہے دعا فر مایا کرتے تھے:

( اَعُوذُ بِرِضَاكَ مِنُ سَخَطِكَ وَبِمُعَافَاتِكَ مِنُ عُقُوبَتِكَ وَبِكَ منك ) •

اس حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ رسول اللہ مَثَالِیَّمِ الله تعالیٰ کی بعض صفات وافعال کے ساتھ اس کے بغاہ اس کے بغاہ اس کے بغاہ اس کے بغاہ طلب کیا کرتے تھے، کو یا اللہ تعالیٰ کے عقاب وعتاب سے خوداسی کی بغاہ

طلب کرتے تھے، پھریہ کیوں کرمنع ہوا کہ اس کی بعض مخلوقات کی ایذا سے اس کی بناہ طلب کی جائے، اہل سنت کے بیہاں اس بات میں کوئی قباحت نہیں پائی جاتی کہ بندہ اپنے رب کی بناہ طلب کر کے اور اسے پکار کراپنی حاجات وضروریات کا ازالہ کرے، چونکہ اللہ تعالی اپنے بندوں پر اس سے کہیں زیادہ مہربان ہے جتنی کہ والدہ اپنی اولا د پر ہوتی ہے، لہذا اسباب شرسے اس کی بناہ طلب کرنا عین قرین عقل ودانش ہے۔

#### ارباب علت وحكمت كا قول ہے كہ:

''اللہ تعالیٰ نے ابلیس کواسی طرح پیدا کیا جس طرح سانپوں، بچھوؤں اور آگ جیسی موذی اشیاء کو، کیونکہ ان کی تخلیق گہری مصلحت پر بنی ہے، اس کے پہلو بہ پہلواس نے حکم دیا ہے کہ ہم امکانی حد تک اپنے سے ضرروایذا کو دور کریں جس کا سب سے بڑا ذریعہ بیہ ہے کہ اس کے دامن حکمت و رحمت میں پناہ لی جائے۔''

#### جولوگ علت وحکمت کے قائل نہیں ان کا قول ہے کہ:

''اللہ تعالیٰ نے ابلیس کوخلق فر مایا باوجود یکہ وہ بنی نوع انسان کے لیے ضرر رسال ہے، اس کے ضرر کا ازالہ یوں ہوسکتا ہے کہ ہم باری تعالیٰ کے دامن عافیت میں پناہ لیں جس طرح آگ کے ضرر سے بچنے کا واحد طریقہ یہ ہے کہ آریاق سے بچنے کا واحد طریقہ یہ ہے کہ آریاق استعال کیا جائے، اللہ تعالیٰ نے نافع وضار دونوں قسم کی چیزیں پیدا کی ہیں، اور ہمیں ان باتوں کا مور فر مایا جو ہمارے لیے سود مند ہیں، اگر وہ ہماری امداد فر مائے تو یہ اس کا احسان ہے ورنہ وہ جیسے عاسے کرے۔

#### اہل سنت پر شیعه مصنف کا افتراء:

شیعہ صفمون نگار کا یہ قول کہ اہل سنت کے بہاں کافر وابلیس گناہوں سے پاک ہیں، یہ صریح فتم کا بہتان ہے، بخلاف ازیں اہل سنت بالا تفاق یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ معصیت کا ارتکاب کرنے والا عاصی اور قابل فدمت ہے، نیزیہ کہ افعال کے ساتھ اس شخص کو موصوف کر سکتے ہیں جوان کو انجام دیتا ہو، پیدا کرنے والے کونہیں، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ صفت کا انتساب اس موصوف کی جانب جس کے ساتھ اس کا قیام ہے، اضافۃ المخلوق الی الخالق کے قبیل سے ہے۔
منکر تقدیر شیعہ انتہائی طوالت سے کا م لیتے ہوئے لکھتا ہے:

''اہل سنت کے نقطہ نظر کے مطابق اللہ تعالیٰ کے وعدہ اور وعید پر سے اعتماد اٹھ جائے گا،اس کی وجہ یہ ہے کہ اہل سنت کے نز دیک اللہ تعالیٰ کی جانب دروغ گوئی کی نسبت درست ہے، بنا بریں اس کی دی ہوئی خبریں بھی جھوٹ ہوں گی جس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ انبیاء کی بعثت عبث ہوگی اور کسی فائدہ کی موجب نہیں ہوگی۔'

اس کا جواب ہے ہے کہ خالق و فاعل کے مابین فرق وامتیاز سب عقلاء کے نزدیک مسلم ہے، مثلاً اللہ تعالیٰ جب کسی چیز میں حرکت پیدا کر ہے گا تو ذات باری کو تحرک قرار نہیں دے سکیں گے، جب وہ بادل میں گرج پیدا کرتا ہے، تو گرج کواس کی آ واز نہیں کہہ سکتے، بعینہ اسی طرح جب وہ حیوانات و نباتات میں مختلف قتم کے رنگ پیدا کرتا ہے، تو اسے ان رنگوں سے موصوف قرار نہیں دے سکتے، جب فوکسی چیز میں علم اور حیات و قدرت کی صفات بیدا کرتا ہے تو بیاس کی صفات نہیں کہلا سکتیں، علی بندا القیاس جب وہ کسی چیز میں اندھا بن اور بہرہ بن پیدا کرتا ہے تو بیاس کی صفت نہیں کہلا تی جب اللہ تعالیٰ کسی میں روزہ، طواف اور خشوع وخضوع پیدا کرتا ہے تو اسے روزہ دار، طواف کنندہ اور خاشع کے ناموں سے یا ذہیں کیا جاسکتا، باقی رہی قر آن حکیم کی فدکورہ ذیل آیت کریمہ:

﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهُ رَمْي ﴾ (انفال:١٧/٨) ﴿ وَمَا رَمَيْتَ إِذْ رَمَيْتَ وَلَكِنَّ اللَّهُ رَمْي ﴾ (انفال:١٧/٨) ''جب آب نے تیر پھیکا تو وہ آب نے نہیں بلکہ اللہ نے پھیکا ہے۔''

تواس کا مطلب ہے ہے کہ بلاشہوہ تیرآ پ نے پھینکا ہے، گراسے نشانہ پرلگانا آپ کا فعل نہیں بلکہ فضل خداوندی کے فضل و کرم کی کرشمہ سازی ہے، آیت کا حاصل ہے ہے کہ تیرا ندازی سرور کا نیات علی ہے گا گا ہے کہ چونکہ تیر کا نات علی ہے گا گا ہے کہ چونکہ تیر انداز اور تیرا ندازی دونوں اللہ کے پیدا کردہ ہیں، لہذا تھیتی تیرا نداز اللہ تعالیٰ کی ذات ہے یہ خیال فطعی طور پر بے بنیاد ہے اگر کسی چیز کے پیدا کرنے کی بنا پراس کی نسبت ذات باری کی جانب کی جا سکتی تو ہرفعل کو اللہ کی جانب کی جا بہ کہ سیدنا عثمان ڈلائڈ کی جانب کی جا جہ سیدنا عثمان ٹلائڈ محضور ہوئے تو بلوائی آپ پر پھر پھینکنے گے، سیدنا عثمان نے بوچھاتم پھر کیوں جب سیدنا عثمان ٹلائڈ محضور ہوئے تو بلوائی آپ پر پھر پھینکنے کے، سیدنا عثمان نے بوچھاتم پھر کیوں جب سیدنا عثمان ٹلائڈ تعالیٰ پھینکتا ہے، آپ نے فرمایا، تم جھوٹ کہتے ہوا گر اللہ تعالیٰ پھر کھینکتا تو اس کا نشانہ ہر گزنہ چو کتا گرتمہارے سب نشانے بیار ثابت

دوسری وجہ بیہ ہے کہ ان کی رائے میں اللہ تعالیٰ بیہ جانتے ہوئے دروغ گوئی کی قدرت پیدا کرتا ہے کہ وہ شخص جھوٹ بولے گا،اسی طرح وہ اس علم کے باوصف ظلم وفخش کی قدرت عطا کرتا ہے، کہ بیہ آ دمی ظلم وفخش کا مرتکب ہوگا۔

یہ بات اظہر من انشمس ہے کہ ہم میں سے جو شخص افعال قبیحہ کے انجام دینے میں کسی کی مدد کرتا ہے، وہ گویا بذات خودان افعال کا ارتکاب کرتا ہے، بنا ہریں ظلم و کذب کی مدد کرنے والے کو ظالم و کاذب قرار دیا جائے گا۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَلَا تَعَا وَنُوا عَلَى الْإِثْمِ وَالْعُلُوانِ ﴾ (مائده: ٥/٧) ''ظلم وتعدى مين كسى كى مددنه كرو\_''

#### صفات خداوندی کا اثبات:

اگرسوال کیا جائے کہ اللہ تعالی نے بندے کو قدرت اطاعت کے لیے عطا کی ہے نافر مانی کے لیے نہیں ، تو اس کا جواب ہے ہے کہ جب اسے معلوم تھا کہ قدرت ملنے پر نافر مانی کرے گا تو ہے اسے معلوم تھا کہ قدرت ملنے پر نافر مانی کرے گا تو ہے اسے طرح ہوا جیسے کسی کو کفار سے جہاد کرنے کے لیے تلوار دی جائے جب کہ بیمعلوم ہو کہ وہ اسی تلوار سے کسی نبی کو قتل کر دے گا ، ظاہر ہے کہ جب بیہ باتیں بندوں کے بھی مناسب حال نہیں ہیں تو اللہ کی ذات اس سے کہیں بلند ہے۔

تیسری بات بیہ کہ جو چیزمکن الوقوع ہواور اللہ تعالی اس پرقادر ہوتو بیضروری نہیں کہ وہ چیز وقوع پذریعی ہوجائے، بخلاف ازیں ہم قطعی طور پر جانتے ہیں کہ قدرت کے باوصف وہ بہت سے کام انجام نہیں دیتا، مثلاً وہ سمندر کو پارے میں تبدیل نہیں کرتا، پہاڑوں کو یا قوت کی شکل میں متشکل نہیں کرتا، ہمیں بیتھی معلوم ہے کہ اللہ تعالی کذب سے منزہ ہے اور کذب کا صدوراس سے محال ہے۔ چوتھی بات بیہ کہ اللہ تعالی صفات کمال سے موصوف ہے، موجودات عالم میں جو کمال بھی پایا جاتا ہے، اللہ تعالی اس کا زیادہ حق دار ہے، وہ ہر نقص وعیب سے منزہ ہے، ہم جانتے ہیں کہ حیات اور عالم وقد رت صفات کمال ہیں لہذا وہ ان کا زیادہ مستحق ہے، راست بازی وصدافت بھی اس کا خاص علم وقد رت صفات کمال بیں لہذا وہ ان کا زیادہ مستحق ہے، راست بازی وصدافت بھی اس کا خاص علم وقد رت صفات کمال بیں لہذا وہ ان کا زیادہ مستحق ہے، راست بازی وصدافت بھی اس کا خاص وصف ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَمَنْ أَصْدَقُ مِنَ اللَّهِ حَدِيثًا ﴾ (نساء: ٤/٧٨)

''الله تعالى سے زیادہ سچی بات کہنے والا اور کون ہے؟'' رسول الله مَلَا لِيَّامِ نِهِ ارشا دفر مایا:

( إِنَّ أَصُدَقَ الْكَلَامِ كَلَامُ اللهِ ) • ( إِنَّ أَصُدَقَ الْكَلَامِ كَلَامُ اللهِ ) • ( سب سے الله الله كا ہے۔ '

پانچویں بات یہ ہے کہ اہل سنت کی رائے میں اللہ کا کلام قائم اور غیر مخلوق ہے، اس میں شبہ نہیں کہ کلام ایک صفت کمال ہے، لہذا خداوند تعالیٰ کا اس سے متصف ہونا نا گزیر ہے،خواہ کلام کی کوئی صورت بھی ہو،اس ضمن میں ان کے متعددا قوال ہیں۔

پہلا قول رہے کہ صفت کلام اللہ کی قدرت ومشیت سے وابستہ نہیں بیہ ایک صفت ہے جو قائم لنفس ہے۔

> دوسرا قول ہے ہے کہ کلام حروف یا اصوات قدیمہ کا نام ہے۔ تیسرا قول ہے ہے کہ کلام مشیت ایز دی سے متعلق ہے۔ چوتھا قول ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ پہلے متعلم نہ تھا ہے صفت بعد از اں اس میں پیدا ہوئی۔ پانچواں قول ہے ہے کہ وہ ازل ہی سے متعلم تھا۔

دروغ گوئی، بہرے بن اور گونگے بن کی طرح ایک عیب ہے، اللہ تعالیٰ بلاشبہ گونگے اور بہرےلوگوں کو پیدا تو کرتا ہے، مگر بذات خوداس میں بیعیب نہیں پایا جاتا، بعینہ اسی طرح وہ کا ذب میں کذب کوجنم تو دیتا ہے، مگرخود دروغ گوئی کا ارتکاب نہیں کرتا۔

چھٹی بات یہ ہے کہ یہ سوال شیعہ پر وارد ہوتا ہے، شیعہ کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ دوسروں میں کلام پیدا کرتا ہے، اندریں صورت کلام کا قیام اگر چہ دوسروں کے ساتھ ہوتا ہے مگر اسے اللہ کا پیدا کردہ قرار دیں گے اس کے ساتھ ساتھ شیعہ یہ بھی کہتے ہیں کہ جوکلام بندوں سے صادر ہوتا ہے وہ خد اکا کلام نہیں، اور اس کا پیدا کردہ بھی نہیں، جب ان کے نز دیک یہ دونوں باتیں درست ہیں تو اس

<sup>•</sup> سنن نسائى\_ كتاب صلاة العيدين\_ باب كيف الخطبة (حديث: ١٥٧٩)، بلفظ "ان اصدق الحديث كتاب الله" و كتاب السهو\_ باب نوع آخر من الذكر بعد التشهد (حديث: ١٣١٢) بلفظ" احسن الكلام كلام الله" المطالب العالية (٣١٠٥) بلفظ "ان اصدق الحديث كلام الله"

بات کا اعتراف کرناان کے لیے ناگزیر ہے کہ بیاس کا کلام ہے اور وہ اس کا کلام نہیں۔ شیعہ مصنف کہتا ہے:

'اہل سنت کے قول کے مطابق بیلازم آئے گا کہ اللہ تعالی جھوٹے نبی بھیجتا ہے۔' ہم جواباً کہیں گے کہ بلا شبہ اللہ تعالی جھوٹے نبی بھیجتا ہے، قرآن پاک میں ارشاد ہوتا ہے: ﴿ اَلَّهُ تَدَ أَنَّا اَرْسَلْنَا الشَّيَاطِيْنَ عَلَى الْكَافِرِيْنَ ﴾ (مریم: ۱۹/۸۸) کیا آپ کومعلوم نہیں کہ ہم شیطانوں کو کا فروں کے پاس بھیجتے ہیں۔' دوسری جگہ ارشاد فرمایا:

﴿ بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا ﴾ (اسراء:١٧/٥) ﴿ بَعَثْنَا عَلَيْكُمْ عِبَادًا لَّنَا ﴾ (اسراء:١٧/٥)

مگراللہ تعالیٰ ان کے جھوٹ کوفوری طور پر آشکار کردیتے ہیں، مثلاً مسیمہ اور اسود عنسی جھوٹے نبی سے اللہ تعالیٰ نے ان کا کاذب ہونا رسول اللہ علیٰ اللہ تعالیٰ جھوٹے انبیاء کو پیدا کرسکتا ہے، تو ان پر صدق و کذب سی پرخفی نہیں رہا، اگر وہ کہیں کہ جب اللہ تعالیٰ جھوٹے انبیاء کو پیدا کرسکتا ہے، تو ان پر صدق کے علامات ظاہر کرنا بھی اس سے پچھ بعید نہیں تو یہ سراسر باطل ہے اور اگر کہیں کہ صدق کے علامات کا اظہار محال ہے تو ظاہر ہے کہ علامات صدق کے بغیر ادعائے نبوت بسود ہے، جیسے کوئی مطلب ہونے کا مدی تو ہو مگر اس کے پاس اپنے دعویٰ کے اثبات میں کوئی دلیل نہ ہو۔

# جھوٹے نبیوں کے ہاتھوں معجزات کاظہور:

اگریہ کہا جائے کہ جب اللہ تعالیٰ کا ذب کی ذات میں کذب کو پیدا کرسکتا ہوتو اس کے ہاتھوں ایسے مججزات کیوں ظاہر نہیں کرسکتا جو اس کی صدافت کی دلیل ہوں .....؟ اس کا جواب یہ ہے کہ ایسا ممکن نہیں ، اس لیے کہ صدق کے دلائل صدافت کوسٹزم ہیں ، کیونکہ دلیل مدلول کوسٹزم ہوتی ہے ، ظاہر ہے کہ کذاب پر علائم صدق کا اظہار ممتنع لذاتہ ہے ، اگر وہ کہیں کہ کذاب کے ہاتھوں خوارق کا ظہور جائز ہے ، تو ہم کہیں گے کہ مدعی الوہیت مثلاً د جال کے حق میں یہ جائز ہے ، مدی نبوت سے خوارق کا ظہور صرف اس صورت میں ممکن ہے ، جب ان خوارق سے اس کی صدافت واضح نہ ہوتی ہوجس طرح ساحروکا ہن سے ایسے خوارق کا ظہور جائز نہیں جو اس کے صدق کی دلیل ہوں۔

ساتویں بات بہے کہ نبوت کے دلائل و براہین کا دائر ہ صرف خوارق ہی میں نہیں بلکہ ان کی کئی

قتمیں ہیں جس طرح جھوٹ کی پہچان حاصل کرنے کے متعدد طریقے ہیں۔ شیعہ مضمون نگارلکھتا ہے:

''اگراہل سنت کی بات تسلیم کر لی جائے تو اس سے شرعی حدود کا ہے کار ہونا لازم آتا ہے، مثلاً زنا اور سرقہ جیسے جرائم کا صدور جب اللہ تعالیٰ کے ارادہ کے مطابق ہواوراس کا ارادہ ان افعال کی انجام دہی میں مؤثر ہوتو کسی بادشاہ کواس پر گرفت کرنے کا حق حاصل نہ ہوگا، اس لیے کہ جو شخص ایسا کرتا ہے وہ سارق وزانی کے اللہ کے ارادہ سے باز رکھنے کے لیے کوشاں ہوتا ہے، ظاہر کہ اگر کوئی شخص ہمیں اپنے ارادہ کی تکمیل سے باز رکھنے کی کوشش کرے تو ہمیں اس سے کوفت ہوگی، تو پھر اللہ کو یہ بات کیوں کر پسند ہوگی؟ اس سے یہ بھی لازم آئے گا کہ اللہ تعالیٰ قیصین کو عملی جامہ پہنا نا چا ہتا ہے، ایک طرف تو وہ معصیت کا ارادہ کرتا ہے اور پھر اس سے روکتا بھی ہے۔''

ہم جواباً کہیں گے کہ اللہ تعالی نے صرف ان امور کومقدر کیا تھا جوظہور پذیر ہو چکے، جوامور تا ہم جواباً کہیں آئے، وہ اللہ کے علم میں مقدر بھی نہیں ہیں، جوامور وقوع پذیر ہو چکے ہیں، کوئی شخص ان کے روکنے پر قادر نہ تھا، شرعی حدود وزواجر سے ان امور کوروکا جاتا ہے، جوابھی وقوع میں نہیں آئے، شیعہ مصنف کا یہ قول کہ: '' وہ شخص سارق کواللہ کے ارادہ سے باز رکھنے کی کوشش کرتا ہے۔'' صریح جھوٹ ہے اس لیے کہ وہ شخص تو سارق کواس کام سے روکنا چا ہتا ہے جواس نے ابھی سرانجام نہیں دیا، اور جو کام ابھی وقوع پذیر نہیں ہوا، اس کا اللہ نے بھی نہیں کیا، یہی وجہ ہے کہ اگر کوئی شخص حلف اٹھا کر کے کہ انشاء اللہ وہ اس مال کو چرالے گا اور پھر اسے نہ چرائے تو وہ اجماعاً حانث نہیں ہوگا، کیونکہ اللہ تعالیٰ نے بینہیں جا ہا کہ وہ سرقہ کا مرتکب ہو۔

#### اراده اورامر میں فرق وامتیاز:

بخلاف ازیں قدریہ (منکرین تقدیر) ارادہ کو امر کے معنی میں لیتے ہیں بنا بریں وہ اس زعم باطل میں مبتلا ہیں کہ سرقہ جب اللہ تعالیٰ کے ارادے سے وقوع میں آتا ہے، تو وہ مراد کے ساتھ ساتھ مامور بھی ہے حالانکہ ہمیں یقین ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سرقہ کا حکم نہیں دیا، جو شخص اس کا قائل ہے اس کا کفر کسی شک وشبہ سے بالا ہے، علاوہ ازیں بالا تفاق بندہ کی تقدیر میں بعض باتیں ایسی مقدر ہوتی ہیں جن کا دور کرنا ایک امر مستحسن ہوتا ہے، مثال کے طور پر بیاری انسان کی تقدیر میں لکھی ہوتی ہے، مگر

علاج معالجہ اور اس کے اسباب سے پر ہیز کر کے اس سے نجات حاصل کرنے کی کوشش کی جاتی ہے تو یہ ہمی اللہ کے ارادہ کو دور کرنا ہوا، اسی طرح آگ کا بجھانا اور گرنے والی دیوار کی مرمت کرنا، لحاف اوڑھ کر سردی کا مداوا کرنا حرارت سے بچنے کے لیے سایہ میں آنا یہ سب اسی قبیل سے ہیں، ان میں اللہ کی مراد ومقدر تکلیف کا از الہ اسی کے بیدا کردہ راحت و آرام سے کیا جاتا ہے، یہ سب امور اللہ کے بیدہ کردہ اور بندہ کی تقذیر میں لکھے ہوئے ہیں۔

سالارانبیاء مُنَاتِیْمِ سے دریافت کیا گیا تھا کہ ادویہ سے علاج کرنے ، دم جھاڑ اور دوران مرض مضراشیاء سے پر ہیز کرنے کے بارے میں آپ کی کیا رائے ہے اور کیا یہ چیزیں اللہ کی تقدیر کوٹال سکتی ہیں؟ حضور نے فرمایا:'' یہ بھی تقدیر میں شامل ہیں۔' • اللہ تعالی فرماتے ہیں:

اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ لَهُ مُعَقِّبَاتٌ مِّنَ بَيْنِ يَكَيْهِ وَمِنْ خَلْفِهِ يَحْفَظُوْنَهُ مِنْ آمْرِ اللَّهِ ﴾ (الرعد: ١١/١٣)

''اس کے سامنے اور پیچھے باری باری آنے والے فرشتے ہیں، جواسے امراکہی سے محفوظ رکھتے ہیں۔''

شیعہ مصنف کا یہ قول کہ ''اس سے اللہ تعالیٰ کے بارے میں یہ لازم آتا ہے، کہ وہ ان قیضین کا ادادہ کرنے والا ہے۔' ساقط عن الاعتبار ہے، اس لیے کہ ان دو چیزوں کو باہم نقیض قرار دیتے ہیں جن کا اجتماع اورار تفاع محال ہویا وہ دو چیزیں جن کا باہم جمع ہونا ممکن نہ ہوان کو ایک دوسرے کی ضد بھی کہتے ہیں، ظاہر ہے کہ زجر وعتاب اس امر کے بارے میں نہیں ہوتا، جو وقوع پذیر ہو چکا ہو، اور اس کا ارادہ بھی کرلیا گیا ہو، بخلاف ازیں زجر کی حیثیت ماضی کے اعتبار سے سزا کی ہوتی ہے اور مستقبل کے لحاظ سے زجر وتو بخ کی ، جو زجر اس کے حسب ارادہ ہوتا ہے، اگر اس سے امر مقصود ماصل ہوجائے تو اس سے صرف زجر مراد ہوتا ہے، اور اگر مقصود حاصل نہ ہوتو یہ زجر کامل نہیں، جس طرح کسی کو تلا ور جس طرح اس مہلک مرض کا طرح کسی کو تلوار مارنے کا ارادہ کیا جاتا ہے اور کسی کو زندہ رکھنے کا، اور جس طرح اس مہلک مرض کا ارادہ کیا جاتا ہے جو بعض اوقات موت کا باعث بنتا ہے اور اس سے زندگی کا ارادہ بھی کیا جاتا ہے۔

 <sup>■</sup> سنن ترمذی، كتاب الطب، باب ما جاء فی الرقی والادویة (حدیث: ۲۰۲۵، ۲۱۲)،
 سنن ابن ماجة، كتاب الطب\_ باب ما انزل الله داء الا انزل له شفاء (حدیث: ۳۲۳)

شیعه مصنف رقم طراز ہے۔

''یہ بات قبل ازیں بیان کی جا چکی ہے کہ ہمارے افعال ہماری جانب منسوب کیے جاتے، اور ہمارے ارادے کے مطابق وقوع پذیر ہوتے ہیں، چنانچہ جب ہم دائیں جانب حرکت کرنا چاہتے ہیں تو وہ بائیں جانب واقع نہیں ہوتی اور اگر بائیں جانب حرکت کرنا مقصود ہوتو دائیں طرف حرکت نہیں کرتے، یہ ایسی مسلمہ حقیقت ہے کہ اس میں کسی شک وریب کی گنجائش نہیں۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ بلاشہ جمہور اہل سنت یہی عقیدہ رکھتے ہیں، ہمارے افعال کی نسبت ہماری طرف کی جاتی ہے، اور ہم ہی ان کو عالم وجود میں لاتے ہیں، قرآن کی نصوص کثیرہ سے بہ حقیقت الم نشرح ہوتی ہے، اس ضمن میں بیامرمختاج غور وفکر ہے کہ بندہ پہلے فاعل اور ارادہ کنندہ نہ تھا بعد میں اس وصف سے بہرہ ور ہوا، بنابریں اس کا ایک امر حادث ہونا اظہر من اشمس ہے، اب دو ہی صورتیں ہیں:

ا۔ اس کا کوئی محدث ہوگا۔

۲۔ دوسری صورت بیہ ہے کہ کوئی اس کا محدث نہیں۔

بصورت ثانی حوادث کا ظہور بلاکسی محدث کے لازم آتا ہے، بصورت اول وہ محدث یا تو بندہ خود ہوگا، یا ذات باری تعالی، اگر بندہ کومحدث قرار دیا جائے تو پھراس کا اور بھی کوئی محدث ہوگا، جس کا نتیجہ شلسل کی صورت میں رونما ہوگا، جو کہ باطل ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ بندہ نیست سے ہست ہوا ہے، لہٰذا اس کے ساتھ ایسے حوادث کا قیام ممکن نہیں جن کا نقطہ آ غاز معلوم نہ ہو، مندرجہ بالا بیان سے ہے، لہٰذا اس کے ساتھ ایسے حوادث کا قیام ممکن نہیں جن کا نقطہ آ غاز معلوم نہ ہو، مندرجہ بالا بیان سے بیہ حقیقت اجاگر ہوتی ہے کہ بندے کا مرید و فاعل ہونا ذات باری تعالیٰ کا رہین منت ہے، اسی لیے اہل سنت کہتے ہیں، کہ بندہ فاعل ہے اور اللہ نے اسے فاعل بنایا ہے، بندہ صاحب ارادہ ہے اور اللہ نے اسے صاحب ارادہ بنایا۔

الله تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَمَا تَشَاءُ وُنَ إِلَّا أَنْ يَّشَآءَ اللَّهُ ﴾ (تكوير: ٢٩/٨١) "اورتم نهيں چاہتے ، مگريه كه الله چاہے۔" نيز ارشا دفر مايا: المنتقى من منهاج السنة النبويه النبو

﴿ رَبِّ اجْعَلْنِی مُقِیْمَ الصَّلُوةِ وَ مِنْ ذُرِّیَتِی ﴿ (ابرهیم: ٤٠/١٤) ﴿ رَبِّ اجْعَلْنِی مُقِیْمَ الصَّلُوةِ وَ مِنْ ذُرِیَّتِی ﴾ (ابرهیم: ٤٠/١٤) ''اے میرے رب مجھنماز کا پابند بنا لے اور میری اولا دکو بھی۔''

## بندے کا ارادہ مشیت ایز دی کے تابع ہے:

سابق الذكر بیانات اس حقیقت کے آئینہ دار ہیں کہ بندے كا ارادہ اپنی جگہ پر درست ہے گر مشیت ایز دی کے بغیر وقوع پذیر نہیں ہوتا، جوشخص بیدعویٰ کرتا ہے کہ بندے كا ارادہ کسی علت كامختاج نہیں اس كا قول بے حقیقت ہے، اس كی وجہ بیہ ہے کہ ارادہ ایک حادث چیز ہے، لہٰذا اس کے لیے ایک محدث كا وجود ازبس نا گزیر ہے جولوگ بیہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ بلاسب اور کسی محل کے بغیر ارادہ كو عالم وجود میں لاتا ہے، وہ تین محالات كا ارتكاب كرتے ہیں۔

ا۔ حادث کا خداوندی ارادہ کے بغیر وجود میں آنا۔

۲۔ سیسی سبب کے بغیر حادث کا ظہور پذیر ہونا۔

س\_ صفت كا قيام بلاكل\_

اگرسوال کیا جائے کہ جب بندہ اپنے ارادہ کی تکمیل خود کرتا ہے، تو اللہ تعالیٰ اس کا محدث کیوں کر ہوا؟ اس کا جواب ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ نے ارادہ کو جنم دیا، بایں وہ اس کا محدث ہے، بندہ ارادے کا فاعل ہے کیونکہ اس نے اللہ کی ودیعت کردہ قدرت ومشیت سے اس ارادہ کی تکمیل کی، یہ دونوں احداث ایک دوسرے کو ستازم ہیں، اللہ تعالیٰ کا بندے کے فعل کو بیدا کرنا وجود فعل کو ستازم ہے اور بندے کا فاعل ہونا اس امر کو ستازم ہے کہ رب تعالیٰ اس کا خالق ہے۔

شيعه مصنف لكصتاب\_

قرآن کریم میں اکثر افعال انسانی کو بنی نوع انسان کی طرف منسوب کیا گیا ہے۔ اللّٰہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

> ﴿ أُدُخُلُوا الْجَنَّةَ بِمَا كُنْتُمْ تَعْمَلُوْنَ ﴾ (النحل: ٣٢/١٦) "جنت میں داخل ہو کیونکہ تم نیک کام کیا کرتے تھے۔" نیز ارشا دفر مایا:

﴿ مَنْ عَمِلَ صَالِحًا فَلِنَفْسِهِ وَمَنْ أَسَآءَ فَعَلَيْهَا ﴾ (جاثية: ٥ ١ ٥/٥) "جو شخص نيك كام كرے گا وہ اپنے ليے كرے گا اور جوكوئى برائى كرے گا اس كا وبال المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

اسی پر ہوگا۔''

اس ضمن میں شیعہ مصنف نے متعدد آیات نقل کی ہیں۔

#### انسانی افعال اورمشیت ایز دی:

ہم جواباً کہیں گے کہ قرآن حکیم میں یہ ٹھیک ہے کہ انسانی افعال کی نسبت بنی نوع آ دم کی طرف کی گئی ہے، مگر قرآن میں ایسی آیات کی بھی کمی نہیں جن سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ انسانی افعال مشیت ایز دی سے وجود میں آتے ہیں، حسب ذیل آیات ملاحظہ فرمائیں:

﴿ وَلَوْشَاءَ اللَّهُ مَا اقْتَتَلُوا ﴾ (البقرة: ٢٥٣/٢)

''اگراللەتغالى جاپتا تووە نەلۇتے''

﴿ وَلَوْ شَآءَ اللَّهُ مَا أَشُرَكُوا ﴾ (الانعام:١٧٠/٦)

''اگراللەتعالى جا ہتا تووە شرك نەكرتے۔''

﴿ فَمَنُ يُرِدِ اللَّهُ أَنُ يَّهُدِيَهُ يَشُرَحُ صَدُرَةً ﴾ (انعام: ١٢٥/٦)

''الله تعالیٰ جس کو مدایت دینا جا ہتا ہے اس کے سینے کو کھول دیتا ہے۔''

﴿ يُضِلُّ بِهِ كَثِيرًا وَّيَهُدِى بِهِ كَثِيرًا ﴾ (البقرة:٢٦/٢)

''وہ اس (قرآن )کے ساتھ بہت سے لوگوں کو گمراہ کرتا اور بہت سے لوگوں کو ہدایت دیتا ہے۔''

﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ (الانفال: ٢٤/٨) ﴿ وَاعْلَمُوا أَنَّ اللَّهَ يَحُولُ بَيْنَ الْمَرْءِ وَقَلْبِهِ ﴾ (الانفال: ٢٤/٨) ' وَفِ جَانِ لُو كَهَ اللَّهُ تَعَالَىٰ آ دَى اوراس كَدل مِن حَالَىٰ مُوجَاتا ہے۔''

شيعه مضمون نگارلكهتاب:

''ہمارے خالفین کا قول ہے کہ صاحب قدرت کے ہر دومقدور میں سے بلا مربج کسی کو ترجیح نہیں دی جاسکتی ، ظاہر ہے کہ ترجیح دینے کی صورت میں فعل واجب ہوجاتا ہے، اور قدرت باقی نہیں رہتی ، علاوہ ازیں اس سے لازم آتا ہے، کہ بندہ اللہ کا شریک ہو۔'' پہلے اعتراض کا جواب یہ ہے کہ یہ خدائے قادر سے مقابلہ کرنے والی بات ہے، اگر قدرت مربح کی مختاج ہواور مربح سے نتیجہ کا ظہور وقوع واجب ہوجاتا ہوتو اس سے اللہ تعالیٰ کا مختار نہیں بلکہ موجب ہونالازم آتا ہے، جس کا نتیجہ کفرکی صورت میں ظاہر ہوتا ہے۔

دوسرے اعتراض کا جواب ہیہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ بندے کومقہور ومعدوم کرنے پر قادر ہے تو اس کے شریک ہونے کا احتمال کیوں کر پیدا ہو گیا؟

آیت قرآنی" وَاللّٰهُ خَلَفَکُمُ "کا جواب بیہ ہے کہاس میں ان بتوں کی جانب اشارہ کیا گیا ہے۔ ہے جن کووہ خود ہی گھڑا کرتے تھے،ان بتوں کی مذمت میں فرمایا:

﴿ اَتَعُبُدُونَ مَا تَنْحِتُونَ وَاللَّهُ خَلَقَكُمْ وَمَا تَعُمَلُونَ ﴾

(صافات: ۳۷/ ۹۹ و ۹۶)

'' کیاتم ان کو پوجتے ہوجن کوخود ہی گھڑ لیتے ہو، حالانکہ تم کو اور تمہارے اعمال کو اللہ تعالی نے پیدا کیا ہے۔'

ين الاسلام ابن تيميه رشالت فرمات بين:

شیعہ مصنف نے قائلین تقدیر کے صرف چند دلائل بیان کیے ہیں، بایں ہمہ تین دلائل کا شیعہ کے یاس کوئی صحیح جواب نہیں۔

پہلی دلیل کے معقول ہونے کی وجہ بیہ ہے کہ جو شخص بید دلیل پیش کرتا ہے، وہ یہ ہیں کہتا کہ جب فعل واجب ہوجا تا ہے تو قدرت باقی نہیں رہتی،اس کے برخلاف عام اہل سنت کا قول ہے کہ بند بے میں قدرت پائی جاتی ہے،اس کی حدید ہے کہ جبریہ بھی اسے تسلیم کرتے ہیں،البتہ جبریہ کہتے ہیں کہ بید قدرت اسی طرح مؤثر ہوتی ہے جیسے بہ قدرت موثر نہیں ہوتی ، ہم قبل ازیں واضح کر چکے ہیں کہ قدرت اسی طرح مؤثر ہوتی ہے جیسے اسباب اینے مسببات پراثر انداز ہوتے ہیں،البتہ قدرت میں خلق وابداع کی تا ثیر نہیں ہوتی۔

علاوہ ازیں اس امر سے بھی مذکورہ بالا دلیل کی تائید ہوتی ہے، کہ صاحب قدرت کا مقدور کسی مربح کے بغیر ترجیح نہیں پاسکتا، یہ ایک ثابت شدہ حقیقت ہے کہ یہ مربح بندے میں نہیں پایا جاتا، لہذا اس کامن جانب اللہ ہونا متعین ہوا، یہ بھی ظاہر ہے کہ مربح تام کے موجود ہونے کی صورت میں فعل کا پایا جانا ضروری اور اس کا عدم وجود ممتنع ہوتا ہے، اس لیے کہ اگر مربح کے پائے جانے کے بعد بھی فعل کا وجود و عدم مساوی ہو جسیا کہ وجود مربح سے قبل تھا تو وہ فعل ممکن گھرے گا اور ممکن کے وجود اسی صورت میں عدم کے مقابلہ میں راجج ہوتا ہے جب کوئی مربح تام پایا جاتا ہو۔

شیعہ مصنف کا بیقول کہ اس سے فعل خداوندی کے ساتھ معارضہ لازم آتا ہے، اس کا جواب بیہ عقلی ویقینی دلیل ہے اور یقینیات کا معارضہ ممکن نہیں ، مزید برآں قدرت ربانی مرجع کی محتاج

ہے، ظاہر ہے کہ مرجح صرف اللہ کا ارادہ ہی ہوسکتا ہے، یہ امر بھی مسلم ہے کہ ارادہ الہی کا صدور غیر سے مکن نہیں بخلاف بندے کے ارادہ کے کہ وہ غیر سے صادر ہوسکتا ہے، جب ارادہ الہی مربح ہوا تو فاعل بالاختیار ہوگا، نہ کہ موجب بالذات بلااختیار۔ اندریں صورت کفر بھی لازم نہیں آئے گا۔

كياالله تعالى موجب بذاته ہے....؟:

شیعه مصنف کا بی قول که '' اس سے اللہ تعالی کا موجب بالذات ہونا لازم آتا ہے، ہم پوچھتے ہیں کہ اس سے تمہاری کیا مراد ہے؟ کیا تمہارا مطلب بیہ ہے کہ اللہ تعالی بلا قدرت وارادہ تا ثیر پیدا کر دیتا ہے؟ یا تمہارا مقصد بیہ ہے کہ مربج یعنی ارادہ مع القدرت کے ساتھ تا ثیر کا پیدا ہوجانا ناگزیز ہوجا تا ہے، بصورت اول ہم تلازم کو تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں ، اس لیے کہ ہم فرض کر چکے ہیں کہ اللہ تعالی صاحب قدرت اور ترجیح دینے والا ہے، اس سے معلوم ہوا کہ یہاں دو چیزیں ہیں:

ا۔ قدرت

۲۔ دوسری چیز کوہم ارادہ سے تعبیر کرتے ہیں۔

پھر به کہنا کیوں کر درست ہے کہ اللہ تعالیٰ قدرت وارادہ کے بغیرتر جی دینے والا ہے؟

اورا گرشیعہ صنمون نگار کا نقطہ نظریہ ہے کہ ارادہ مع القدرت کے پائے جانے کی صورت میں نتیجہ کا ظہور ایک لابدی امر ہے تو یہ ایک حق بات ہے اور سب اہل اسلام اس کے قائل ہیں ، اس میں کسی کا اختلاف نہیں کہ اللہ تعالیٰ جس چیز کو عالم وجود میں لانا چاہتے ہیں وہ اس کی قدرت و مشیت کے مطابق ظہور پذیر ہوجاتی ہے ، بعینہ اسی طرح جس چیز کا وجود ذات باری کو پیند نہیں ہوتا وہ اس کی مشیت وقدرت کے نہ ہونے کی بنا پر عالم وجود میں نہیں آتی ، پہلی قتم مشیت ایز دی کے باعث واجب اور دوسری عدم مشیت کی وجہ سے متنع ہوتی ہے۔

قدریه (منکرین نقدیر) کا به قول که الله تعالی بعض اشیاء کو چاہتے ہیں مگر وہ وجود پذیر نہیں ہوتیں اور بعض اشیاء اس کے مشیت کے بغیر ظہور میں آ جاتی ہیں،صریح ضلالت کا آئینہ دار ہے،الله تعالی جب کسی چیز کو پیدا کرنا چاہتے ہیں تو وہ دوحال سے خالی نہیں:

- ا۔ اس کا وجود میں آنا واجب ہو۔
- ۲۔ دوسرایہ کہاس کا ظہور پذیر ہونا ضروری نہ ہو۔

بصورت اول مطلوب حاصل ہو گیا اور مرجح کے ہوتے ہوئے اثر ونتیجہ بھی رونما ہو گیا ،خواہ اس

کانام موجب بالذات رکھا جائے ، یا پھھاور، بصورت ٹانی اس چیز کا وجود واجب نہیں لہذاوہ ممکن ہوئی جس کا وجود وعدم مساوی ہے اور جس کے لیے کسی مرج کی کا ہونا از بس ضروری ہے ، علی ہذا القیاس مزید برآ ں ہم شیعہ قلمکار سے کہیں گے کہتم نے جوعظی دلیل بایں طور پیش کی ہے کہ بندہ کے اختیاری افعال اسی کی جانب منسوب کیے جاتے ہیں ، اور اسی کے حسب اختیار وقوع میں آتے ہیں ان افعال سے چکنا چور ہوجاتی ہے ، جن کو بندہ انجام نہیں دیتا، مثلاً انسان اپنی صواب دید کے مطابق اب فعال سے چکنا چور ہوجاتی ہے ، جن کو بندہ انجام نہیں دیتا، مثلاً انسان اپنی صواب دید کے مطابق اب طرح تھیتی باڑی اور درخت بعض اوقات انسان اپنی مرضی سے بوتا ہے اور اس فعل کو انسان کی جانب منسوب کیا جاتا ہے ، حالانکہ اگانا اس کا کام نہیں ہے ، اس بیان سے یہ حقیقت منصر شہود پر جلوہ گانہ ہی کا مرہیں ہواور اس کے حسب مرضی وقوع پذیر یہویہ ویرض وری نہیں گرہوتی ہے ، کہ جو چیز انسان کی طرح منسوب ہواور اس کے حسب مرضی وقوع پذیر یہویہ ویرض منسوب ہواور اس کی پیدا کردہ ہو، یہ قلی معارضہ ہے۔

باقی رہاشیعہ مضمون نگار کا بیقول کہ''اس میں شرک کیسے پیدا ہو گیا۔'' تو اس کا جواب ہے کہ حوادث کا بلا قدرت خداوندی پیدا ہوجانا ہی بہت بڑا شرک ہے، یہی وجہ ہے کہ منکرین تقدیر کو مجوس کے مماثل قرار دیا گیا ہے، جوخیر وشر کے دوالگ الگ خالق تسلیم کر کے شرک کے مرتکب ہوتے ہیں، سیدنا عبداللہ بن عباس ڈاٹنڈ فرماتے ہیں

''تو حید کی شیرازه بندی عقیده تقدیر سے ہوتی ہے۔' 🛈

قدریہ کا نقطۂ نگاہ نہ صرف شرک بلکہ صفات الہٰی کے انکار کو بھی مستلزم ہے، اس عقیدہ کوتسلیم کرنے کا لازمی نتیجہ بیر ہے کہ بعض حوادث کسی خالق کے بغیر ازخود پیدا ہوجاتے ہیں۔

نیزیہ کہ اللہ کے سواکوئی اور فاعل مستقل بھی موجود ہے، یہ دونوں کفر کی شاخیں ہیں، اس لیے کہ ہر کفر کی جڑ تعطیل و شرک کے تخم سے جنم لیتی ہے، فلا سفہ بھی اسی زعم فاسد میں مبتلا ہیں کہ افلاک فاعل مستقل ہیں اور وہ حوادث ارضی کو جنم دیتے ہیں مگر تعجب ہے کہ وہ قدریہ کے اس قول کو تسلیم نہیں کرتے کہ '' اللہ تعالی اس عالم ارضی کو پیدا کرنے سے قبل بریار تھا۔'' فلا سفہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالی پہلے کھی افعال سے معلل رہا ہے اور بدستوراسی حالت پر قائم ہے، جو چیزیں لوازم ذات میں داخل ہیں،

السنة لعبد الله بن احمد (٩٢٥)، الشريعة للآجرى(ص:٢٢٦،ح:٥٥/٤٥٦)، وسنده ضعيف لجهالة الراوى

مثلاً عقل وفلک بیاس کافعل نہیں، کیونکہ فعل کا ظہور تدریجی طور پر ہوتا ہے، جو چیز ذات کے لوازم میں سے ہووہ صفات کے قبیل سے ہوتی ہے، مثلاً انسان کا رنگ اور درازی قد ظاہر ہے کہ بیاس کا فعل نہیں، بخلاف ازیں اس کی حرکات کواس کا فعل قرار دے سکتے ہیں، اگر چہ بیحرکات بھی اس کے لیے مقدر تھیں۔

نفس انسانی کے بارے میں بھی یہی کہا جاتا ہے، کہ اس میں مختلف تبدیلیاں رونما ہوتی رہی ہیں، دل میں جوتغیرات رونما ہوتے ہیں، وہ ہنڈیا کی اس حالت سے بھی بڑھ کر ہوتے ہیں جب وہ جوش وخروش کا پیکر بنی ہوئی ہوتی ہے۔

#### فاعل کی تعریف:

خلاصہ کلام! فاعل دراصل وہ ہے جس کے ساتھ کوئی فعل وابسۃ ہواوراس فعل کا ظہوراس سے بدر بحا ہو، بخلاف از یں جس کے ساتھ کوئی وصف از ل ہی سے مقاران چلا آرہا ہووہ وصف اس کا فعل نہیں، اس سے بد حقیقت آشکار ہوتی ہے، کہ فلاسفہ اصلاً اللہ کے لیے کسی فعل کا اثبات کرتے ہی نہیں اور بایں طور پر وہ اصلی معطلہ ہیں، ارسطواوراس کے اتباع صرف علت اولی کے قائل ہیں، اور وہ بھی اس لیے کہ وہ حرکت افلاک کی علت غائی ہے، ان کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ حرکت فلک انسانی حرکت کی طرح اختیاری ہے، البندااس کے لیے کسی مراد ومطلوب کا وجود ناگزیر ہے، وہ کہتے ہیں کہ افلا کی کی حرکت علت اولی کے ساتھ تماثل و تشابہ کی رہین احسان ہے، ان کے استدلال کی انتہا یہ ہے کہ اللہ تعالی وجود عالم کی شرط ہے اور وہ عالم کواسی طرح متحرک رکھتا ہے، جیسے معثوق عاشق کو، اس کو کہ اللہ تعالی وجود عالم کی شرط ہے اور وہ عالم کواسی طرح متحرک رکھتا ہے، جیسے معثوق عاشق کو، اس کو ایک مثال کے ذریعہ ذہن نشین کر سکتے ہیں، مثلاً ایک شخص لذیذ کھانے کو دیکھ کر اس کی طرف ہاتھ علی ساتھ کی خوب کو دیکھ اس کی طرف حرکت کرے، ظاہر ہے کہ دونوں مثالوں میں حرکت کی علت لذیذ کھانا اور محبوب کو دیکھ اس کی طرف حرکت کرے، ظاہر ہے کہ دونوں مثالوں میں حرکت کی علت لذیذ کھانا اور محبوب کا وجود ہے۔

مندرجہ بالا بیان اس حقیقت کی غمازی کرتا ہے کہ فلاسفہ کے نزدیک حرکت افلاک کا محدث و خالق فلک کے سوا اور کوئی نہیں، جس طرح قدریہ کے نزدیک حیوان کے افعال کا خالق بھی حیوان ہی ہے، بنا بریں فلاسفہ کے نزدیک فلک ایک بڑے حیوان کی حیثیت رکھتا ہے، اس سے واضح ہوا کہ فلاسفہ جملہ حوادث عالم کے بارے میں قدریہ کے ہم نواہیں اور بنا بریں شروفساد کی جڑ ہیں، فلاسفہ قدریہ کی طرح حوادث کو جسمانی طبائع کی جانب منسوب کرتے ہیں اور ان کے خالق وموجد کوتشاہم

نہیں کرتے ،زیادہ سے زیادہ وہ خلاق کا ئنات کو وجود عالم کی شرط قرار دیتے ہیں۔ فلاسفہ کی جہالت وضلالت:

بعض فلاسفہ فلک کو واجب الوجود کھی ہراتے مگراس کے لیے ایک علت غائی یاعلت فاعلی کا اثبات کرتے ہیں جس کی عندالتحقیق کوئی حقیقت نہیں ، اس سے بیہ حقیقت الجر کرسا منے آتی ہے ، کہ فلا سفہ ذات باری کے متعلق جاہل مطلق ہیں اور انہیں اللہ کی ہستی کا پچھام نہیں ، فلا سفہ میں سے پچھ لوگ بعض مذا ہب کی طرف منسوب ہیں مثلاً فارانی ، ابن سینا ، موسیٰ بن میمون یہودی اور یجیٰ بن عدی عیسائی یہ الحادود ہریت کے ساتھ ساتھ فہم و فراست سے بیگا نہ اور ارسطوک اتباع سے بھی گئے گزرے عیس ، لطف یہ ہے کہ بعض متعلمین ان کے زمرہ میں شامل ہو کر تو حید باری اور اساء وصفات الہی کے اثبات جیسے اسلامی عقائد کو چھوڑ بیٹھے یہ لوگ صرف تو حید رہو بیت کو تسلیم کرتے ہیں ، تو حید رہو بیت کا شاہت جی کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں ، تو حید رکو بیت کا اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَلَئِنْ سَأَلْتَهُمْ مَّنْ خَلَقَهُمُ لَيَقُولُنَّ اللَّهُ ﴾ (زخرف: ۸۷/٤٣) "اگرآپان سے دریافت کریں کہ انھیں کس نے پیدا کیا ہے تو وہ کہیں گے کہ اللہ نے۔" ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَمَا يُؤُمِنُ اَكْتَرُهُمْ بِاللّٰهِ إِلَّا وَهُمْ مُشُرِكُونَ ﴾

"ان میں سے اکثر بحالت شرک الله پرایمان لاتے ہیں۔ "(یوسف: ۲۱/ ۲۰۱)
جو تو حید بندوں سے مطلوب ہے دراصل وہ تو حید الوہیت ہے جس میں تو حید ربوبیت بھی داخل ہے، تو حید خداوندی کا مطلب ہے ہے کہ صرف اس کی عبادت کی جائے، اس سے ڈرا جائے اور اس کو پکارا جائے، عبادت کے معنی ہیں انتہائی عجز و نیاز، ذات ربانی کے لیے صفات کمال کا اثبات اور اس کے لیے اخلاص نیت تو حید میں داخل ہے، اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَمَا أُمِرُوا إِلَّا لِيَعُبُدُوا اللَّهَ مُخْلِصِينَ لَهُ الدِّينَ ﴾

(البينة: ۹۸)

''انہیں تو صرف اس بات کا حکم دیا گیا تھا کہ خلوص نیت سے اس کی عبادت بجالا ئیں۔'' دوچیزیں شرک کی اصل واساس ہیں: ا۔ تعظیل (باری تعالی کوصفات کمال سے عاری قرار دینا ) فرعون اور نمر و دفعطیل کاعقید ہ رکھتے تھے۔

۲۔ صفات باری میں دوسروں کوشریک قرار دینا، بیعقیدہ امم و اقوام میں تعطیل کی نسبت زیادہ پایا جاتا ہے، اہل شرک ہمیشہ انبیاء کے خلاف برسر پیکار رہے ہیں، سیدنا محمد ﷺ اور سیدنا ابراہیم علیہ کی خالفین میں دونوں فریق پائے جاتے تھے، معطلہ بھی اور مشرکین بھی، تعطیل ذات کا عقیدہ تعطیل صفات کی نسبت کم رائح ہوا تعطیل صفات کا نظریہ تعطیل ذات کو سنزم ہے، تعطیل صفات کا نظریہ تعطیل ذات کو سنزم ہے، تعطیل صفات کے قائل واجب الوجود کو ان صفات سے متصف کرتے ہیں جو ممتنع الوجود کا خاصہ ہیں۔ یہ امر قابل غور ہے کہ سلف صالحین میں سے جو شخص رسول اللہ ﷺ صحابہ و تا بعین کرام سے جتنا بھی زیادہ قریب تھا، وہ ابھی قدران اوصاف سے بعید ترتھا، بنا بریں متکلمین میں سے جولوگ متاخر بھی اور جنہوں نے علم الکلام کو فلسفہ سے گڈ مگر کر دیا، مثلاً امام رازی، علامہ آمدی اور ان کے نظائر و امثال یہ لوگ اثبات تو حید وصفات کمال میں امام جو بنی سے کم درجہ کے تھے، علی ہذا القیاس اس ضمن طرح بھی امام ابوالحن اشعری کے درجہ کونہیں بہنچ سے محاصرین سے فروتر درجہ کے تھے، اور بیلوگ سی میں امام جو بنی، قاضی ابو بکر، ابن الطیب اور ان کے معاصرین سے فروتر درجہ کے تھے، اور بیلوگ سی میں امام جو بنی، قاضی ابو بکر، ابن الطیب اور ان کے معاصرین سے فروتر درجہ کے تھے، اور بیلوگ سی میں امام جو بنی، قاضی ابو بکن اشعری کے درجہ کونہیں بینچ سکتے۔ •

متكلمين كاحوال وكوائف سے واتفيت ركھنے والا ہرشخص دوحقيقتوں سے كليةً آگاہ ہے:

ا۔ پہلی بات بیہ کہ تکلمین اسلامی حقائق کوشک وشبہ کی نگاہ سے دیکھنے والوں کے مقابلہ میں کلامی فلسفہ کے اسالیب کو ایک شرورت تصور کیا کرتے تھے، البتہ عرصہ دراز تک اسے جاری رکھنے کی بنا پر وہ ان اسالیب واطوار کے خوگر ہو گئے تھے۔

۲۔ دوسری حقیقت بیہ ہے کہ آگے چل کر جب ان میں پختگی کے آثار پیدا ہوئے تو نورالہی کی بدولت ان پر بیدھیقت آشکار ہوئی کہ ان کلامی مباحث سے فائدہ کم اور نقصان زیادہ لائق ہور ہا ہے، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ان میں ان اسالیب کوترک کرنے کا میلان پیدا ہوا، اور وہ عقائد میں سلف صالحین کی پیروی کرنے گے۔ ہم قبل ازیں امام جوینی کی کتاب "الر سالة النظامیة "کے حوالہ سے بیان کر چکے ہیں، کہ جب ابو جعفر ہمدانی نے علو کے موضوع پر آپ سے تبادلہ افکار کیا تو امام جوینی طریق سلف کی جانب لوٹ آئے جعفر ہمدانی نے علو کے موضوع پر آپ سے تبادلہ افکار کیا تو امام جوینی طریق سلف کی جانب لوٹ آئے سے ان کی زندگی کے دور ثالث میں پیش آیا اور اسی پر تھے، اس سے بھی عمدہ ترین واقعہ ہے جو امام اشعری کو ان کی زندگی کے دور ثالث میں پیش آیا اور اسی پر ان کی زندگی کا خاتمہ ہوگیا، یہ واقعہ ان کی تصنیف "کتاب الا بانة "میں مذکور ہے جو ان کی آخری کتاب سے در شذرات الذھب: ۲ / ۳۰ سے در شذرات الذھب: ۲ / ۳۰ سیز مجلة الازھر، م:۲۲ / ۲۱ سے سے

جب کہ امام اشعری کا درجہ ابومحمد بن کلاب سے پنچے ہے اور ابن کلاب اس ضمن میں ائمہ سلف کی ہم سری کا دعویٰ نہیں کر سکتے۔

یہ سلمہ حقیقت ہے کہ متعلمین میں سے جولوگ نقد پر کے قائل ہیں وہ منکرین نقد پر معتزلہ و شیعہ کی نسبت اثبات تو حیدوصفات کمال میں ان سے کہیں بہتر ہیں،اس کی وجہ یہ ہے کہ قائلین نقد پر باری تعالی کے لیے کمال قدرت، کمال مشیت، کمال خلق اوراس کے منفر دہونے کا اثبات کرتے اور کہتے ہیں کہ وہ تنہا تمام اعیان واعراض کا خالق ہے، یہی وجہ ہے کہ ان کی رائے میں قوت اختر اع اللہ تعالیٰ کی خصوصی صفت ہے، حقیقت یہ ہے کہ قدرت اختر اع اللہ تعالیٰ کے جملہ خصائص میں سے اللہ تعالیٰ کی خصوصی صفت ہیں کہ خصوصی صفت نہیں، بخلاف ازیں نقد پر کا انکار کرنے والے شیعہ ومعتزلہ حیوان کے احوال کو اللہ کی مخلوق قرار نہیں دیتے، دراصل ان کے نزدیک ان حوادث کا شیعہ ومعتزلہ حیوان کے احوال کو اللہ کی مخلوق قرار نہیں دیتے، دراصل ان کے نزدیک ان حوادث کا کوئی بھی خالق نہیں، بلکہ ان کو انجام دینے والے اللہ کے شریک ہیں، متاخرین قدریہ میں سے بہت سے لوگ بندوں کو ان کا خالق قرار دیتے ہیں،البتہ متقد مین قدریہ اس سے احتراز کرتے تھے۔

شیخ الاسلام نے اس مقام پر بڑی طویل بحث کی ہے اور منطقیا نہ انداز میں بڑے دقیق مباحث چھیڑ دیے ہیں۔قرآن یاک میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لَوْ كَانَ فِيْهِمَا الِهَةُ اللَّهُ اللَّهُ لَفَسَلَتَا ﴾ (انبياء: ٢١ / ٢٢) ''اگر زمين و آسان ميں اللّٰه كے سوا اور بھى معبود ہوتے ہيں تو ان ميں فساد پيدا ہو

> جاتا-برمان تمانع:

سے کہ اگر کیا ہے جس کا مطلب ہے ہے کہ اگر سے اس میں برہان تمانع کا ذکر کیا ہے جس کا مطلب ہے ہے کہ اگر اس عالم ارضی کے دوصانع ہوتے تو ان میں سے ایک کسی بات کا ارادہ کرتا تو دوسرا اس کی مخالفت کرتا، مثلاً ایک جا ہتا کہ آ فتاب مشرق سے طلوع ہوا ور دوسرا جا ہتا کہ مغرب سے، ظاہر ہے کہ دونوں کا ارادہ پورانہیں ہوسکتا، اس لیے کہ یہ جمع بین الصدین ہے، بنا بریں جس کی بات پوری نہ ہوگی، وہ رب نہیں ہوسکتا، بعینہ اسی طرح دونوں خداؤں میں سے ایک جب کسی چیز کوحرکت دینا جا ہے اور دوسرا اسی چیز کوساکن کرنا جا ہے تو بھی یہی صورت ہوگی۔

اگر سوال کیا جائے کہ دونوں خداؤں کے ارادے باہم متحد بھی ہو سکتے ہیں، تو ہم اس کے

جواب میں کہیں گے کہ دورب فرض کرنے کی صورت میں یا تو ان میں سے ہرایک بذات خود قا در ہوگا یا دوسرے کے ساتھ ملے بغیر قدرت سے بہرہ ورنہ ہوگا، بصورت ثانی وہمتنع لذاتہ ہوگا، نیز اس سے علت و فاعل دونوں میں دور لازم آئے گا،اس کی وجہاس امر کا امکان ہے کہ دونوں میں سے ہرایک نے دوسرے کو قادر بنایا ہو، یہ بات مسلم ہے کہ دونوں خداؤں میں سے ہرایک اسی صورت فاعل ہوسکتا ہے جب وہ قدرت سے بہرہ ور ہو، جب دونوں میں سے ہرایک نے دوسرے کو قادر بنایا ہوتو اس کا مطلب میے ہوا کہ ہرایک نے دوسرے کو فاعل بھی بنایا لیعنی رب ہونے میں اس کی مدد کی ، ظاہر ہے کہ جب دونوں رب واجب وقدیم تھے تو وہ ایک دوسرے کے مختاج کیوں کر ہوئے ، یہ بداہۃ ممتنع ہے۔

کیارؤیت باری تعالی ممکن ہے؟:

''اشاعرہ کا زاویہ نگاہ بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ مجردعن الجہات ہونے کے باوصف آئکھوں سے دیکھا جاسكتا ہے، حالانكة قرآن كريم ميں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ لَا تُنُركُهُ الْأَبْصَارُ ﴾ (الانعام: ١٠٣/٦)

'' ، نکھیں اس کا ادراک نہیں کرسکتیں۔''

اشاعرہ اس بدیہی بات کوشلیم نہیں کرتے کہ آئکھ سے صرف اس چیز کا ادراک کرناممکن ہوتا ہے جو بالکل سامنے ہو یااس کے حکم میں ہو۔

اشاعرہ کہتے ہیں ممکن ہے کہ ہمارے سامنے رنگا رنگ کے بلندیہاڑ کھڑے ہوں اور ہم انہیں د کیچه نه میس ، ہرطرف سے مہیب آ وازیں آ رہی ہوں ،اور ہم انہیں سن نه میس یا کثیر التعداد عسا کر برسر پیکار ہوں مگر ہم ان کی صوروحر کات کو د کیھنے سے قاصر رہیں اسی طرح بیبھی ممکن ہے کہ ہم دورا فیادہ مغرب میں اقامت پذیر ہونے کے باوصف مشرق کے ایک ذرہ تک کو ملاحظہ کرسکیں، یہ ایک زېردست مغالطه ہے۔''

اس کا جواب بیہ ہے کہ ائمہ سلف آخرت میں رؤیت خداوندی کے قائل ہیں ، احادیث متواتر ہ سے بھی اس کی تائید ہوتی ہے، جمہور قائلین رویت کا نقطہُ نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کو بروز قیامت اسی طرح دیکھیں گے جیسے آ منے سامنے کسی چیز کا مشاہدہ کیا جاتا ہے اور جس طرح دیکھنا عقلاً معروف

سرور كائنات مَنَاقَيْمٌ نه ارشاد فرمايا:

"تم بروز قیامت اسی طرح دیدار الهی سے مشرف ہوگے جس طرح تم آ فتاب کو دیکھتے ہواورلوگوں کی بھیڑ دیکھنے سے مانع نہیں ہوتی " ایک روایت کے الفاظ یہ ہیں کہ جیسے تم مطلع صاف ہونے کی صورت میں شمس وقمر کو دیکھتے ہو۔" دوسری روایت میں فرمایا:

جب مطلع صاف ہوتو آفتاب و ماہتاب کو دیکھتے وقت کیالوگوں کی بھیڑ مانع ہوتی ہے؟ لوگوں نے کہا: نہیں فر مایا''تم اپنے رب کو اسی طرح دیکھو گے جس طرح سمس وقمر کو دیکھتے ہو۔''**ہ** 

جواوگ اس بات کے قائل ہیں کہ رو ہرو ہونے کے بغیر بھی اللہ تعالیٰ کو دیکھ سکتے ہیں ان کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ ذات باری فوق العالم نہیں، چونکہ وہ ذات باری کے لیے رؤیت کا اثبات اور علو کی نفی کرتے ہیں، بنابریں اس امرکی ضرورت لاحق ہوئی کہ دونوں مسلوں میں تطبیق دے کریہ ثابت کریں کہ ان میں تضافر نہیں ہے، اشاعرہ کی ایک جماعت بھی یہی نظر بیر کھتی ہے، اشاعرہ کے انکہ اللہ تعالیٰ کوفوق العرش تسلیم کرتے ہیں، بخلاف ازیں معتزلہ فوقیت و رؤیت کسی کو بھی نہیں مانتے، جب ہم ذات باری کا تذکرہ کرتے ہوئے معتزلہ سے یہ کہتے ہیں کہ نہ اس کی جانب اشارہ کیا جاسکتا ہے، نہ اس کی طرف کوئی چیز چڑھتی اور نہ اس کی جانب سے کوئی چیز اترتی ہے، نہ وہ عالم ارضی کے اندر داخل ہے اور نہ اس سے خارج ، اس کی طرف ہاتھ بھی نہیں اٹھائے جا سکتے تو معتزلہ ان سب باتوں سے انکار کر دیتے ہیں، اس کے عین برخلاف اشاعرہ یہاں تک کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ہمارے سامنے ایسے اشام واصوات پیدا کرنے پر بھی قدرت رکھتا ہے جن کود کھنے سے ہم قاصر ہیں، اسی طرح اللہ تعالیٰ ہمیں دور افتادہ ذرات دکھانے پر بھی قدرت رکھتا ہے جن کود کھنے سے ہم قاصر ہیں، اسی طرح اللہ تعالیٰ ہمیں دور افتادہ ذرات دکھانے پر بھی قدرت رکھتا ہے جن کود کھنے سے ہم قاصر ہیں، اسی طرح اللہ تعالیٰ ہمیں دور افتادہ ذرات دکھانے پر بھی قادر ہے، اشاعرہ پہیں کہتے کہ ایسا وقوع پز بر بھی ہوتا ہے، یا

<sup>•</sup> صحیح بخاری\_ کتاب التوحید\_ باب قول الله تعالیٰ ﴿وُجُوهٌ یَّوُمَئِذٍ نَّاضِرَة .....﴾ صحیح بخاری کین اس میں سورج کے بجائے قمر کا ذکر ہے۔واللہ اعلم

<sup>2</sup> صحیح بخاری کتاب التوحید باب قول الله تعالیٰ ﴿وُجُوه یَّوْمَئِنٍ نَّاضِرَة .....﴾ (حدیث:۳۹) واللفظ له\_ صحیح مسلم\_ کتاب الایمان\_ باب معرفة طریق الرؤیة (حدیث:۱۸۳)

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه كالمنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

نہیں صرف قدرت باری کا اعتراف کرتے ہیں کہ کسی چیز کے وقوع کا جواز اس کے ظہوریذیر ہونے میں شکوک وشبہات کا اظہار کرنے سے ایک جداگانہ چیز ہے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے۔

اشاعرہ کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ کے اوامر ونواہی ازل سے وابستہ ہیں، پیاحکام اس نے جب صادر فرمائے تو مخلوقات میں سے کوئی بھی موجود نہتھا چنانچہ:

﴿ يَا أَيُّهَا النَّاسُ اتَّقُوا رَبَّكُمُ ﴾

﴿ يَا آَيُّهَا النَّبِيُّ اتَّقِ اللَّهَ ﴾

وغیرہ سب احکام اسی زمانہ کے دیے ہوئے ہیں، اگر کوئی شخص تنہا بیٹے اہو، کوئی غلام اس کے یاس نہ ہواور وہ یوں کھے کہ' اے فلاں اٹھ' یا''اے فلاں کھاؤ'' تو جوشخص بیرالفاظ سنے گا، حیرانی کے عالم میں اس سے یو چھے گا کہتم کس سے مخاطب ہو،اورا گروہ اس کے جواب میں کہے کہ میں بیچکم ان خادموں کو دے رہا ہوں جوایک سال کے بعد خریدوں گا۔ تو ہرشخص اسے احمق تصور کرے گا۔''

فرقه كلّابيه كازاويه نگاه:

ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ بیفرقہ کلا ہیہ کا نظریہ ہے جومعتز لہ کی طرح قرآن کومخلوق قراردیتے ہیں، جولوگ قرآن کو غیرمخلوق قرار دیتے ہیں، مثلاً کرامیہ، سالمیہ ائمہ سلف اور مٰداہب اربعہ کے اہل الحدیث وہ اس نظریہ کے قائل نہیں جس کا تذکرہ شیعہ مضمون نگارنے کیا ہے،اس برطرہ یہ کہ اکثر شیعہ اور ائمہ اہل بیت بھی یہی عقیدہ رکھتے ہیں ، فرقہ کلا بیہ اور اشاعرہ نے پینظریہ اس لیے اختیار کیا کہاس مسکلہ کی اصل واساس میں وہ معتز لہ کے ہم نوا ہیں ، بیسب حدوث اجسام کی دلیل کو پیچے تشلیم کرنے میں یک زبان ہیں، یہی وجہ ہے کہ بیاس چیز کوبھی حادث قرار دیتے ہیں جوحوادث سے خالی نہ ہو، وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ جس چیز کے ساتھ حوادث کا قیام ہووہ حوادث سے خالی نہ ہوگی ، جب کہا جاتا ہے، کہ جسم حرکت وسکون سے خالی نہیں ہے تو وہ کہتے ہیں کہاز لی سکون ممتنع الزوال ہوتا ہے، اس لیے کہ وہ ازل سے موجود ہے اور جو چیز ازل سے موجود ہواس کا زوال محال ہوتا ہے،علی مذا القیاس جو چیز حرکت کو قبول کرسکتی ہے، اور وہ از لی بھی ہوتو اس کی حرکت بھی از لی اور ممتنع الزوال ہوگی ،ازلی حرکت کوشلیم کرنے سے بیلازم آئے گا کہ پچھایسے حوادث بھی ہوں جواز لی ہوں اوران کا نقطہ آغاز معلوم نہ ہو، حالا نکہ یہ ممتنع ہے، اس سے بیدلازم آیا کہ ذات باری کے ساتھ حوادث کا قیام ممکن نہیں، علاوہ ازیں انہیں بخوبی معلوم ہے کہ کلام متکلم کے ساتھ اسی طرح وابستہ ہوتا ہے، جس طرح صفت علم کا قیام عالم کے ساتھ ہوتا ہے، اور حرکت کا متحرک کے ساتھ، یہ بھی مسلم ہے کہ جو کلام اللہ تعالیٰ کسی دوسری چیز میں پیدا کر دیتے ہیں وہ اس کا کلام نہیں ہوتا بلکہ وہ اس چیز کا کلام کہلائے گا جس کے ساتھ وہ قائم ہے، جب ان کے نزدیک یہ مسلمہ حقیقت ہے کہ کلام کا قیام صرف متکلم کے ساتھ ہوتا ہے، اور وہ معتزلہ کی ہم نوائی میں یہ بھی کہتے ہیں کہ حوادث ذات قدیم کے ساتھ قائم نہیں ہو سکتے ، تو ان ہر دوقوا عدسے کلام کا قدیم ہونا ثابت ہوگیا۔

## كيا اصوات قديم ہيں؟:

اشاعرہ کے نزدیک اصوات کی قدامت ممتنع ہے، وہ اس کی وجہ بیہ بیان کرتے ہیں کہ صوت (چونکہ عرض ہے اس لیے وہ ) زمانوں تک باقی نہیں رہ سکتی ، بنا ہریں یہ بات متعین ہوگئی ہے ، کہ کلام قدیم ایک معنوی چیز ہے اور حرف وصوت سے عبارت نہیں ، اندریں صورت وہ ایک ہی صفت سے متصف ہوگا اگروہ ایک سے بڑھ جائے تو اسے غیر محدود ماننا پڑے گا اور ظاہر ہے کہ غیرمتنا ہی معانی کا وجودمتنع ہوتا ہے، وہ کہتے ہیں ہم اس بات میں تمہارے ہم خیال ہیں کہ جو چیز اللہ تعالیٰ کی مراد و مقدور ہووہ اس کی ذات کے ساتھ قائم نہیں ہوسکتی ، تا ہم ہم یہ بات تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں کہ کلام خداوندی اس کی پیدا کردہ مگر اس سے منفصل ہے،اس سے مناقضہ لازم آیا،اگر کسی طرح جمع و تطبیق ممکن ہوتو تناقض رفع ہو جائے گا تطبیق ممکن نہ ہونے کی صورت میں دونوں مسکوں میں سے ایک کومبنی برخطانشلیم کرنا پڑے گا، پیضروری نہیں کہ وہی مسلہ غلط ہوجس میں ہم نے تمہاری مخالفت کی ہے، بخلاف ازیں بیاختال بھی موجود ہے کہ جس مسئلہ میں ہم متحدالخیال ہیں وہی درست نہ ہووہ مسئلہ یہ ہے کہ اللہ تعالی اپنی مشیت وقدرت کے مطابق وہ کلام نہیں کرتا جواس کی ذات کے ساتھ قائم ہوتا ہے، حالانکہ جمہوراہل الحدیث ،متکلمین کرامیہ اور شیعہ سب یہی عقیدہ رکھتے ہیں بالفاظ صحیح تریوں کہنا جاہیے کہ اکثر اسلامی فرقے اس کے قائل ہیں ، جب مجبوراً ہمیں دونوں فرقوں میں سے کسی ایک کے ساتھ ہم آ ہنگ ہونا پڑا تو ہم اس فرقہ کی موافقت کو بہند کریں گے جس کا نقطہ نظریہ ہے کہ اللہ تعالیٰ جب جا ہتا ہے تو بولتا ہے، جو فرقہ یہ کہتا ہے کہ اللہ تعالی کسی اور چیز میں اپنا کلام پیدا کر دیتا ہے، ہم اس کے ہم نوابننا پیندنہیں کریں گے،اس لیے کہ پینظر پیشرعاً وعقلاً فاسد ہے۔ ایک اور طریقہ سے بوں بھی کہہ سکتے ہیں کہ ابھی تک کسی معدوم چیز کوخطاب کا اہل نہیں سمجھا گیا اور کسی چیز سے بشرط وجود مخاطب ہونا اس متعلم کے وجود کوشلیم کرنے کی نسبت اقرب الی العقل ہے جس کا کلام اس کے ساتھ قائم نہ ہواور رب ہونے کے باوصف جس سے صفات کمال مسلوب ہوں ، اللہ تعالیٰ نے جس عرض کو بھی کسی جسم میں پیدا کیا ہے وہ اس جسم کی صفت ہے خالق کی نہیں ، باقی رہا اس چیز سے مخاطب ہونا جو سر دست اگر چہ معدوم ہے تا ہم اس کا وجود متوقع ہے تو اس میں شبہیں کہ اس چیز سے مخاطب ہونا جو سر دست اگر چہ معدوم ہے تا ہم اس کا وجود متوقع ہے تو اس میں شبہیں کہ وصیت کنندہ بعض اوقات کہتا ہے ، کہ میری موت کے بعداییا کریں وییا کریں اور جب میرا فلال بچہ بالغ ہوجائے تو میرا بی گھم اسے پہنچا دیا جائے ، بعض اوقات وہ اپنی جائیداد وقف کرنے کی وصیت کرتا باقی رہتی ہے اور اس گران کے نام وصیت کرجا تا ہے ، جو وصیت کے وقت پیدا بھی نہیں ہوا ہوتا۔

شیعه مصنف کا یہ قول کہ'' غیر موجود غلام کا نام لے کر پکار ناجمافت کی دلیل ہے۔'اس کا جواب یہ ہو کہ اگر مالک اسے موجود سمجھ کر پکارے تو اس کی قباحت میں کلام نہیں اور اگر اس کا مقصد ہیہ ہے کہ وہ اس غلام کو پکار رہا ہے جس کا وجود متوقع ہے، مثلاً وہ یوں کہے کہ مجھے ایک صادق القول شخص نے بتایا ہے کہ میری لونڈی غانم نامی ایک بچہ جنے گی جب وہ بچہ پیدا ہوتو وہ آزاد ہے، میں اپنی اولا دکو بھی اس بات کی وصیت کرتا ہوں اور اس بیدا ہونے والے بچے کوفلاں فلاں بات کی وصیت کرتا ہوں یہ وصیت بالکل درست ہے، اس لیے کہ یہ خطاب ایک ایسے بچہ سے ہے جو حاضر فی العلم مگر مشاہدہ کے اعتبار سے غائب ہے۔

انسان بسا اوقات ان لوگوں سے خطاب کرنے کا خوگر ہے جواس کے حاشیہ خیال میں موجود ہوں اور خارج میں موجود نہ ہوں ، تخیل کے اسی عالم میں وہ ذہنی اشخاص سے خطاب کرتے ہوئے کہتا ہے۔'' اے فلاں! کیا میں نے تجھ سے فلاں بات نہیں کہی تھی .....؟''

سیدناعلی رٹاٹیؤ سے مروی ہے کہ جب آپ کا گزرصحرائے کر بلا میں ہوا تو آپ نے فر مایا: ''اے ابوعبداللہ (سیدناحسین رٹاٹیؤ) صبر سیجئے۔''

اسی طرح سرور کا ئنات مَنَاقِیْاً نے خروج دجال کا ذکر کرتے ہوئے فرمایا: '' اللہ کے بندو ثابت قدم رہو۔'' 🗗 حالانکہ وہ لوگ ابھی بیدا بھی نہیں ہوئے تھے، قرآن کریم میں بھی ایسی مثالیں کثرت

<sup>■</sup> صحیح مسلم\_ کتاب الفتن\_ باب ذکر الدجال، (حدیث:۲۹۳۷) مطولاً

سے پائی جاتی ہیں، مثلا اپنی ذات اور ملائکہ کے بارے میں بعض باتیں بصیغۂ ماضی بیان کی ہیں حالانکہ وہ ظہور قیامت کے بعد وقوع پذیر ہول گے۔

قرآن كريم ميں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَنَادَى آصُحَابُ الْجَنَّةِ آصُحَابَ النَّارِ ﴾ (اعراف:٧/٤٤) أُورِ جنت والدوزخ والول كو يكارين كين

دوسری جگهارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَقَالُوْ اللَّهِ اللَّهِ الَّذِى اَذْهَبَ عَنَّا الْحَزَنَ ﴾ (فاطر: ٣٤/٣٥) "اوروه كهيں كالله كاشكر ہے جس نے ہم سے ثم دور كرديا۔" نيز فرمايا:

﴿ وَقَالَ الَّذِينَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ﴾ (غافر: ١٩/٤٠) أَذُونَ فِي النَّارِ لِخَزَنَةِ جَهَنَّمَ ﴾ (غافر: ١٩/٤٠)

#### مسّله عصمت انبياء:

۔۔۔ رافضی مضمون نگارلکھتا ہے۔

امامیہ واساعیلیہ کے علاوہ دیگر اسلامی فرقوں کا نقطہ نظریہ ہے کہ انبیاء وائمہ غیر معصوم ہیں، بنابریں ان کے خیال میں ایک نبی کا ذب وسارق اور سہو ونسیان کا مرتکب ہوسکتا ہے۔ (نعوذ باللہ من ذلک) ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ یہ مسلک جمہور پرعظیم افتر اہے،خوارج کے سوامسلمانوں کے تمام فرقے اس بات پرمتفق ہیں کہ انبیاء خداوندی احکام کے پہنچانے میں معصوم تھے اور ان کی اطاعت واجب ہے جمہور کے نز دیک انبیاء سے صغائر کا صدور ممکن ہے تا ہم وہ صغائر پرقائم نہیں رہتے۔

البتہ عصمت ائمہ کے بارے میں شیعہ مضمون نگار کا بیان درست ہے، ہم اس کے قائل نہیں، امامیہ واساعیلیہ کے سوامسلمانوں کا کوئی فرقہ بھی ائمہ کو معصوم قرار نہیں دیتا اس لیے کہ بیہ دعویٰ بلا دلیل ہے، روافض کا بی قول کہ'' یہ عالم ارضی ائمہ کے وجود سے بھی خالی نہیں رہتا، کیونکہ کا ئنات ارضی کی بھلائی اسی میں مضمر ہے۔'' ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ شیعہ جس امام منتظر کے لیے زحمت کس انتظار ہیں ان کے وجود سے دنیا کو کیا فائدہ پہنچا؟ خواہ ہماری طرح انہیں مردہ تصور کیا جائے یا شیعہ کی طرح انہیں زندہ قرار دیں، اسی طرح امام غائب کے اجداد کے وجود سے بھی دنیا کو کوئی فائدہ حاصل طرح انہیں زندہ قرار دیں، اسی طرح امام غائب کے اجداد کے وجود سے بھی دنیا کو کوئی فائدہ حاصل

نہیں ہوا، جس طرح بیخاک دان ارضی سرور کا ئنات مگاٹیا آئے وجود مسعود سے نفع اندوز ہوا تھا۔
سرور کا ئنات مگاٹیا آئے کے عہد سعادت مہد کے بعد بارہ ائمہ میں سے حکومت وسلطنت کی باگ ڈور صرف سیدناعلی ڈلاٹی آئی آئی کے حصہ میں آئی ، بیہ حقیقت اظہر من اشمس ہے کہ خلفاء ثلاثہ ڈوکاٹی کے زمانہ میں مسلمانوں کو جوسکون و آرام نصیب ہوا سیدناعلی کے پر آشوب دور خلافت کو اس سے کوئی نسبت ہی نہیں۔

ارشاد باری تعالی ہے کہ جب تنازع پیدا ہوتو اللہ و رسول کی طرف رجوع کیا جائے اگر مسلمانوں میں رسول ملیا کے سواکوئی اور بھی معصوم ہوتا تو اس کی طرف مراجعت کرنے کا حکم صادر کیا جانا ضروری تھا۔

سیدنا ابو ذر رٹاٹیڈ سے روایت ہے کہ مجھے میر ہے محب مکرم آل حضور منٹاٹیڈ نے وصیت فر مائی تھی کہ'' امیر کی اطاعت کرتے رہوا گرچہ وہ مقطوع الاعضاء حبشی غلام ہو۔'' ام الحصین وٹاٹیٹا سے روایت ہے کہ انہوں نے جمۃ الوداع کے موقع پر رسول الله منٹاٹیٹل کو بیفر ماتے سنا'' اطاعت کرتے رہو، اگر چہتم پر ایک سیاہ فام کان کے جبشی غلام کوامیر کیوں نہ مقرر کر دیا جائے ، بشر طیکہ وہ کتاب الله کی روشنی میں تہاری قیادت کر رہا ہو۔ ص

بخاری میں سیدنا انس ڈلٹی سے اسی طرح مروی ہے۔ امام کے نائب غیر معصوم ہو سکتے ہیں:

اما میہ اور دیگر شیعہ فرقوں کے نز دیک امام کے نائب غیر معصوم ہو سکتے ہیں ، ان کی رائے میں یہ بھی جائز ہے کہ امام ان کی عصمت سے نا آشنا ہو، اس کی دلیل یہ ہے کہ نبی کریم منگاٹیا ہے ولید بن عقبہ کو حاکم مقرر کیا تھا، پھر آپ کو پہتہ چلا کہ جن لوگوں کی طرف آپ نے انہیں بھیجا تھا وہ ان کے خلاف نبر د آزما ہیں مسیدناعلی ڈاٹی کے اکثر نائبین خیانت کار تھے اور بعض آپ سے بھا گ بھی گئے تھے یہ بیانات اس حقیقت کے آئینہ دار ہیں کہ ائمہ میں عصمت کی شرط شریعت سے ٹابت نہیں اور

<sup>■</sup> صحيح مسلم\_ كتاب الامارة\_ باب و جوب طاعة الامراء في غير معصية (حديث: ١٨٣٧)

<sup>2</sup> صحيح مسلم\_ كتاب الامارة، باب و جوب طاعة الامراء في غير معصية (حديث: ١٨٣٨)

**<sup>3</sup>** صحيح بخارى كتاب الاحكام، باب السمع والطاعة الامام ..... (حديث: ٢١٤٧)

**<sup>4</sup>** تفسیر ابن ابی حاتم (۱۰/۳۰۳۳)، تفسیر طبری (۲۲/۲۲)

المنتقى من منهاج السنة النبويه

مزید برآ ل بے فائدہ بھی ہے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

اہل سنت نے رائے و قیاس کواختیار کر کے اس چیز کو دین کا جزوقر ار دیا ہے جواس میں سے نہیں، علاوہ ازیں احکام شریعت کی تحریف کا ارتکاب کیا، مذاہب اربعہ ایجاد کیے، جورسول اللہ کے زمانہ میں موجود نہ تھے،اورا قوال صحابہ کوترک کیا۔

ہم جواباً شیعہ سے کہیں گے

این گناہے ست کہ در شہر شا نیز کنند

خود زید بیشیعہ قیاس کے قائل ہیں اس سے بڑھ کریہ قیاس ان لوگوں کی تقلید کرنے سے کہیں بہتر ہے جن کا پایدامام مالک، توری، شافعی، احمد اور ابوعبید جیسے ظیم القدر مجتهدین سے کہیں فروتر تھا اور وہ امام حسن عسکری کے اتباع اور ان کے نظائر وامثال ہیں۔

باقی رہا شیعه مصنف کا بیقول که'' اہل سنت نے دین میں وہ باتیں داخل کر دیں جواس میں شامل نتھیں،اورتحریف کاار تکاب کیا۔'' تو یہ بات شیعه میں سب فرقوں کی نسبت زیادہ پائی جاتی ہے، شیعه نے رسول علیا تک کو جھوٹ کا نشانه بنانے سے گریز نه کیا جب که دوسرا کوئی اسلامی فرقه به جسارت نه کرسکا، لا تعداد صداقتوں کو تسلیم نه کیا، شیعه کی تحریف کا اندازہ ان کے مندرجہ ذیل تفسیری اقوال سے لگائے۔

- ا ۔ " مَوَجَ الْبُحُويُنِ "اس سے بقول شیعہ علی و فاطمہ رہا ﷺ ہیں۔
- ٢ "يَخُرُ جُ مِنْهُمَا اللُّؤُلُؤُ وَالْمَرْجَانُ "لؤلؤ ومرجان سے سيدناحسن وحسين را اللُّؤُلُؤُ مراد بيں ـ
- الَ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِيْنَ" آلَ عَمران سے آل ابی طالب مراد ہے ابوطالب کوعمران سے تعبیر کیا گیا ہے۔ تعبیر کیا گیا ہے۔
  - ۵ "وَالشَّجَرَةَ الْمَلْعُونَةَ "لِعِنى بنواميهـ
  - ٢ "أَنُ تَذْبَحُوا بَقَرَةً "بقره (كَائِ ) سے سيره عائشه صديقه رائم الله عامراد بيں۔
- 2۔ ''لَئِنُ اَشُرَ کُتَ لَیَحْبَطَنَّ عَمَلُکَ لِیمِی اگر تونے ابو بکر وعمر ڈاٹٹٹٹا کو شریک کیا۔ شیعہ مذہب کی کتابوں میں ایسی لا تعداد تحریفات یائی جاتی ہیں، شیعہ کے فرقہ اساعیلیہ والوں

نے واجبات ومحرمات تک میں تحریف کرنے سے اجتناب نہ کیا ، بنابریں اگران کوائمہ تحریف کہا جائے تو بے جانہ ہوگا۔

شیعه مضمون نویس کا بیقول که ' اہل سنت نے مذاہب اربعہ ایجاد کیے اور اقوال صحابہ کوترک کر دیا۔' ہم رافضی مصنف سے پوچھتے ہیں کہ تمہارے یہاں صحابہ کی مخالفت کب سے مذموم قرار پائی ؟ کیا ہم اجماع صحابہ کے مخالف ہیں یاتم ؟ پھراس سے بڑھ کر یہ کہ صحابہ کی تکفیر وتصلیل کون کرتا ہے؟ اس بات کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا کہ اہل سنت اجماع صحابہ کے خلاف متفق ہوجا کیں۔

یہ ایک مسلمہ صدافت ہے کہ شیعہ اما میہ عزت نبوی اور حضرات صحابہ دونوں کے متفق اجماع کی خلاف ورزی کرتے ہیں، سرور کا کنات علیہ آ اور خلفائے راشدین کے عہد سعادت مہد میں بنی ہاشم کا کوئی فرداس بات کا مدی نہ تھا، کہ بارہ امام معصوم ہوں گے یا یہ کہ سالا رسل علیہ آ کے بعد کوئی شخص معصوم بھی ہوسکتا ہے، بخلاف ازیں کوئی شخص خلفائے ثلاثہ کے کفر کا قائل تھا نہ ان کی امامت پر طعن و تشنیع کرتا تھا اور نہ ہی صفات خداوندی کا کوئی منکر تھا اور نہ تقدیر کا، اس سے یہ بات روز روشن کی طرح واضح ہوجاتی ہے، کہ امامیہ اہل بیت وصحابہ دونوں کی مخالفت کرنے میں متحد الخیال ہیں، پھر انہیں لوگوں پر معترض ہونے کا کیاحق ہے، جو اہل بیت وصحابہ دونوں کے اجماع کو ججت مانتے ہیں اور اس کی مخالفت سے اجتناب کرتے ہیں۔

مذاہب اربعہ پر شیعہ مصنف کے اعتراض کا جواب یہ ہے کہ اگر اس کے خیال میں اہل سنت نے حضرات صحابہ کے عین برخلاف جمع ہو کر با تفاق رائے یہ مذاہب ایجاد کر لیے تھے تو یہ عظیم افتر ا ہے، اس لیے کہ یہ چاروں مذاہب ایک ہی زمانہ میں نہ تھے، مزید برآں ان میں سے کوئی بھی

ا نئمه اہل بیت سے فرداً فرداً ایسی ادعیہ ما تو رہ منقول ہیں، جن میں وہ کامل عجز انکسار سے درگاہ ربانی میں اپنی تفصیرات اور لغزشوں کی معافی طلب کیا کرتے تھے، بیاس بات کا بین ثبوت ہے کہ وہ اپنی ذات کو گناہ وں سے معصوم تضور نہیں کرتے تھے، اور اس بات کے معتر ف تھے کہ گناہ ان سے سرز دہو سکتے ہیں، اب کیا ہم ان کی تکذیب کر کے شیعہ کی بات مانیں جو ہر بات سے محروم ہیں۔

شخ الاسلام ابن تیمیه رشالیہ نے قیاس صحیح اور قیاس فاسد کے متعلق ایک فیمتی رسالہ تصنیف کیا ہے، امام کے تلمیذرشید حافظ ابن قیم رشالیہ کی تحقیقات اس باب میں قابل تحسین ہیں، دور حاضر کے مشہور محدث اور سلفی محبّ الدین الخطیب نے استاد وتلمیذ دونوں کے ارشادات کو' القیاس فی الشرع الاسلامی' کے نام سے ایک کتاب میں جمع کر دیا ہے۔

دوسرے کی تقلید نہیں کرتا تھا اور نہ دوسروں کواپنی پیروی کا حکم دیتا تھا، بخلاف ازیں بیسب ائمہ اتباع کتاب وسنت کی دعوت دیتے اور دوسروں پر تنقید کیا کرتے تھے، باقی رہا بیامر کہ لوگ ائمہ اربعہ کی اطاعت کرتے تھے تو بیرایک اتفاقی بات تھی۔

## مذاهب اربعه پرشیعه کااعتراض:

جہاں تک شیعہ کا تعلق ہے انہوں نے جن جن مسائل میں جمہور سے اختلاف کیا ہے ان سب میں وہ خطا کار ہیں، یہ بات غلط ہے کہ ائمہ اربعہ نے کوئی علم اختراع کیا تھا بخلاف ازیں انہوں نے علم کی جمع و تدوین کا اہتمام کیا بعد میں وہ علم انہیں کی جانب منسوب ہوا جس طرح کتب حدیث کوان کے جامعین مثلاً امام بخاری ومسلم اور ابوداؤد کی طرف منسوب کیا جاتا ہے، بعینہ اسی طرح مختلف قراء توں کوان ائمہ کی جانب منسوب کیا جاتا ہے جنھوں نے وہ اختیار کی تھیں۔

اس پرمزیدیہ کہ اہل سنت نے یہ بھی نہیں کہا کہ ائمہ اربعہ کا اجماع ایک بے خطا دلیل ہے اور حق ان کے اقوال کے دائرہ میں محدود ومحصور ہوکررہ گیا ہے، جو بات ان سے خارج ہے وہ باطل ہے، مجتهدین کے یہاں جو نزاع واختلاف پایاجاتا ہے، وہ صرف کلام رسول کے فہم وادراک کے بارے میں ہے اور بس! صحابہ سے قیاس ورائے کے موافق ومخالف دونوں قتم کے اقوال منقول ہیں، قیاس میں ہموا میں ہواور جس میں فرع مدار حکم میں اصل کی شریک نہ ہو، ایسے قیاس کا فاسد ہوتا ہے، ہوناکسی شک وشبہ سے بالا ہے مگر اس کا مطلب یہ نہ سمجھا جائے کہ قیاس کوئی بھی ہو فاسد ہوتا ہے، جس طرح موضوع احادیث نبویہ کوشلیم نہ کیا جس طرح موضوع احادیث نے پائے جانے سے یہ لازم نہیں آتا کہ تمام احادیث نبویہ کوشلیم نہ کیا حائے۔

#### رافضی مضمون نگار قم طراز ہے:

قیاس کی وجہ سے اہل سنت لا تعداد امور قبیحہ میں گرفتار ہو گئے، چنانچہ حسب ذیل مسائل قیاس کی پیداوار ہیں:

- ا۔ جولڑ کی زنا سے پیدا ہوئی ہووہ زانی کے لیے حلال ہے۔
- ۔ جوشخص اپنی ماں اور بہن سے بیہ جانتے ہوئے نکاح کرلے کہ محرمات میں سے ہیں اس پر حد شرعی نہیں۔
- سه۔ اگر کسی شخص کی بیٹی مشرق میں سکونت پذیریہواور خود مغرب میں رہتا ہو، پھروہ مغرب ہی میں

غا ئبانہ طور پرکسی آ دمی ہے اپنی لڑکی کا نکاح کر دے ، چھ ماہ کے بعد اس لڑکی یہاں بچہ پیدا ہوتو وہ بچہاسی خاوند کا قرار دیا جائے۔

- سم ۔ اواطت کا ارتکاب کرنے والے پر حد شرعی نہیں۔
  - ۵۔ نبیزمباح ہے۔
- ۲۔ نبیزاگر چەنشە ورہواس كے ساتھ وضو جائز ہے۔
  - ے۔ کتے کی کھال پہن کر نماز پڑھنا جائز ہے۔
- ۸۔ گندگی جب خشک ہوجائے تواس پرنماز پڑھ سکتے ہیں۔
  - و۔ غصب مباح ہے۔
- •۱- اگر چورکسی چکی پر پہنچ کرآٹا پیس لے تو وہ آٹے کا مالک قرار پائے گا، اگر مالک آکراس سے جھڑنے نے تعلیم ہوگا، اگر وہ دونوں لڑنے لگیس اور چور مارا جائے تو وہ شہید تصور کیا جائے گا، اگر چور مالک کو مار ڈالے تو چور پر قصاص یا دیت نہیں آئے گی۔
- اا۔ اگرزانی گواہوں کو جھٹلا دے، تو اس پر حدلگائی جائے گی اورا گران کی تصدیق کر دیتو حدسا قط ہوجائے گی گویا مجرم کے اقر ارجرم اور گواہوں کی گواہی کے باوجوداس پر حدنہیں لگائی جائے گی۔
  - ۱۲۔ کتے کا گوشت کھانا مباح ہے۔
  - الله غلام کے ساتھ لواطت مباح ہے۔
  - ۱۳ باج گاج اورساز وغیره مباح ہیں۔

• جاہل شیعہ ...... جو روافض کے مشہور علماء میں شار ہوتا ہے، ..... اور اس کے نظائر و امثال کی افتر اپر دازیوں نے علامہ ہند سیدنا شاہ عبدالعزیز دہلوی ابن شاہ ولی اللہ دہلوی کو مجبور کیا کہ آپ شیعی فقہ کے رسوائے عالم مسائل و احکام کا راز طشت از بام کریں، چنانچہ آپ نے اپنی شہرہ آ فاق تصنیف تحفہ اثنا عشریہ کے ساقویں باب میں از صفحہ ۱۰ تا ۲۳۷ (طبع سلفیہ ) اس قتم کے سب مسائل جمع کر دیئے ہیں، ان سطور کے قاری سے گذارش کی جاتی ہے کہ امام ابن تیمیہ کی تقیدات کا مطالعہ کرنے کے بعد تحفہ اثنا عشریہ میں شیعی فقہ کے اعجوبہ روزگار اور جیران کن مسائل ملاحظہ کرے اور پھرشنے الاسلام کے بیان کردہ حقائق سے ان کا موازنہ کرے۔

ہم اس کے جواب میں کہہ سکتے ہیں کہ خود رافضی فقہ میں بھی ایسے مسائل کی کمی نہیں ،ان میں سے بعض مسائل شیعہ کے یہاں متفق علیہا ہیں اور بعض متنازع فیہا ہیں۔

ان میں سے چند مسائل ملاحظہ ہوں۔

# رافضی فقہ کے مسائل عجیبہ:

ا۔ شیعہ جمعہ و جماعت کے تارک ہوتے ہیں۔

۲\_ روافض مساجد کو ویران رکھتے اور مقبروں کورونق بخشتے ہیں۔ 🍑

اس کا زندہ ثبوت یہ ہے کہ رافضی عالم شیخ مفید نے مناسک حج المشاہد' (حج قبور کے احکام)

کے نام سے ایک کتاب تصنیف کی ہے جو کذب وشرک کا پلندہ ہے۔

س۔ شیعہ مغرب کی نماز میں تاخیر کرتے ہیں۔

س اہل کتاب کا ذبیحہ روافض کے نزدیک حلال نہیں۔

۵۔ شیعہ کے نز دیک ایک مخصوص مجھلی حرام ہے۔

۲۔ لعض شیعہ کے نز دیک اونٹ کا گوشت حرام ہے۔

ے۔ شیعہ کے نز دیک سب ورثہ بیٹی کو ملے گا،اورمیت کے چیا کو پچھ ہیں ملے گا۔

۸۔ تبعض شیعہ کے نز دیک روز وں کا انحصار دنوں کی تعدا دیر ہے جاندینہیں۔

9۔ روافض کے نز دیک متعہ حلال ہے۔

۱- طلاق معلق بالشرط قصد وارادہ کے باوجود واقع نہیں ہوتی۔

اا۔ جوطلاق لکھ کر دی جائے وہ واقع نہیں ہوتی اوراس میں گواہ بنانا شرط ہے۔

#### شیعی اعتراضات کے جوابات:

زنا سے پیدا شدہ بیٹی کی حلت میں امام شافعی منفرد ہیں ،امام احمد بالا تفاق اس کوحرام قرار دیتے

عجیب بات بیہ ہے کہ بعض قبروں میں وہ لوگ سرے سے مدفون ہی نہیں جن کے نام سے وہ مشہور ہیں مثلاً نجف میں سیدناعلی کی قبراور کر بلا میں سیدناحسین کا مزار صرف اسی امکان کی بنا پر بنا دیا گیا کہ بید دونوں حضرات وہاں مدفون ہیں، بیتاریخی حقائق ہیں شیعہ کا ان سے انکارایک جداگا نہ امر ہے، لطف بیہ ہے کہ مقبر نے تعمیر کرتے وفت شیعہ اس حقیقت سے کلیڈ آگاہ تھے کہ وہ حضرات یقیناً ان میں مدفون نہیں اس کے باوجود وہ مزار تغمیر کرنے اور انہیں ان کے نام سے مشہور کرنے پر مصر تھے۔

اوراس کے مرتکب کو واجب القتل تصور کرتے ہیں۔

محرمات سے نکاح کرنے کی صورت میں امام ابو حنیفہ حد شرعی کے قائل نہ تھے ان کی رائے میں شبہ کی بنا پر حد ساقط ہو جاتی ہے۔

اکثر ائمہ لواطت کنندہ کے قائل ہیں، بعض کے نزدیک اس پر اجماع منعقد ہو چکا ہے، امام مالک کا مسلک بھی یہی ہے امام احمد وشافعی سے بھی ایک روایت اسی کے مطابق منقول ہے امام شافعی کا دوسرا قول میہ کہ لواطت کی حد وہی ہے جو زنا کی ہے، امام ابو پوسف ومحمد کا قول بھی یہی ہے۔

حد شرعی کے استفاط میں امام ابوحنیفہ رشالیہ منفرد ہیں اور اس مسئلہ میں دوسرا کوئی امام آپ کا ہم خیال نہیں۔

اسی طرح مشرق میں سکونت رکھنے والی عورت کے بیچ کا مغربی آ دمی کے ساتھ الحاق بھی امام موصوف کا مسلک ہے اور دوسرے ائمہ اس کی تائیز نہیں کرتے ، دراصل امام صاحب کا نقطہ نظریہ ہے کہ نسب کا اثبات صرف میراث حاصل کرنے کے لیے کیا جاتا ہے، یہ مطلب نہیں کہ وہ اس کا صلبی بچہ ہے ، خلاصہ یہ ہے کہ اگر یہ فقہی مسائل غلط ہیں تو اس میں شبہ نہیں کہ جمہور ائمہ ان کے خلاف ہیں اور اگر درست ہیں تو اقوال اہل سنت سے خارج نہ ہوں گے۔

شیعه مضمون نگار کی بوالحجی ملاحظه کیجئے کہ ابھی وہ قیاس سے انکار کررہا تھا اور ابھی قیاس کی مدد سے نبیذ کے بارے میں امام ابو حنیفہ کے خلاف احتجاج کرنے لگا، ہم پوچھتے ہیں کہ تم نے حدیث: "
کُلُّ مُسْکِرٍ خَمْرٍ وَکُلُّ خَمْرً حَرَامٌ " سے کیوں نہ استدلال کیا۔
کیا کتے کا چرا د باغت سے یاک ہوجا تا ہے:

علماء کی ایک جماعت کا خیال ہے کہ حدیث نبوی: " اَیُّمَا إِهَابِ دُبِغَ فَقَدُ طَهُرَ" ﴿ جُو چُرُا اِ عَلَى ایک جماعت کا خیال ہے کہ حدیث نبوی: " اَیُّمَا إِهَابِ دُبِغَ فَقَدُ طَهُرَ" ﴿ جُو چُرُا اِ جُمْ رَبُّا جَائِ وَ وَ مِا لَک ہموجا تا ہے ، اگر شیعہ سے اس کی حرمت کی دلیل طلب کی جائے تو بتا نہ سکے گا۔ غاصب و ما لک کے بارے ہے ، اگر شیعہ سے اس کی حرمت کی دلیل طلب کی جائے تو بتا نہ سکے گا۔ غاصب و ما لک کے بارے

<sup>■</sup> صحیح مسلم کتاب الاشربة\_ باب بیان ان کل مسکر خمر، (حدیث:۲۰۰۳/۷٥)

<sup>2</sup> صحيح مسلم كتاب الحيض باب طهارة جلود الميتة بالدباغ (حديث: ٣٦٦) سنن ترمذى كتاب اللباس باب ما جاء في جلود الميتة اذا دبغت، (حديث: ١٧٢٧) واللفظ له.....

میں شیعہ مصنف نے جو کچھ کہا ہے وہ دروغ بے فروغ ہے بلکہ تنازع کی صورت میں ان کا معاملہ حاکم کی عدالت میں پیش کیا جائے گا۔

گواہوں کے ہوتے ہوئے حد شرعی لگانے میں امام ابو حنیفہ کی دلیل ہے ہے کہ جب مجرم اقرار کرلے گا تو شہادت کا حکم ساقط ہوجائے گا بشر طیکہ وہ چار مرتبہ اقر ارکر لے بخلاف ازیں جمہور کہتے ہیں کہ مجرم کے اقرار سے شہادت میں مزید پختگی پیدا ہوجاتی ہے۔غلاموں سے لواطت کے جواز کے بارے میں شیعہ کا بیان صرت مجموع ہے، یہ سی امام کا قول نہیں، البتہ بعض جہلاء نے امام مالک سے ایک ایسی روایت بیان کی ہے،حالانکہ امام مالک اور دیگر ائم کہ بالاتفاق کہتے ہیں کہ غلاموں سے لواطت کو حلال قرار دینے والا کا فرید۔

شيعه مصنف لكھتا ہے۔

''شیعہ امامیہ کے مذہب کے واجب الا تباع ہونے کی دوسری وجہ ہمارے استاد محترم خواجہ نصیر الدین طوسی ● کا وہ قول ہے جو انہوں نے مذاہب کے بارے میں سوال کرنے پرارشادفر مایا: کہ ہم نے اس حدیث پرغور کیا ہے کہ''میری امت ۳ کفرقوں میں بٹ جائے گی۔''غور وفکر کے بعداس نتیجہ پر پہنچ کہ امامیہ کا فرقہ ہی ناجی ہے کیونکہ یہ باقی سب فرقوں سے الگ تھلگ ہے۔'

ہم اس کے جواب میں رافضی سے کہیں گے کہ جو شخص اللہ تعالیٰ کوموجب بالذات سلیم کرتا ہے تم اس کی تکفیر کر چکے ہو، تمہارااستاد طوسی قدامت عالم کا قائل ہے اور اپنی شرح اشارات میں اللہ تعالیٰ کوموجب بالذات سلیم کرتا ہے طوسی الموت کے قلعہ میں ملحد اساعیلیہ کا وزیر تھا، پھر ہلا کو کا نجومی بن گیا، ہلا کو نے اسے خلیفہ وفت اور علماء کوتل کرنے کا اشارہ کیا، بہر کیف خواجہ طوسی اور اس کے اتباع کا معاملہ کچھ ڈھکا چھیا نہیں سب مسلمان اس کی بدکرداریوں سے آگاہ ہیں۔

<sup>۔</sup> یہ وہی خواجہ نصیر الدین طوسی ہے، جو اعداء اسلام ابن العلقمی اور ابن ابی الحدید کے ساتھ اس عدیم المثال مسلم شی وخونریزی میں برابر کا نثریک ہے جو ہلاکو نے ۱۵۵ ھ میں در الاسلام بغداد کے عظیم شہر میں بیا کی طوسی کے الحاد و فساد اور اسلام اور مسلم انوں سے اس کی خیانت کاری سے متعلق قبل ازیں حاشیہ تحریر کیا جا چکا ہے، امام ابن تیمیہ جس کتاب کی تر دید کررہے ہیں اس کا مصنف ابن المطہر اور اس کے ہم نوا عداوت صحابہ میں طوسی اور اس کے نظائر وامثال ہی کے مقلد اور زلد ربا ہیں۔

بعض لوگوں کا قول ہے کہ نصیرالدین طوسی اپنی زندگی کے آخری دور میں بہت بدل گیا تھا اور پابندی سے نماز پڑھنے لگا تھا، وہ مشہور محدث وفقیہ امام بغوی کی تفسیر قرآن اور فقہ کا مطالعہ بھی کیا کرتا تھا۔ •

طوی کا یہ قول کہ' شیعہ باتی فرقوں سے الگ تھلگ ہیں۔' محض زاز خائی ہے۔
ہم کہتے ہیں کہ اسی طرح خوارج ومعتزلہ بھی باقی فرقوں سے منفرد ہیں اس میں شیعہ کی کیا خصوصیت ہے، اوراگراس کا مقصد یہ ہے کہ شیعہ اپنے افکار وآراء میں منفرد ہیں تو یہ غلط ہے اس لیے کہ وہ مسئلہ تقذیر وتو حید میں معتزلہ اور جہمیہ کے ہم نواہیں، پھر شیعہ کا باہمی جدل ونزاع سب اسلامی فرقوں پر سبقت لے گیا ہے اور ہم اس کی تفصیل بیان کرنے سے قاصر ہیں۔
ابن المطہر رافضی کی رائے میں نصیر الدین طوسی کا فر ہے:

مقام حیرت و استجاب ہے کہ یہ کذاب رافضی (ابن المطهر) جب سابقین اولین خلفاء راشدین، تابعین کرام اور دیگرائم مسلمین کا ذکر کرتا ہے توان کے خلاف کذب و دروغ کا طوفان کھڑا کر دیتا ہے، اور جب اللہ و رسول کے خلاف اعلان جنگ کرنے والے طوسی کا تذکرہ چھیڑتا ہے، تو اسے "شَینُ خنا الْاع خطم " اور قَدَّسَ اللّهُ رُوْحَهُ " کے الفاظ سے یاد کرتا ہے، اور اس پر طرہ یہ کہ پھر اسی شخ الاعظم پر کفر کا فتوی بھی لگا تا ہے، یہ لوگ دراصل مذکورہ ذیل آیت قرآنی کے مصداق ہیں:
﴿ وَیَقُولُونَ لِلَّذِیْنَ کَفَرُوا هُولُا عَ اَهُلٰی مِنَ الّذِیْنَ آمَنُوا سَبِیلًا ﴿ رَسَاء: ٤/٢٥)

'' رمنافق ) کا فروں کے بارے میں کہتے ہیں کہ یہ مسلمانوں کی نسبت ہدایت یافتہ ہیں۔''

الرطوس کی زندگی میں انقلاب واصلاح کی بیخبر درست ہے تو اسے جاہئے تھا کہ وہ ان کفریات سے علانیہ توبہ کرتا جن سے اس کی کتاب زندگی لبریز ہے اس نے تازیست علانیہ جس کفر اور اللہ ورسول نیز مسلمانوں کے خلاف جس خیانت کاری کا ارتکاب کیا اس سے خاموشی کے ساتھ تائب ہوجانا کمال توبہ کی دلیل نہیں اور اگر اس کے سوااس کا اور کوئی گناہ نہ ہوتا کہ اس نے ابن المطہر جیسے غالی شیعہ کے دلوں کوعداوت و بغض صحابہ سے بھر دیا تو لازم تھا کہ وہ علانیہ اپنی توبہ کا اس طرح اظہار کرتا جو ابن المطہر جیسے لوگوں پرایک واضح ججت ہوتا۔

شیعہ کی دیگر اسلامی فرقوں سے علیحدگی ان کے عقائد کی صحت کی بجائے ان کے افکار و معتقدات کے فساد و بطلان پر دلالت کرتی ہے، اس لیے کہ دیگر فرق وطوائف سے کسی فرقہ کی انفرادیت کا ہرگزیہ مطلب نہیں کہ وہ راہ حق پر گامزن ہیں۔

شيعه مصنف لكھتاہے۔

''فرقہ امامیہ کے ناجی ہونے کی تیسری دلیل میہ ہے کہ انہیں اپنی اور اپنے ائمہ کی نجات کا قطعی یقین ہے، لہٰذا ان کی اطاعت اولی ہے بخلاف ازیں اہل سنت میں یہ بات نہیں یائی جاتی۔''

ہم جواباً کہیں گے کہ اگر ان ائمہ کی پیروی حق وصواب ہے جن کی اطاعت کا دم تم جرتے اور اس کوموجب نجات تصور کرتے ہوتو پھر اموی خلفاء کے اتباع جواپنے ائمہ کی اطاعت کو واجب اور موجب نجات سجھتے تھے حامل صدق وصواب تھے، ان کا نقطہ نگاہ یہ تھا کہ ہر بات میں ائمہ کی اطاعت واجب ہے، نیز یہ کہ ائمہ خداوندی احتساب سے بالا ہیں اور جو کام وہ اطاعت امام کے ہے انجام دیں، اس میں ان پرکوئی گناہ نہیں، بلکہ دلیل کے اعتبار سے ان کا مسلک شیعہ کی نسبت تو می تر تھا، اس کی وجہ یہ ہے کہ وہ ان ائمہ کی پیروی کرتے تھے جن کو اللہ تعالی نے مقرر و موید کیا، اور حکومت و سلطنت سے نواز اتھا، جب کہ منکرین تقدیر (جن میں شیعہ بھی شامل ہیں ) کا نظریہ یہ ہے کہ اللہ تعالی کوئی مسلحت مضم ہوتی ہے، تو ان کوسلطنت وحکومت و تفویض کرنے میں جن میں بندوں کی کوئی مسلحت مضم ہوتی ہے، تو ان کوسلطنت وحکومت و تفویض کرنے میں جن میں بندوں کی کوئی مسلحت مضم ہوتی ہے، تو ان کوسلطنت وحکومت و تفویض کرنے میں جن میں بندوں کی کوئی مسلحت مضم ہوتی ہے، تو ان کوسلطنت وحکومت و تفویض کرنے میں جن میں بندوں کی کوئی مسلحت عظیم تر سے جو ایک عاجز و معدوم امام ( یعنی شیعہ کا امام کوئے اوہ ان مصالح کی نسبت عظیم تر سے جو ایک عاجز و معدوم امام ( یعنی شیعہ کا امام ہوئے امام منتظر کے اتباع کواس کا عشر عشر بھی حاصل نہیں ہوا۔

شیعہ کا کوئی امام ایسانہ تھا جو انہیں نیکی کا تھم دیتا، منکرات سے بازر کھتا اور دینی و دنیوی مصالح میں ان کی مدد کرتا، اس کے عین برخلاف اموی خلفاء کے اتباع نے ان سے لا تعداد دینی و دنیوی فوائد و منافع حاصل کیے، خلاصہ کلام! بیہ کہ اگر سیدنا علی ڈلاٹیڈ کے ان نام نہا دمعاونین کی دلیل قرین صحت وصواب ہے تو حضرت عثمان ڈلاٹیڈ کے انصار واعوان کی دلیل اقرب الی الصواب ہوگی، اور اگر بہلی دلیل باطل ہے تو دوسری اس سے باطل تر ہے، جب شیعہ اس بات میں اہل سنت کے ہم نوا ہیں کہا دلیل باطل ہے تو دوسری اس سے باطل تر ہے، جب شیعہ اس بات میں اہل سنت کے ہم نوا ہیں

کہ اموی خلفاء کی نجات پریفین کامل رکھنا خطا و ضلال ہے تو ائمہ معصومین اور ان کے نائبین کی یقینی نجات اور ان کی اطاعت مطلقہ کا عقیدہ سابق الذکر ضلالت سے بھی عظیم تر گمراہی ہے، حقیقت یہ ہے کہ شیعہ کا سرے سے کوئی امام ہے ہی نہیں، ماسوا ان شیوخ کے جو ناجائز ذرائع سے ان کا مال بٹورتے اور اللہ کی راہ سے روکتے ہیں۔

شیعہ مصنف کا بیقول کہ'' شیعہ اپنے ائمہ کے ناجی ہونے پریفین رکھتے ہیں، جب کہ اہل سنت میں بیہ بات نہیں یائی جاتی۔''

اگر شیعه مصنف کی مراداس سے بیہ ہے کہ ایسااعتقادر کھنے والاضرور جنت میں جائے گا،خواہ وہ شرعی اوامر کا تارک ہواورمنہیات سے کنارہ کش نہ رہتا ہوتو بلا شبہ بیدامامیہ کا قول نہیں بلکہ کوئی ذی عقل اسے تبلیم کرنے کے لیے تیار نہیں۔

اوراگراس کا مقصد ہے ہے کہ حب علی ڈھاٹیڈا کیے عظیم نیکی ہے جس کی موجودگی میں کوئی ضرر لاحق نہیں ہوتا تو اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ ایسے خص کونمازوں کے ترک کرنے ، زنا کاری کا ارتکاب کرنے اور بن ہاشم کا خون بہانے سے بھی کوئی نقصان نہیں پنچے گا، بشر طیکہ وہ حب علی ڈھاٹیڈ کا دعویٰ دار ہو۔ بن ہاشم کا خون بہانے سے بھی کوئی نقصان نہیں پنچے گا، بشر طیکہ وہ حب می ڈھاٹیڈ کا دعویٰ دار ہو۔ اگر شیعہ یہ کہیں کہ سچی محبت بھی ہوسکتی ہے ، جب محب دیگر اعمال میں بھی سیدنا علی کے نقش قدم پر چلتا ہوتو انہوں نے از خوداداء واجبات اور ترک منکرات کی ضرورت کو تسلیم کر لیا۔

اگر شیعہ مصنف ہے کہنے کے در پے ہے کہ جوشخص عقائد صحیحہ رکھتا واجبات کو ادا کرتا اور منگرات سے بازر ہتا ہووہ جنت میں جائے گا تو بلا شبہ اہل سنت بھی یہی کہتے ہیں، قرآن کریم کے تتبع میں اہل سنت کا زاویہ نگاہ ہے ہر متقی کے لیے نجات یقینی ہے، البتہ وہ کسی متعین شخص کے بارے میں وثوق کے ساتھ یہ نہیں کہتے کہ وہ جنت میں جائے گا، اس لیے کہ اس کا زمرہ متقین میں شامل ہونا قطعیت کے ساتھ یہ نہیں ، جب کسی ذریعہ سے یہ معلوم ہوجائے کہ اس کی موت تقوی پر ہوئی ہے تو اس کا جنتی ہونے جنتی ہونے کی بشارت آنسید ناسکا گئی ہے تیں جن کے جنتی ہونے کی بشارت آنسید ناسکا گئی ہونے دی ہے۔ •

مثلاً صحابہ کرام میں سے دس حضرات کے بارے میں سالار رسل مُلَالِّیْاً نے جنتی ہونے کا مزرہ سنایا، مگر شیعہ رسول اللہ کی بشارت سے صرف نظر کر کے سیدناعلی کے سوا ان سب اصحاب کوجہنمی قرار دیتے ہیں، ان کی دریدہ دہنی کا بیالم ہے کہ اس سے بڑھ کروہ افضل الصحابہ سیدنا ابوبکر وعمر ڈٹالٹیُٹا کو''جبت وطاغوت ''کے نام سے یاد کرتے ہیں۔

جوشخص لوگوں میں اپنے اوصا ف حمیدہ کی بنا پرمعروف ہواورلوگ اس کی تعریف وتو صیف میں رطب اللسان رہتے ہوں ، تو اس کے بارے میں اہل سنت کے دوقول ہیں۔

ندکورۃ الصدر بیانات اس حقیقت کے آئینہ دار ہیں کہ شیعہ کے یہاں کوئی ایسا جزم ووثو تنہیں پایا جاتا جو اہل سنت میں موجود نہ ہوں ، اگر شیعہ کہیں کہ ہم جس آدمی کو بھی شری واجبات بڑمل پیرا اور منہیات سے باز رہنے والا دیکھتے ہیں اسے قطعی جنتی قرار دیتے ہیں خواہ اس کے باطن کا حال ہمیں معلوم ہویا نہ ہو، ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ اس مسئلہ کا امامیہ سے کوئی تعلق نہیں ، اگر اس کی جانب کوئی صحیح راستہ جاتا ہے تو بالا تفاق اہل سنت کا راستہ ہے اور کوئی راستہ موجود نہیں توبیقول بلاعلم ہے جو کسی فضیلت کا موجب نہیں ، بلکہ اس کا نہ ہونا فضیلت کا باعث ہے۔

بہر حال شیعہ جس علم صحیح کے بھی دعوی دار ہوں اہل سنت ان کی نسبت اس کے زیادہ حق دار ہوں گھوں گے اور اہل سنت اس سے بعید تر ہوں گے اور اگر وہ جہالت ایک فقص ہے اور اہل سنت اس سے بعید تر ہیں، کسی مخصوص آ دمی کے جنتی ہونے کی گارٹی یا تو معصوم (نبی علیقیم) کے قول کی بنا پر دی جا سکتی ہے یا مونین کے منفق علیہ قول کی وجہ سے، اس لیے کہ اہل ایمان اس خطہ ارضی پر اللہ کے گواہ ہیں، حدیث صحیح میں وارد ہوا ہے کہ رسول اللہ علیقیم کے نزد یک سے ایک جنازہ گزرا، لوگوں نے میں، حدیث صحیح میں وارد ہوا ہے کہ رسول اللہ علیقیم کے نزد یک سے ایک جنازہ گزرا، لوگوں نے مرنے والے کی مدح وستائش کی، یہن کر آپ نے فرمایا: '' وَجَبَتُ '' (واجب ہوگئی) پھر ایک اور جنازہ گزرا اور لوگوں نے اس کی مذمت کی تو آپ نے وہی الفاظ دہرائے، صحابہ نے جب ارشاد حضور کامفہوم دریافت کیا تو آپ نے فرمایا: '' جس جنازہ کی تم نے تعریف کی اس کے لیے جہنم ،تم زمین پر اللہ کے گواہ ہو۔ ﴿

<sup>•</sup> معصوم سے مرادرسول اللہ مُنَالِّيْمُ کی ذات گرامی ہے،ان کے سوااس امت میں دوسرا کوئی معصوم نہیں، آپ نے دس صحابہ کے متعلق جنت کا مژدہ سنایا ہے، شیعہ اس بشارت کوشلیم نہیں کرتے۔

صحابه کی شان میں رسول الله منگائی کا بیارشاد که 'نتم کا ننات ارضی پرالله کے گواہ ہو۔' صحابه کی عظیم مدح ومنقبت پر مشتمل ہے، بنی اسرائیل کے کسی نبی نے اگر ان کی مدح میں ایسا کوئی جمله کہا ہوتا تو اسرائیلی اس دن کوایک بڑا مذہبی تہوار بنا لیتے اور ایسے کلمات کو بڑی اہمیت کا حامل سمجھتے ،مگر شیعہ صحابہ کی شان میں وارد شدہ مدحیہ کلمات کو چندال وقعت نہیں دیتے ، رسول الله کا ارشاد گرامی " انتم شهداء الله فی

یہ سلمہ حقیقت ہے کہ اہل سنت اپنے ائمہ کی فلاح ونجات پرجس پنجنگی کے ساتھ یقین رکھتے ہیں، شیعہ اس سے محروم ہیں، اس کی وجہ بیہ ہے کہ رسول اللہ مُنگائی کے بعد اہل سنت کے ائمہ سابقین اولین مہاجرین وانصار ہیں، جوان کے نز دیک قطعی جنتی ہیں، اہل سنت کے یہاں بیام مسلم ہے کہ عشرہ مبشرہ یقیناً جنتی ہیں، وہ یہ بھی جانتے ہیں کہ اللہ تعالی نے بدری صحابہ کو مخاطب کر کے فر مایا تھا۔

اہل سنت اس سے بڑھ کریہ کہتے ہیں کہ جن صحابہ نے درخت کے نیچے رسول اللہ منالیا ہم کی بیعت کی تھی ان میں سے کوئی بھی جہنم میں نہیں جائے گا، جیسا کہ حدیث صحیح سے ثابت ہے، اس سیعت کی تھی ان میں سے کوئی بھی جہنم میں نہیں جائے گا، جیسا کہ حدیث صحیح سے ثابت ہے، اس سے یہ حقیقت اجا گر ہوتی ہے کہ بیعت الشجر و میں شرکت کرنے والے چودہ صدسے زائد صحابہ اہل سنت کے امام ہیں، اور یہ طعی جنتی ہیں، اور یہ دعوی کتاب وسنت پر مبنی ہے۔

اہل سنت جن لوگوں کے حق میں جنتی ہونے کی شہادت دیتے ہیں،خواہ مطلقاً ہو یا معیناً ان کی شہادت علم ودلیل پر ببنی ہے،اس کے عین برخلاف روافض کی شہادت جھوٹ کا بلندہ ہے اس بنا پر امام شافعی رُمُاللہ کو کہنا بڑا:

'' مَا رَایُتُ قَوُمًا اَشُهَدَ بِالزُّورِ مِنَ الرَّافِضَةِ ''
'' میں نے شیعہ سے زیادہ جھوٹی شہادت دینے والاکسی قوم کونہیں دیکھا۔''

ریام قابل غور ہے کہ شیعہ جس امام کے جنتی ہونے کی شہادت دیتے ہیں یا تو وہ ہر چیز میں واجب الاطاعت ہوگا، بیالگ بات ہے کہ دوسرے لوگ اس ضمن میں اس سے جھگڑتے ہیں، یا اس

الارض "دراصل سوره بقره کی آیت" لتکونوا شهداء علی الناس "کی جانب مشیر ہے، ظاہر ہے کہ رسول اللہ متالیّ آیا گیا ہے؟ رسول اللہ متالیّ آیا گیا ہے؟ ارشاد مبارک سے صرح انکار غضب خداوندی کو دعوت دینے کے سوا اور کیا ہے؟ صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب ثناء الناس علی المیت، (حدیث: ۱۳۶۷)، صحیح مسلم: کتاب الجنائز، باب فیمن یثنی علیه خیر او شر من الموتی، (حدیث: ۹٤۹)

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی\_ باب فضل من شهد بدراً (حدیث: ۳۰۰۷٬۳۹۸۳) صحیح
 مسلم، کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل حاطب بن ابی بلتعة (حدیث: ۹۶۲۲)

<sup>2</sup> صحيح مسلم كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل اصحاب الشجرة (حديث: ٩٦)

کی اطاعت صرف انہی امور میں کی جائے گی جواللہ ورسول کے بیان کردہ یا اس کے اجتہاد پر ببنی ہوں، بصورت اول اہل سنت کے بہاں ایسا کوئی امام ہی نہیں، جس کی ہر بات میں اطاعت کی جاتی ہوسوائے رسول اللہ مَنَّ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ مَنْ اللَّهِ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مَنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللَّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ اللّهُ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ اللللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ الللّهُ مِنْ اللّهُ مِنْ ا

امام ما لک، مجامداور حکم فرمایا کرتے تھے:

''ہر شخص کی بات کو (بشرط صحت ) تسلیم بھی کیا جا سکتا ہے اور (غلط ہونے کی صورت میں )رد بھی کیا جا سکتا ہے۔'' میں )رد بھی کیا جا سکتا ہے، مگر سرور کا کنات مَا اللّٰیامِ کی ہر بات قابل تسلیم ہے۔''

اہل سنت اپنے امام (سالا رسل مُنگیاً م) کوخیر الخلائق قرار دیتے اور اس بات کی شہادت دیتے ہیں کہ آپ کی پیروی کرنے والا ہر شخص جنت میں جائے گا، یہ شہادت شیعہ کی اس یقین دہانی سے اتم واکمل ہے، کہ امام عسکری کے تبعین جنتی ہیں اس سے یہ حقیقت روز روشن کی طرح واضح ہوجاتی ہے کہ اہل سنت کا امام اور ان کی شہادت دونوں شیعہ کی شہادت کی نسبت زیادہ مکمل اور قابل اعتماد ہیں۔

اور اگر شیعہ کی مراد امام سے محدود امام ہے تو اہل سنت کے نزدیک ایسا امام اس وقت تک واجب الاطاعت نہیں جب تک اس کے اوامر امام مطاق یعنی سرور کا نئات کے ارشادات سے ہم آ ہنگ نہ ہوں، اہل سنت جب شری تکم کے مطابق خداوندی احکام میں ایسے امام کی اطاعت کرتے ہیں تو انہیں اس بات کی مطلقا پروانہیں ہوتی کہ آیا وہ جنت میں جائے گایانہیں، اس لیے کہ وہ دراصل اللہ ورسول کے احکام کی اطاعت کررہے ہوتے ہیں، جس طرح امام معصوم کے اتباع بعض اوقات اس کے نائبین کی اطاعت کر ہے ہوتے ہیں، جس طرح امام معصوم کے اتباع بعض اوقات اس کے نائبین کی اطاعت کرتے ہیں، حالانکہ وہ دوزخی ہوتے ہیں، اس سے بڑھ کریے کہ بعض اوقات امام کے نائب یہ بھی نہیں جانتے کہ امام نے کیا تکم دیا ہے، بخلاف ازیں رسول اللہ علی آ کے موافق تکم ارشادات گرامی کسی سے ڈھکے چھے نہیں اور یہ بات فوراً معلوم ہوجاتی ہے کہ کون ان کے موافق تکم دیے دے رہا ہے، اورکون مخالف، اختلا فی ارشادات کا فیصلہ اجتہاد سے کرلیا جاتا ہے، ظاہر ہے کہ حدیث نبوی پڑمل پیرا ہونا امام کے نائبوں کی اطاعت کرنے سے بدر جہا افضل ہے۔

خصوصاً جب کہ بیہ پہتے بھی نہ ہو کہ امام غائب نے کیا تھم دیا، اور نہ اس کی کچھ خبر ہو کہ نائب آیا مام کے موافق ہے یا مخالف، اگر شیعہ بید دعویٰ کریں کہ نائبین اپنے پیش کر دہ علماء کے اقوال پر عمل پیرا ہوتے ہیں تو اس سے بیہ حقیقت ظاہر ہوتی ہے کہ اہل سنت کے علماء کو حدیث نبوی کے بارے میں جوعلم حاصل ہے وہ ان کے علم سے بدر جہااتم واکمل ہے، اگر کسی شیعہ سے بیہ مطالبہ کیا

جائے کہ وہ اس ضمن میں سیدنا علی رفائٹۂ سے کوئی روایت صحیح بتلا دے تو وہ ایسا کرنے پر ہرگز قا در نہ ہوگا، اس کی وجہ بیہ ہے کہ شیعہ کا درجہ احادیث کی اسنا داور اساء الرجال کے فن میں اہل سنت کے علماء کی نسبت فروتر ہے۔

شیعه مصنف لکھتا ہے۔

''شیعہ مذہب کی صدافت کی چوتھی دلیل ہے ہے کہ انہوں نے یہ مذہب ائمہ معصوبین سے اخذ کیا ہے، سیدناعلی ڈھٹٹ کی کثرت عبادت کا بیعالم تھا کہ آپجنگوں میں مشغول رہنے کے باوجود شب وروز میں ایک ہزار رکعات نوافل پڑھا کرتے تھے، اسی طرح امام زین العابدین اورامام باقر بھی بڑے عابد شب زندہ دار تھے۔''
یہال مصنف نے ائمہ کی مدح سرائی میں بعض جھوٹے ● مناقب بھی درج کردیئے ہیں۔
یہال مصنف نے ائمہ کی مدح سرائی میں بعض جھوٹے ● مناقب بھی درج کردیئے ہیں۔
ہم شیعہ کے اس دعویٰ کو تسلیم نہیں کرتے ، کہ انہوں نے یہ مذہب اہل بیت سے اخذ کیا ، اس کے کہ شیعہ اس و فروع میں سیدنا علی ڈھٹٹ اور ائمہ اہل بیت کی مخالفت کرتے ہیں ، ائمہ اہل بیت صفات الٰہی اور تقدیر کا اثبات کرتے اور خلفاء ٹلا ثہ کی خلافت و فضیلت کے قائل ہیں ، اس پر مزید ہیا صفات الٰہی اور تقدیر کا اثبات کرتے اور خلفاء ٹلا ثہ کی خلافت و فضیلت کے قائل ہیں ، اس پر مزید ہیا کہ شیعہ کے یہاں اسانید متصافر ہیں ہیں جن کو تقید کی کسوٹی پر رکھ کر کسا جا سکے ، البتہ شیعہ کے یہاں دروغ گوئی کی فراوانی ہے ، اگر وہ ان نصوص کے تواتر کا دعوئی کریں تو کوئی چیز مخافین کو بھی ایسے دعوئی میں بیل بہیں رکھ کوئی چیز مخافین کو بھی ایسے دعوئی میں بیا رنہیں رکھ سکتی ، جب دوسر بے لوگ بھی اسی قشم کا دعوئی کھڑ اگر دیں گے قوفریفین کے دعاوی میں بیل بہیں رکھ سکتی ، جب دوسر بے لوگ بھی اسی قشم کا دعوئی کھڑ اگر دیں گے قوفریفین کے دعاوی میں

مناقب کاذبہ میں امام زین العابدین کی مدح میں ایک قصیدہ بھی شامل ہے جوفرزدق شاعر کی جانب منسوب ہے، سیحے یہ ہے کہ فرزدق کے اس قصیدہ میں صرف چھاشعار ہیں، قصیدہ کا باقی حصہ حزین کنانی کے اشعار پر مشتمل ہے جو اس نے عبداللہ بن عبدالملک بن مروان کی مدح میں کے، یہ قصیدہ دیوان حماسہ ابوتمام اور اس کا کچھ حصہ قد امہ بن جعفر کی نقد الشعر، ص: ۱۹، ۲۷ پر موجود ہے، اس قصیدہ کے کچھ حصہ میں بنی مروان کی مدح وستائش کی گئی ہے، مشہورادیب جاحظ نے کتاب الحوان: ۱۹۳۵ اور البیان والتبیین کی تیسری جلد کے شروع میں یہ قصیدہ نقل کیا ہے، کتاب الاغانی: ۲۵/۲۷ ہو کے بولاق میں والتبیین کی تیسری جلد کے شروع میں یہ قصیدہ نقل کیا ہے، کتاب الاغانی: ۲۵/۲۷ ہو کی بولاق میں بند ہے کہ ان کی شان میں جھوٹے منا قب بیان کیے جائیں، مگر شیعہ کی تاریخ سے یہ حقیقت اجاگر ہوتی بند ہے کہ دروغ گوئی سے کنارہ کش ہوکرکوئی شیعہ شیعہ رہ بی نہیں سکتا۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

کچھفرق وامتیاز باقی نہیں رہے گا۔

شیعه اینے مذہب کی صدافت کے اثبات میں دوباتوں کے مختاج ہیں:

ا۔ ائمہ کی عصمت کا دعوی جن کی طرف ان کا مذہب منسوب ہے۔

۲۔ دلائل و براہین سے اس نقل کو ثابت کرنا۔

شیعہ کے پاس مٰدکورہ بالا دونوں امور کو ثابت کرنے کے لیے کوئی دلیل موجود نہیں۔

سید ناعلی اوران کیا بناء واحفاد کے حق میں جومنا قب ہیں، شیعہ مصنف نے ان کا ذکر تک نہیں

کیا،البتہ کچھ جھوٹے مناقب تحریر کردیے ہیں،جواس کی جہالت کی کرشمہ سازی ہے۔

شیعه مصنف کے ذکر کر دہ حسب ذیل مناقب وفضائل قابل ملاحظہ ہیں:

- ا۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے کہ آیت ''ھُلُ اَتی ''اہل بیت کے بارے میں نازل ہوئی، حالانکہ یہ سورت بالا تفاق کمی ہے اور سیدہ فاظمہ ڈاٹھا غزوہ بدر کے بعد سیدنا علی ڈاٹھا کے گھر میں آباد ہوئے، ہوئیں، سیدنا حسن ڈاٹھی ہجرت کے دوسرے سال اور سیدنا حسین ڈاٹھی چو شے سال پیدا ہوئے، یہ سورت اس سے کئی سال پہلے نازل ہو چکی تھی، نظر بریں شیعہ مصنف کا بیا کہنا کہ سورہ مذکورا ہال بیت کے بارے میں نازل ہوئی صرت کے گذب ہے اور اس سے ہروہ شخص آشنا ہے جو علم نزول قرآن اور اہل بیت کے کوائف واحوال سے معمولی واقفیت بھی رکھتا ہے۔
- ۲۔ جہاں تک آیت قرآنی" وَیُطَهِّرَ کُمُ تَطُهِیُرًا" (سورہ احزاب: ۳۳) کا تعلق ہے اس میں نجاست کو دور کرنے کی خبر نہیں دی گئی، بلکہ پاکیز گی اختیار کرنے کا حکم دیا گیا ہے جیسے درج ذمل آیت میں:
  - ﴿ مَا يُرِيْدُ اللهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنْ حَرَجٍ وَلَكِنْ يُرِيْدُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ (مائدة:٥/٦)

"الله تعالى تهمين تكليف مين مبتلانهين كرنا جابهتا بلكه پاك كرنا جابهتا ہے-" نيز فر مايا:

﴿ يُرِينُ اللهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ وَيَهُدِيكُمْ ﴿ نساء: ٤/ ٢٨) "الله تعالى تمهارے ليے بيان كرنا اور تمهيں ہدايت دينا جا ہے ہيں۔" دوسرى جگهارشاد ہوتا ہے: ﴿ يُرِينُ اللهُ أَنْ يَخَفِّفَ عَنْكُمْ ﴾ (نساء: ٢١/٤) "الله تعالى تمهار ب بوجه كو بلكا كرنا جائة بين ـ"

ندکورۃ الصدرآیات میں ارادہ کا لفظ تھم دینے اور محبت و رضا کے معنوں میں استعال اس کا ہوا ہے، یہ مطلب نہیں کہ اللہ تعالیٰ نے جس بات کا ارادہ کیا تھا اسے ملی جامہ پہنا دیا، اگر ایسا ہوتا تو اللہ تعالیٰ جس کی تطہیر کا ارادہ کرتے وہ پاک وصاف ہوجاتا، ہمارے معاصر شیعہ کے قول کے مطابق آیت کا مطلب بالکل واضح ہے ہمارے زمانہ کے شیعہ معتزلہ کے ہم خیال ہیں اور ان کی ہم نوائی میں کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ ایسی باتوں کا ارادہ بھی کرتا ہے، جو عالم وجود میں نہیں آتیں، ان کے خیال میں آیت قرآنی:

﴿ يُرِيْنُ اللّٰهُ لِيُنْهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ ﴾ (سورہ احزاب:٣٣/٣٣)

آیت تطهیر: کا مطلب ہے ہے کہ اگر اہل بیت شرعی اوامر واحکام پڑمل پیرا ہوں گے اور محرمات سے باز رہیں گے تو ان کو پاک کر دیا جائے گا، گویا ان کی تطهیر ان کے اپنے ارادوں اور افعال سے وابستہ ہے، وہ دلیل جس سے معلوم ہوتا ہے کہ مذکورہ بالا آیت امر ہے خبر نہیں ہے، رسول اللّٰه ﷺ کی بید حدیث ہے کہ آپ نے سیدناعلی ، فاطمہ، اور حسن وحسین دی اللّٰہ کو چا در میں چھپالیا، اور فرمایا: اے اللّٰہ! بیمیرے اہل بیت ہیں تو ان سے نجاست کو دور کر کے ان کو پاک کر دے۔' • اس معلوم ہوتا ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ نجاست کو دور کرنے اور پاک وصاف کرنے پر قادر اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ نجاست کو دور کرنے اور پاک وصاف کرنے پر قادر اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ نجاست کو دور کرنے اور پاک وصاف کرنے پر قادر اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ اللّٰہ تعالیٰ افعال العباد کا خالق ہے، مندرجہ ذیل سے نیز معز لہ کے عین برخلاف بیہ بھی ثابت ہوا کہ اللّٰہ تعالیٰ افعال العباد کا خالق ہے، مندرجہ ذیل

الله تعالى فرمات بين: ﴿ وَاقِمْنَ الصَّلُوةَ وَاتِيْنَ الزَّ كُوةَ وَ اَطِعْنَ اللَّهَ وَرَسُولَهُ ﴾ (احزاب:٣٣/.....)

آیت سے بیجھی امرمستفاد ہوتا ہے، کہ مٰدکورۃ الصدرآیت میں حکم دیا گیا ہے،خبرنہیں بیان کی گئی۔

• صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة باب فضائل اهل بیت النبی صلی الله علیه (حدیث:۲۶۲۶) عن عائشه، رضی الله عنها، و مسند احمد (۲۹۲/۲) سنن ترمذی کتاب المناقب باب ما جاء فی فضل فاطمة رضی الله عنها (حدیث:۳۸۹۷)و عن ام سلمهٔ کتاب تفسیر القران باب و من سورة الاحزاب (حدیث:۳۷۸۷٬۳۲۰) عن عمر بن ابی سلمة رضی الله عنه)

''اورنماز کی پابندی کرواورز کو قراد اکرواورالله ورسول کی فرما نبرداری کرتی رہو۔''
سیاق وسباق سے معلوم ہوتا ہے کہ اس آیت میں امرونہی پرروشنی ڈالی گئی ہے یہ بھی معلوم ہوا
کہ رسول الله طُلِیْمِ کی ازواج مطہرات اہل بیت میں شامل ہیں، کیونکہ یہ خطاب ان سے ہور ہاہے: ''
عُنگُمُ '' کی ضمیر مذکر سے معلوم ہوا کہ ازواج مطہرات کے علاوہ اس میں سیدناعلی ڈلٹیُوُو فاطمہ ڈلٹیُااور
ان کے ابناء واحفاد بھی شامل ہیں، جس طرح مسجد نبوی اور مسجد قبادونوں کی اساس خلوص وتقو کی پررکھی
گئی تھی، بلکہ مسجد نبوی اس وصف میں افضل واکمل تھی، جب آیت قرآنی:

﴿ لَمُسْجِدٌ أُسِّسَ عَلَى التَّقُولِي ﴾ (سوره توبه: ١٠٨/٩)

( اَللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَعَلَى اَزُوَاجِهِ وَذُرِّيَّاتِهِ » •

﴿ فَأَتَّ لِلّٰهِ خُمُسَهُ وَلِلرَّسُولِ وَلِذِي الْقُرْبِي ﴿ انفال: ٨/ ٤١)

 <sup>■</sup> صحیح بخاری کتاب أحادیث الانبیاء باب (۱۰)، (حدیث:۳۳۹۹)، صحیح مسلم\_
 کتاب الصلاة\_ باب الصلاة علی النبی صلی الله علیه و سلم بعد التشهد(حدیث:۷۰۶)

 <sup>☑</sup> صحیح بخاری کتاب التفسیر\_ سورة الشوری\_ باب قوله ﴿الا المودّة فی القربیٰ﴾
 (حدیث:٤٨١٨٤)

میں صراحةً بیرالفاظ موجود ہیں۔

اہل بیت کے ساتھ ہماری دوستی رسول اللہ مَنَا اللّٰہ تعالیٰ سے اجرطلب کیا کرتے تھے۔

قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ قُلُ مَا اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ مِنْ اَجُر ﴾ (فرقان: ٥٧/٢٥) ''فرمادین کهاس پرمین آپ سے پھاجرطلب نہیں کرتا۔'' پیمضمون قرن کریم کی حسب ذیل آیات میں بھی بیان کیا گیا ہے۔

سورة الشعراء كي آيات: ١٢٤، ١٦٥، ١٦٢، ١٨٠، سوره انعام: • ٩ ،سوره مود: ۵١\_

مزید برآں آیت کریمہ ''اِلّا الْمَوَدَّةَ فِی الْقُرُبیٰ ''مکی ہے اور اس وقت سیرنا علی ڈٹاٹیڈ کا نکاح سیدہ فاطمہ ڈٹاٹیٹا سے نہیں ہواتھا اور نہ ہی اولا دپیدا ہوئی تھی۔

## سیدناعلی ایک ہزار رکعات پڑھا کرتے تھے:

شیعه مصنف کا بید دعویٰ که سیدناعلی شب و روز میں ایک ہزار رکعات پڑھا کرتے تھے درست نہیں ، اس کے عین برخلاف سرور کا کنات مُلَّالِيَّم رات بھر میں ۱۳ رکعات سے زیادہ نہیں پڑھا کرتے تھے، اس کے عین برخلاف سرور کا کنات مُلَّالِیَّم رات بھر میں ۱۳ رکعات سے زیادہ نہیں پڑھا کرتے تھے، ایک مرتبہ رسول الله مُلَّالِیَّم سیدنا عبدالله بن عمرو بن العاص سے یوں مخاطب ہوئے:

( إِنَّ لِجَسَدِكَ عَلَيْكَ حَقًا )) عَلَيْكَ حَقّا )

آ پشب وروز میں تقریباً چاکیس رکعات پڑھا کرتے تھے، سیدناعلی ڈلٹٹؤ رسول اللہ مَٹاٹیؤ کے طریق کار سے بخوبی آگاہ تھے، پھراس حد تک وہ آپ کی مخالفت کیوں کر کر سکتے تھے، بشرطیکہ ایک

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب التهجد\_ باب کیف صلاة النبی صلی الله علیه وسلم (حدیث:۱۱۲۸)، صحیح مسلم\_ کتاب صلاة المسافرین\_ باب صلاة اللیل (حدیث:۷۳۸٬۷۳۷)

<sup>2</sup> صحیح بخاری کتاب الصوم\_ باب حق الجسم فی الصوم، (حدیث: ۱۹۷۰) صحیح مسلم\_ کتاب الصیام، باب النهی عن صوم الدهر، (حدیث: ۱۹۹۹)

ہزار رکعات ادا کرناممکن بھی ہو،حقیقت یہ ہے کہ دیگر واجبات کی ادائیگی کے ساتھ ساتھ ایک ہزار رکعات پڑھناممکن ہی نہیں۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ انسان مختلف قسم کے مشاغل میں گھرار ہتا ہے، جسم کا راحت وآ رام سونا،
کھانا پینا، وضوکرنا، وظیفہ زوجیت ادا کرنا، اہل وعیال کی دیکھ بھال کرنا، رعیت کے امور سے عہدہ بر
آ ہونا، غرض یہ کہ دسیوں قسم کے لواز مات ہیں جن پر بلا مبالغہ انسان کا نصف وقت صرف ہوجاتا ہے،
ایک گھنٹہ میں اسی رکعات ادا نہیں کی جاسکتیں، بجز اس کے کہ صرف سورہ فاتحہ پڑھی جائے اور وہ بھی
بلا سکون واطمینان، ہمارے نزدیک سیدنا علی ڈھائٹ کا مرتبہ اس سے کہیں بلند ہے کہ آ پ نماز میں
منافقوں کی طرح ٹھونگے مارنے لگیں اور اللہ کو بہت کم یاد کریں، جیسا کہ بخاری ومسلم کی روایت میں
مذکور ہے۔

شیعه مصنف کا بیقول که رسول الله مَنَّالِیَّمِ نے سیدناعلی کو بھائی بنالیا، سند کے اعتبار سے موضوع ہے، اس لیے کہ آپ نے کسی کو بھائی نہیں بنایا، مزید برآں مواخات کا رابطہ آپ نے مہاجرین کے درمیان استوار نہیں تھا بلکہ مہاجرین وانصار کے درمیان و

شیعه مصنف کا بیہ کہنا کہ سورہ آل عمران کی آیت ﴿ وَ اَنْفُسَنَا وَ اَنْفُسَکُمْ ﴾ (آل عمران: ٣/ ۲) میں سیرنا علی ڈلٹٹؤ کونفس رسول قرار دیا گیا ہے بالکل غلط ہے، اس آیت میں انفس کا لفظ اسی طرح استعمال کیا گیا ہے کہ جس طرح مندرجہ ذیل آیات میں۔

قرآن میں فرمایا:

﴿ لَوْلَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنَاتُ بِأَنْفُسِهِمُ خَيْرًا ﴾ (نور: ١٢/٢٤) ﴿ فَاقْتُلُوا اَنْفُسَكُمْ ﴾ (بقره: ٢/٢٥)

سیرت صحابہ کا مطالعہ کرنے سے یہ حقیقت اجا گر ہوتی ہے کہ سیدنا عثان وعلی باہم جس قدر قریب تھے یہ تعلق خاطر سیدنا ابو بکر وعمر کوان سے نہ تھا، بلکہ یوں کہئے کہ صحابہ میں سے کسی کے ساتھ بھی ان کے اس قدر گہر ہے روابط نہ تھے، جتنے آپس میں ان دونوں اکابر کے تھے، اس کی وجہ یہ ہے کہ ان دونوں کا تعلق بنی عبد مناف سے تھا، بنا بریں اگر سیدنا علی کے اگر کسی سے برادرانہ تعلقات تھے بھی تو سیدنا عثمان کے ساتھ تھے، جو بات بھی اس حقیقت ثابت کے خلاف ہوگی خود ساختہ اور بے دلیل ہوگی۔

﴿ وَلَا تُخْرِجُونَ أَنْفُسَكُمْ مِنْ دِيَارِكُمْ ﴾ (بقره: ٢/ ٨٤) انفس سے کیا مراد ہے؟:

ان آیات میں انفس سے نسبی یا دینی بھائی مراد ہیں، سرور کا ئنات مَلَّ اللَّهِ نَا ہے سیدناعلی کومخاطب کر کے فرمایا: '' اَنْتَ مِنِّنْ وَ اَنَا مِنْکَ 🏚

نبی کریم منگانیا نے فرمایا: کسی غزوہ کے دوران جب قبیلہ اشعر کے لوگوں کا توشہ ختم ہوجا تا ہے تو وہ اپنے باقی ماندہ توشہ کو ایک جا در میں جمع کر کے اسے برابر برابر تقسیم کر لیتے ہیں اس لیے یہ میر بے ہیں اور میں ان کا ہوں۔'

> سرور کا سُنات مَنَّالِیَّا مِنْهُ '' یہ طلق دونوں روا تیں سیجے ہیں۔ "هلذا مِنِّی وَ اَنَا مِنْهُ'' یہ فلادی دونوں روا تیں سیجے ہیں۔

اس میں شبہ نہیں کہ سیدنا علی کا نکاح سیدہ فاطمہ کے ساتھ ان کی عظمت و فضیلت کا موجب ہے، جس طرح سیدنا عثمان کی شادی سیدہ فاطمہ کی دونوں بہنوں کے ساتھ (یکے بعد دیگر ہے) سیدنا عثمان کے لیے باعث فضیلت ہے، اور نبی کا عقد مبارک سیدنا ابوبکر وعمر کی بیٹیوں کے ساتھ ان دونوں کی عزت افزائی کا موجب ہے، خلاصہ کلام یہ کہ چاروں خلفاء ٹنگائی اللہ کے ساتھ رشتہ مصاہرت کی عزت افزائی کا موجب ہے، خلاصہ کلام یہ کہ چاروں خلفاء ٹنگائی اللہ کے ساتھ رشتہ مصاہرت

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الصلح، باب کیف یکتب هذا ما صالح فلان (حدیث: ۲۹۹۲)، مطولاً

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب الشركة على الشركة في الطعام والنهد (حديث: ٢٤٨٦) صحيح مسلم\_كتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل الاشعريين رضى الله عنهم (حديث: ٢٥٠٠)

حضور کے ارشادگرامی کی وجہ بیتھی کہ صحابی موصوف ایک غزوہ میں گم ہوگئے اور آپ نے ان کو تلاش کرنے کا حکم دیا، تلاش کرنے پر آپ کی نعش ملی، سات مشرکین آپ کے اردگر دمقتول پڑے تھے، ان کو طرف کے کا حکم دیا، تلاش کرنے پر آپ کی نعش ملی، سات مشرکین آپ نے اردگر دمقتول پڑے تھے، ان کو طرف کے کا دیکر آپ نے ان کے حق میں دعائے خیر کی منیز فرمایا: " ھالدًا مِنِّی وَ اَنَا مِنْهُ "

<sup>•</sup> صحيح مسلم\_ كتاب فضائل الصحابة \_ باب من فضائل جليبيب رضى الله عنه (حديث:

المنتقى من منهاج السنة النبويه

میں جکڑے ہوئے تھے۔

شیعه مصنف لکھتا ہے:

سیدناعلی ڈلٹڈ سے بہت سے معجزات صادر ہوئے۔''

اگرم مجزات کے لفظ سے شیعہ مصنف کرامات مراد لیتا ہے، تو اس میں شبہ ہیں کہ سیدناعلی بہت سے صاحب کرامات اولیاء سے افضل تھے، شیعہ مصنف کا بیقول کہ

''بہت سے لوگوں نے سیدنا علی طالعی کروا دیا۔''

ہم اس کے جواب میں کہیں گے، کہ سالا را نبیاء سُلُاٹی کے مجزات بہر حال اکثر واعظم تھاور اللہ کاشکر ہے کہ کسی نے آپ کورب قرار نہ دیا، اس پر طرہ بیہ کہ ربو بیت علی کے مدعی بہت تھوڑ ہے لوگ تھے اور آپ نے انہیں نذر آتش کر دیا، مگر آپ کو کا فرقر ار دینے والے ہزاروں خوارج تھے، پھر یہ بات بھی نظرا نداز کرنے کے قابل نہیں کہ آپ کی تکفیر کرنے والے خوارج پابنداسلام اور عبادت گزار تھے، بخلاف ازیں آپ کے پرستار زنادقہ تھے۔

رافضی مضمون نگار قم طراز ہے:

''ایک روز سرور کا کنات عَلَیْمُ سیدنا حسین دُلِیْمُ کا ہاتھ تھا ہوئے تھے آپ کا گخت جگرابراہیم ڈلِیْمُ گود میں تھا،اسی اثناء میں سیدنا جبر بلی تشریف لائے اور کہا کہ اللہ تعالی حسین وابراہیم کو جمع نہیں ہونے دے گا، اس لیے آپ جس کو چاہیں پیند فرما ئیں، آپ نے فرمایا: حسین ڈلِیْمُ کی موت کی صورت میں علی و فاطمہ اور میں تینوں روئیں گے اوراگر ابراہیم موت سے ہم کنار ہوا تو میں اکبلا آہ و بکا میں مبتلا ہوں گا،اس لیے میں ابراہیم کی موت کوتر ہے دیتا ہوں۔' چنا نچہ تین دن کے بعد ابراہیم فوت ہوگئے۔' ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ بیا لیہ بسند بات اور بہت گھٹیا تسم کا جھوٹ ہے،اس قسم کی باتیں جابل لوگ کیا کرتے ہیں، جملا ابراہیم وحسین کو جمع کرنے میں کونسا نقصان ہے جوحس و حسین کو جمع کرنے میں کونسا نقصان ہے جوحس و حسین کو جمع کرنے میں کونسا نقصان ہے جوحس و

شیعہ مضمون نگاریہ بھی کہتا ہے کہ سرور کا ئنات مُثَاثِیَّا نے علی بن حسین کا نام ''زین العابدین'' تجویز کیا، یہ بےاصل بات ہے اورکسی عالم نے ایسی روانیت بیان نہیں کی۔ شیعہ مذکور کا بیقول کہ'' ابوجعفراپنے زمانہ کے سب سے بڑے عالم تھے۔'' دعویٰ بلا دلیل ہے، امام زہری اسی زمانہ میں بقید حیات تھے اور وہ لوگوں کے نزدیک ابوجعفر وٹملٹنے کی نسبت بڑے عالم تھے، بیصرت مجھوٹ ہے کہ آن سیدنا مُنالٹی اوجعفر کا نام باقر تجویز کیا تھا۔

جعفر بن محمد کی مدح وستائش:

شبعه مصنف لکھتا ہے:

· · جعفر بن محد نے امامیہ کی فقہ اور عقائد ومعارف کوخوب پھیلایا۔ '

اس کا مطلب یا توبیہ ہے کہ جعفر بن محمہ نے وہ مسائل اختراع کیے جو متقد مین کو معلوم نہ تھے یا یہ کہ اس کے پیش روکوتا ہی کا ارتکاب کرتے رہتے تھے، اصل حقیقت یہ ہے کہ جعفر وٹرالٹی سے متعلق جھوٹ کا طومار باندھنے والے اس آ فت کے ذمہ دار ہیں، انہوں نے جھوٹ موٹ کتاب البطاقہ، کتاب الجفر ، کتاب البھفت ، اختلاج الاعضاء اور دیگر کتب کو ان کی طرف منسوب کر دیا تھا، دروغ بانی کی حدید ہے کہ رسائل اخوان الصفا بعض لوگوں کے نزدیک امام جعفر سے ماخوذ ہیں، حالانکہ یہ رسائل ان کے دوصد سال بعد اس زمانہ میں تصنیف کیے گئے تھے، جب باطنیہ نے مصر کی حکومت پر قضہ جمایا اور یہ دعوی کیا کہ وہ شریعت کے ہیرو ہیں اور شریعت کا ایک ظاہر ہوتا ہے اور ایک باطن، دراصل وہ فلسفہ زدہ لوگ تھے اور ایک اساس پر انہوں نے وہ رسائل تصنیف کیے تھے، نصاری نے ملک شام کے جس علاقے پر قبضہ کرلیا تھا اس کا ذکر ان رسائل میں ماتا ہے۔

محدث ابوحاتم موسیٰ بن جعفر کے متعلق لکھتا ہے۔

"وه ثقه ہے اور مسلمان اماموں میں سے ایک امام ہے۔" ابن سعد نے لکھا ہے۔

ابن عمرت طاہے۔ دور سال جعدۂ کش ا

''موسیٰ بن جعفر کثیر الروایت نہیں ہے۔''

جہاں تک موسیٰ بن جعفر کے بعد میں آنے والے ائمہ کا تعلق ہے ان سے علوم وفنون اور فتاویٰ کے اخذ واستفادہ کے بارے میں شیعہ نے جوروایات ذکر کی ہیں ان میں سے ایک بھی درست نہیں، البتہ اس میں شبہ نہیں کہ وہ فضائل ومحاسن کے حامل ضرور تھے، شیعہ کی بیروایت کہ سیدنا بشر حافی وٹمالگئے نے موسیٰ بن جعفر کے ہاتھ پر بیعت کی تھی صاف جھوٹ ہے، اور وہی شخص اس کو تسلیم کر سکتا ہے جو

تاریخی حقائق سے نابلد ہو،اصل قصہ بیہ ہے کہ ہارون الرشیدعباسی نے موسیٰ بن جعفر کوعراق بلا کر قید کر دیا تھا اور بس!

### شيعهمصنف لكهتاب.:

''علی بن موسیٰ اینے زمانے میں سب سے بڑے عالم وزامد تھے۔''

واقعہ یہ ہے کہ جب سیرنا حسین رہ اٹھی اور آپ کے متعلقین مصائب و آلام میں مبتلا ہوئے شیعہ نے ان کی مدح وستائش میں حد درجہ مبالغہ آمیزی سے کام لینا شروع کر دیا، یہ درست ہے کہ علی بن موئی عظیم المرتبت بزرگ تھے، مگر ان کے زمانہ میں امام شافعی رہ لئے بقید حیات تھے جو ان کی نسبت بہت بڑے عالم تھے اور معروف کرخی و ابوسلیمان دارانی بھی تھے جو علی بن موئی سے کہیں زیادہ زمد و تقوی رکھتے تھے، شیعہ مصنف کا یہ کہنا کہ ''جہور فقہاء نے علی بن موئی سے بہت کچھا خذ کیا'' بہتان عظیم ہے، البتہ یہ درست ہے کہ چندا فراد مثلاً ابواصلت ہروی وغیرہ نے ان سے استفادہ کیا تھا۔ سیدہ فاطمہ کی شان میں مبالغہ آمیزی:

رافضی مضمون نویس کا بیر قول که نبی منگاتی نیم نیا میره فاطمه رافتی کی عفت وعصمت کی وجه سے اللہ تعالیٰ نے ان کی اولا دیر دوزخ کوحرام کر دیا۔ بیر جھوٹ ہے، معصوم وعفیف عورتیں لا تعداد ہیں اوران کی اولا دیں اچھے اور برے سبھی قسم کے لوگ ہیں، بنا بریں سیدہ فاطمہ کوصرف عفت و عصمت کی وجہ سے یہ فضیلت نہیں حاصل ہوسکتی، پھراس پر طرہ بیہ کہ خود شیعہ سیدہ فاطمہ رفاقیا کی اہل سنت اولا دیر کفر وفسق کا فتوی لگاتے ہیں، مثلاً سیدنا زید بن علی کو وہ صرف اسی وجہ سے کا فرقر اردیتے ہیں کہ آب شیعہ مذہب نہیں رکھتے تھے۔

آ گے چل کر شیعہ مضمون نگار نے مہدی کا ذکر کرتے ہوئے کہا ہے کہ وہی مہدی منتظر ہے، ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ مفسرابن جربر نیز ابن قانع <sup>©</sup> اور دیگر علماء نے ذکر کیا ہے کہ امام حسن

ابن قانع کا نام ونسب عبدالباتی بن قانع بن مرزوق کنیت ابوالحن نسبت بغدادی اور لقب الحافظ ہے، یہ ماہ شوال ۲۵۱ میں بعمر ۸۸ سال فوت ہوا، اس نے حارث بن ابی اسامہ اور ابراہیم بن بیثم بلدی اور ان کے طبقہ کے دیگر علماء سے حدیث روایت کی ، اس نے متعدد کتب تصنیف کیس ، حسن عسکری کی وفات ابن قانع کی ولادت کے قریب زمانہ میں ہوئی ، ابن قانع کے اقارب واسا تذہ امام حسن عسکری کے زمانہ کے چشم دیدگواہ تھے۔

بن علی عسکری کے یہاں کوئی اولا دنے تھی۔

امام اس زعم میں مبتلا ہیں کہ حسن عسکری کا نوعمر بیٹا دویا تین یا پانچ سال کی عمر میں سامرا کے تہ خانہ میں داخل ہو گیا تھا، اگر اسے درست بھی تسلیم کر لیا جائے تو ایسے نوخیز بیچے کا اپنی والدہ 🗣 یا کسی

روافض کاعقیدہ ہے کہ حسن عسکری کا یہ کم سن لڑکا اس وقت تک موت سے نہیں ہوگا جب تک شیعہ کو چھوڑ کر سب مخالفین کو تہ تیج نہ کر لے، اب قابل غور بات یہ ہے کہ جب اسے موت کا اندیشہ لاحق نہ تھا تو پوشیدہ رہنے کا کیا مطلب؟ تہ خانہ جس کے متعلق شیعہ کا گمان ہے کہ وہ لڑکا وہاں پوشیدہ ہے ایک سراب ہے، جس کی حقیقت بچھ بھی نہیں، جس گھر میں بقول شیعہ یہ تہ خانہ موجود تھا، حسن عسکری کے بھائی جعفر کی ملکیت میں آ چکا ہے، ظاہر ہے کہ گھر کا مالک اس امر سے بخوبی آ گاہ ہے کہ گھر میں کیا بچھ پوشیدہ ہے، جن لوگوں نے بیگ ہائی تھی کہ اس گھر کے تہ خانہ میں حسن عسکری کا بیٹا پوشیدہ ہے، ان کا رابطہ اس گھر سے کٹ گیا تھا اور وہ اس کے قریب بھی نہیں پھٹک سکتے تھے، تیل فروش یا گھی فروش کا بیٹا (ابن الزیات اوالسمّان) جس کی دوکان مذکورہ گھر کے قریب تھی حسن عسکری کی وفات کے بعد ان کے بھائی جعفر سے نہ بھی اور نہ اسے بھی اس گھر میں داخل ہونے کا اتفاق ہوا جس میں وہ سر دخانہ تھا واقعہ بیتھا

اور قریبی رشتہ دار کے زبر تربیت ہونا ضرور تھا، نیزیہ بھی ضروری تھا کہ کوئی دوسراشخص اس کے مال و متاع کی دیکھ بھال کرتا، مقام حیرت ہے کہ ایسا بچہ جو تصرفات کے اختیار سے محروم اور دوسروں کے زبر تربیت ہو پوری امت مسلمہ کا امام ہو۔

مزید برآں اگرایسے امام کے وجود کو فرض بھی کرلیا جائے تو اس سے کوئی دینی یا دنیوی مصلحت حاصل نہیں ہوسکتی۔

اگر سوال کیا جائے کہ وہ لوگوں کے ظلم کے خوف سے حجیب گیا تھا، تو ہم جواباً کہیں گے کہ ظلم تو اس کے آباؤاجداد کے زمانہ میں بھی ہور ہاتھا، مگرانہوں نے جھینے کومناسب خیال نہ کیا۔

کہ گھی فروش کے بیٹے کی دوکان کے قریب ایک درخت تھا، شیعہ عوام جن کوکوئی مسئلہ دریافت کرنا ہوتا تھا شام کے وقت آتے اور اپنے استفتا اس درخت کے سوراخ میں رکھ جایا کرتے تھے، ان کے چلے جانے کے بعد گھی فروش کا بیٹا آ کریہ کاغذ نکال لیتا اور کسی رافضی فقیہ سے ان کا جواب لکھوا کر پھر اسی سوراخ میں رکھ دیتا، نادان شیعہ اس زعم فاسد میں مبتلا تھے کہ ان کا بار ہواں امام جو ہنوز بیدا نہ ہوا اور نہ اس نے کسی سے تعلیم پائی ..... یہ جوابات لکھ رہا ہے شیعہ اور ابن الزیات (زیت فروش کا بیٹا) کا رابطہ اس تہ خانہ یا درخت کے ساتھ بس اتنا ہی تھا دگر ہیں۔

سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ جب اکابر شیعہ نے جن کے سرغنہ نصیرالدین طوی ، ابن العظمی اور ابن ابی الحدرد تھے.....مسلمانوں کے خلاف سازش کر کے ان کوموت کے گھاٹ اتارا، یا جوج ما جوج (تاتار) کی تلواروں سے اسلامی سلطنت کا چراغ گل کر دیا اور علوم اسلامیہ کی لاکھوں کتب دریائے دجلہ میں پھینک دیں، جن کی وجہ سے اس کا پانی کئی دن تک سیاہ رہا تو ایسے آڑے وقت میں بقول شیعہ تہ خانہ کا یہ مکین کس لیے تہ خانہ سے باہر نہ نکلا نہ ان کے سامنے اپنی موجودگی کا اعلان کیا؟ حالانکہ شیعہ مذہب کے مطابق وہ اس وقت بقید حیات تھا اور اب بھی زندہ ہے اور شیعہ اس کے عاجلانہ ظہور کے لیے دست بدعا بھی رہتے تھے اس وقت سے موزوں تر وقت اور کون سا ہوسکتا تھا ۔....؟

علاوہ ازیں بیسوال بھی ذہن میں ابھرتا ہے کہ آج کل اطراف عالم میں شیعہ کی کثرت ہے، دجلہ و فرات کے دونوں کنارے اور ایران شیعہ سے بھر پور ہیں، پھر دور حاضر میں کون ساظلم امام غائب کے خروج سے مانع ہے۔۔۔۔۔؟

اس پرمزید بیر کہ اللہ تعالیٰ نے امام غائب کی حفاظت اوراس کے تحفظ وبقا کی ذمہ داری اپنی ذات پر عائد کی ہے، ظاہر ہے کہ تحفظ وبقا کی اس گارنگ کی موجود گی میں ان کی زندگی کوکیا خطرہ لاحق ہوسکتا ہے؟

مزید برآن اس کے عقیدت مند ہر جگہ کرہُ ارضی پرموجود ہیں تو وہ الیبی جگہ ظہور پذیر کیوں نہ ہو گیا، جہاں اس کے ارادت مند بکثرت ہوں، اب بتا ہے اس معدوم وموہوم امام سے انتظار طویل اور حسرت والم کے سواکیا فائدہ پہنچا؟ یہ س قدرستم ظریفی ہے کہ شیعہ ساڑھے چارسو (۴۵۰) سال سے اس کے خروج وظہور کی دعائیں کرتے چلے آرہے ہیں مگر ان کی دعائیں قبولیت سے ہم کنار نہیں ہوتیں۔

آ کے چل کر شیعہ مصنف نے سیدنا عبداللہ بن عمر رہائی کی بیہ حدیث بیان کی ہے کہ'' آخری زمانہ میں میری اولا دمیں سے ایک شخص نکلے گا، پھر پوری حدیث نقل کی۔''

ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ بیر حدیث شیعہ پر جمت ہے،اس کے الفاظ یہ ہیں کہ'' اس کا نام محمد نام میر نے والد کے نام محمد بن عبد اللہ ہوگا نہ کہ محمد بن حسن ۔ بن عبد اللہ ہوگا نہ کہ محمد بن حسن ۔

سیرناعلی ڈاٹٹیئے سے یہ بھی مروی ہے کہ وہ سیرناحسن کی اولا دمیں سے ہوگا سیرناحسین کی اولا د میں سے نہیں۔

آخرته خانه کی تاریکیوں میں فن رہنے اور دریائے دجلہ وفرات کے جاذب نظر مناظر سے متنع نہ ہونے میں کیا مصلحت پائی جاتی ہے، خداوند کریم ہمیں اصلاح عقائد کی توفیق عطافر مائیں آمین۔ "برحمتك یا ارحم الراحمین "

- یوشنخ الاسلام ابن تیمیه وشالشهٔ کے زمانه کی بات ہے اور اب تو مزید ۱۲۴ برس گزر چکے ہیں، اور اس طرح امام کی غیوبت پر بقول شیعه گیارہ صدیاں بیت چکی ہیں، شیعه ابھی تک بعجز واکسار مصروف دعا ہیں، کیا اتنی طویل مدت میں ایک بھی مستجاب الدعوات شیعه نه تھا جس کی دعا قبولیت سے آراسته ہوتی ، اور امام غائب منصرة شهود پر جلوه گر ہوجاتے۔
- سن ابی داود، کتاب المهدی، حدیث: (۲۹۰) اموی خلافت کے آخری دور میں بنو ہاشم قبیلہ قریش داود، کتاب المهدی، حدیث (۲۹۰) اموی خلافت کے آخری دور میں بنو ہاشم قبیلہ قریش کے محد نفس زکیہ بن عبراللہ بن حسن المثنی بن حسن السبط کومہدی خیال کرتے تھے، ایک مرتبہ مکہ کو جاتے ہوئے، ابواء کے مقام پر بیرواقعہ پیش آیا کہ وہاں سیدناحسن رہائی وحسین وہائی کی کنسل کے چندلوگ جمع ہوگئے، عباسی خاندان کے ابراہیم وسفاح، منصور اور صالح بن علی بھی موجود تھے، عبداللہ بن حسن المثنی اور ان کے دونوں بیٹے محمد اور ابراہیم ان سب کے سردار تھے، ابوجعفر منصور کے ایماء پر ان سب

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''بیہ تھے معصوم ائمہ جوفضل و کمال کی آخری حد تک پہنچ گئے اور دوسرے اماموں کی طرح حکومت وسلطنت ، فواحش و منکرات ، لغویات اور شراب نوشی میں منہمک نہ ہوئے ، اسی بنا پر امامیہ کہتے ہیں کہ اللہ کریم ہمارے اور ان کے درمیان فیصلہ کرے گا اور وہ بہترین فیصلہ کرنے والا ہے ،کسی شاعر نے کیا خوب کہا:

(۱) إِذَا شِئْتَ اَنُ تَرُضَىٰ لِنَفُسِكَ مَذُهَبًا
وَتَعُلَمَ اَنَّ النَّاسَ فِي نَقُلِ اَخْبَارٖ
(۲) فَدَعُ عَنُكَ قَوُلَ الشَّافِعِيِّ وَ مَالِكٍ
وَاحُمَدَ وَالْمَرُوِيِّ عَنُ كَعُبِ اَحْبَادٍ
وَاحُمَدَ وَالْمَرُوِيِّ عَنُ كَعُبِ اَحْبَادٍ
(۳) وَوَالِ اُنَاسًا قَوْلُهُمُ وَحَدِيثُهُمُ
رَوْلِي جَدُّنَا عَنُ جِبُرِيُلَ عَنِ الْبَادِيُ
الْ عَنْ جِبُرِيُلَ عَنِ الْبَادِيُ

لوگوں نے محمد بن عبداللہ بن حسن بی بعت کر لی، منصور نے سب سے پہلے بعت کی، جب عباسی خاندان برسرافتدارآ یا اور منصور خلیفہ قرار پایا، تواس کی سب سے پہلی آ رز ویہ تھی کہ کسی طرح اپنے مرشد وہادی محمد بن عبداللہ کی بیعت سے آزاد ہواوران کے ساتھان کے بھائی ابراہیم کو بھی عہر تیج کر دے، اس ضمن میں خاص بات یہ ہے کہ بن ہاشم کے عقیدہ کے مطابق مہدی امام حسین کی اولا دسے نہیں، بلکہ سیدنا حسن کی نسل سے ہوگا، چونکہ محمد بن عبداللہ بن حسن حدیث نبوی میں مندرج شرائط کے مطابق شے اور سیدنا علی کی روایت کے مطابق آپ سیدنا حسن کی اولا دسے تھے، بنا بریں بنی ہاشم نے مہدی سجھ کران کی بیعت کر لی، خواہ ان کا بیافتدام صحیح ہو یا غلط، اس لیے کہ حدیث سے صرف یہ معلوم ہوتا ہے کہ مہدی کا نام رسول اللہ کا نام رسول اللہ کی طورت میں تبدیل ہوتا ہے کہ مہدی کا نام رسول اللہ کا نام اور ان کے والد کا نام رسول اللہ کی صورت میں تبدیل بات کے مدی تھے کہ حسن عسرک کا ایک بیٹا موجود ہے گر وہ حسن کے نام کوعبداللہ کی صورت میں تبدیل کرنے پر قادر نہ تھے لہذا انہوں نے صرف اسی پر اکتفا کیا کہ بار ہویں امام کا نام محمد ہوگا، گر حدیث نبوی کا نہیں رسوا کر دیا (کیونکہ ان کے والد کا نام عبداللہ نبیں سوا کر دیا (کیونکہ ان کے والد کا نام عبداللہ نبیں ، بلکہ حسن ہے) بہر کیف مہدی سے متعلق نہیں رسوا کر دیا (کیونکہ ان کا دقیق عمیق مطالعہ ضروری ہے۔

میں لوگوں کی کیا حالت ہے۔

۲۔ تو شافعی، ما لک اور احمہ کے اقوال اور کعب احبار کی روایات ترک کر دو۔

س۔ اور ان لوگوں سے دوستانہ مراسم استوار کر جن کا قول اور حدیث یہ ہے کہ ہمارے نانا نے جبریل سے اور جبریل نے باری تعالیٰ سے روایت کی۔''

شیعه مصنف کی ذکر کردہ دلیل کا جواب کئی طرح پر ہے۔''

## اہل سنت کے جوابات:

پہلا جواب: اماموں کے معصوم ہونے کی شیعہ کے پاس اس کے سواکوئی دلیل نہیں کہ ہر زمانہ میں امام معصوم کا وجود لوگوں کے لیے لطف ومصلحت کا باعث ہوتا ہے، لہذا ایسے امام کا وجود از بس ناگزیر ہے، ہم قبل ازیں اس دلیل کا بطلان وفساد واضح کر چکے ہیں کہ بیلطف ومصلحت موجود نہیں مفقود ہے، اس لیے کہ بیام ہنوز مفقود ہے اور شیعہ بے تابی سے اس کا انتظار کر رہے ہیں ایسا ایسے امام کی نفی کے لیے یہی دلیل کافی ہے کہ امام کا وجود صریح عقل کے منافی ہے اور کسی شخص نے امام منتظر سے کوئی دینی یا دنیوی فائدہ نہیں اٹھایا اور نہ کسی مکلف کوکوئی مصلحت حاصل ہوئی ، تا ہم اس کے علاوہ دیگر دلائل و براہین بھی موجود ہیں۔

دوسرا جواب: شیعه مصنف کا بیقول که" ہرامام فضل و کمال کی انتہا کو پہنچ گیا۔" دعویٰ بلادلیل ہے اور ہر خص ایسا دعویٰ کرسکتا ہے،خصوصاً جب کہ بیدعویٰ صحابہ و تابعین کے بارے میں کیا جائے جو علم وفضل اور تدین وتشرع میں امام عسکری اور ان کے اتباع سے افضل واشہر تھے تو بیدعویٰ اولیٰ بالقبول ہوگا، تاریخ کا مطالعہ کرنے والا ہر شخص اس حقیقت سے آگاہ ہے کہ ائمہ دین علمی و دینی فضائل میں امام عسکری اور ان کے متعلقین کی نسبت ہمت آگے تھے۔

تنیسرا جواب: اگر شیعه مصنف کامقصود به ہے کہ ان کے ائمہ معصومین قوت وشوکت اور سیف و سنان سے بہرہ ور تھے تو بہ صرح کنرب ہے، خصوصاً جب کہ وہ خود بھی اس کے مدعی نہیں، بلکہ سیدنا علی کے سوا سب امام اپنے آپ کو عاجز ومغلوب قرار دیتے تھے، سیدنا علی اگر چہ خلافت و سلطنت سے بہرہ ور تھے، تا ہم متعدد امور میں آپ کو سخت تکالیف کا سامنا ہوا۔ 10 اس پر مزید

سیدناعلی کی مشکلات کا دائرہ کافی وسیع ہے، مثلاً بیر کہ آپ کے رفقاء کما حقہ آپ کی اطاعت نہیں کرتے سے ، مثلاً سیدناعثمان سے قصاص لینا چاہتے تھے، مگر

یہ کہ آ دھی امت مسلمہ یا اس سے کم وہیش نے سرے سے آپ کی بیعت ہی نہیں کی ، بلکہ آپ

کے خلاف نبرد آ زما ہوئے ، بہت سے لوگوں نے نہ آپ کی مخالفت کی نہ معاونت بلکہ غیر
جانب دارر ہے اوران میں ایسے اصحاب علم وضل بھی تھے جوسید ناعلی کے ساتھ نہ تھے۔

یہ حقیقت ہے کہ جن لوگوں نے حرب و پر کار میں سید ناعلی کا ساتھ نہ دیا وہ آپ کے احباب و
انصار کی نسبت افضل تھے۔

اوراگرشیعہ فلہ کار کی مرادیہ ہے کہ شیعہ کے اکابرعلم ودین کے بل بوتے پرامام قرار دیئے جانے کا استحقاق رکھتے تھے تو اس دعوی سے ان کا واجب الاطاعت امام ہونا لازم نہیں آتا، جس طرح کسی شخص کے مستحق امامت یا قاضی بننے کی صلاحیت سے بیرلازم نہیں آتا کہ وہ فی الواقع امام یا قاضی ہو بھی یا امارت حرب کی صلاحیت سے بہرہ ور ہونے کا بیر مطلب نہیں کہ وہ در حقیقت اس منصب پر فائز

چوتھا جواب: ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ استحقاق سے تمہاری مراد کیا ہے،؟ کیا تمہارا مطلب یہ ہے

آپ کے شیعہ اس میں روڑ ہے اٹکاتے رہتے تھے، علاوہ ازیں ابن سباکی ، دسیسہ کاریوں سے متاثر ہو کرآپ کے شیعہ اس میں کفر والحاد کے آثار ظاہر ہونے گئے تھے، جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ آپ نے ان میں سے ایک فریق کونظر آتش کر دیا ، اور دوسر ہے کوجلا وطن کیا ، نیز آپ کے شیعہ میں سے بچھلوگ آپ کے خالف بن گئے تھے، اس کے علاوہ بھی بہت ہی تکالیف تھیں جن کا شکوہ سیدنا علی خود فرمایا کہ تہ

کہ قریش کو چھوڑ کرائمہ شیعہ میں سے کسی ایک کا خلیفہ ہونا ضروری تھا یا یہ مطلب کہ ائمہ میں سے ہرایک ان لوگوں میں سے ہے جو خلافت کی صلاحیت رکھتے ہیں، پہلی بات اس لیے غلط ہے کہ احادیث نبویہ سے صراحة ً امامت قریش کا ثبوت ملتا ہے، اور اگر دوسری بات تسلیم کی جائے تو اس میں قریش کے دوسرے لوگ مساوی طور پر شریک ہیں۔ باغجواں جواب: امام وہ ہے جس کی اقتدا کی جائے اس کے دوطریقے ہیں

ا۔ پہلا یہ کہ علم و دین میں اس کی طرف رجوع کیا جائے اور اطاعت کنندہ اس بنا پر اس کی اطاعت اختیار کریے کہ وہ اللہ تعالیٰ کے اوامر واحکام اس کے بندوں تک پہنچا تا ہے تا ہم اس میں ایسی کوئی قوت نہیں ہوتی کہ کسی کواپنی اطاعت پر مجبور کر سکے۔

دوسری صورت بیہ ہے کہ وہ صاحب توت وشوکت اور ما لک سیف و سنان ہو،اورلوگوں کوطوعاً و کر ہاس کی اطاعت کرنی پڑے، آیت کریمہ" وَاُوُلِی اللّامُوِ مِنْکُمُ 'بین" اولی الام' سے اصحاب قدرت مثلاً امراء حرب اور علماء دونوں مراد لیے گئے ہیں، یہ اوصاف یوں تو چاروں ظفائے راشدین میں مکمل طور پر پائے جاتے ہیں، وہ علم وعدل اور سیف و سنان دونوں کے دھنی تھے، تاہم ان میں بھی تفاوت درجات موجود ہے، مثلاً سیدنا ابو بکر وعمر والنَّهُما، سیدنا عثمان و علی والنہ کی نسبت المل وافضل تھے، ان کے بعد سیدنا عمر بن عبدالعزیز وشلیہ کے سوا دوسرا کوئی خلیفہ ان اوصاف کا جامع نہ تھا، بعض اشخاص خلفاء وسلاطین کی نسبت علم وفضل و دین داری میں خلیفہ ان اوصاف کا جامع نہ تھا، بعض اشخاص خلفاء وسلاطین کی نسبت علم وفضل و دین داری میں نہ تھے، بعض حکومت و سلطنت میں کامل تھے، مگر علم وفضل اور تدین میں ان کووہ مقام حاصل نہ تھا۔

اگرشیعہ کے ائمہ کے متعلق بیکھا جائے کہ وہ بااقتدار بھی تھے، تو یہ غلط ہے اور وہ خود بھی اس کے مدعی نہیں تھے، اور اگر اقتدار سے محرومی کے باوصف علم و دین میں ان کی امامت کو تسلیم کیا جائے تو دوسر ہے علماء بھی اس وصف میں ان کے شریک تھے، بلکہ ان کے معاصرین میں سے بہت سے علماء ، علم وتقویٰ میں ان سے بہت آ گے تھے اس کا ثبوت بہت کہ ان کے معاصرین سے جو علمی آ ثار نقل ہوکر ہم تک پہنچ وہ ائمہ شیعہ کی علمی خدمات سے بہت زیادہ ہیں، شیعہ کے متقد مین ائمہ مثلاً علی بن مسین ان کے مبلے ابوجعفر اور ان کے بیٹے جعفر بن محمد سے بچھلمی آ ثار نقل ہوکر ہم تک پہنچ ہیں، مگر اس میں شہیں کہ ان کے معاصرین کی علمی خدمات ان پر بدر جہا فائق ہیں۔

متاخرین ائمہ شیعہ کی علمی خدمات کا دائرہ بے حد محدود ہے، بلکہ یوں کہنا چاہیے کہ وہ اس دور کے مشاہیر اصحاب علم وحدیث وفتو کی کے زمرہ میں شارہی نہیں کیے جاتے ،ان کی شان میں جومنا قب ومحاسن ذکر کیے جاتے ہیں اس سے زیادہ فضائل ان کے ہم عصر علماء کے بیان کیے جاتے ہیں، اس سے بیہ حقیقت کھل کرسامنے آتی ہے کہ ان کوعلم دین میں افضل الامت قرار دینا خلاف واقع ہے۔ دونوں صورتوں میں ائمہ شیعہ کی امامت اہل سنت کے زد یک مسلم ہے، اس کی وجہ اہل سنت کا اس بات پر اتفاق ہے کہ جو شخص بھی اللہ ورسول کی اطاعت کی دعوت دیتا اور اعمال صالحہ کی تلقین کرتا ہوتو اس کی بات مان لینی چاہیے، بنا ہریں اہل سنت اعمال صالحہ کی جانب دعوت و تبلیخ میں ائمہ شیعہ کی اطاعت کی دعوت دیتا اور اعمال صالحہ کی تقیدہ کی اطاعت کرنے سے گریز نہیں کریں گے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَجَعَلْنَا مِنْهُمُ أَئِمَةً يَهُلُونَ بِأَمْرِنَا ﴾ (سجدة: ٢٤/٣٢)
"هم نه السام مقررك عظ جوهماركم كمطابق ان كوبدايت كرت عظي "

الله تعالى نے سیدنا ابراہیم علیاً کومخاطب کر کے فرمایا:

﴿ إِنِّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا ﴾ (البقرة: ٢/ ١٢٤) "مين تجفي لوكون كا امام بناؤل كان"

سیدنا ابراہیم کی امامت کا بیمطلب ہر گزنہیں کہ آپ شمشیر بکف لوگوں سے لڑیں گے، بلکہ مقصود بیہ ہے کہ آپ اطاعت کریں یا مقصود بیہ ہے کہ اوگ آپ کی اطاعت کریں یا اس سے منحرف ہوجائیں۔

شیعہ کے امام، اہل سنت ائمہ کی طرح عزوشرف کے حامل ہیں اور اہل سنت ان باتوں میں ان کی اطاعت کرتے ہیں جن امور میں شرعاً ان کی فرما نبرداری روا ہے، شیعہ کے ائمہ کا اجلال واکرام اہل سنت کے یہاں اسی طرح ضروری ہے جس طرح ان کے مسلم ائمہ کی عزت وافز ائی مثلاً ابوبکر وعمر ، ابن مسعود، ابی بن کعب، معاذ، ابو الدرداء رش الله علی ابوبکر بن عبداللہ بن عبداللہ ، عروہ بن زبیر، قاسم بن محمد، ابوبکر بن عبدالرحمٰن ، خارجہ بن زبیر، علقمہ، اسود بن زبیر، تاسم بن محمد، ابوبکر بن عبداللہ ، ہشام بن عروہ، عبدالرحمٰن بن قاسم،

ز ہری، کیجیٰ بن سعیدانصاری ،ابوالزناد۔

علاوه ازیں امام مالک، اوزاعی، لیث بن سعد، ابوحنیفه، شافعی، احمد بن حنبل، اسحاق بن ابراہیم وغیرہم ۔

مذکورہ بالا اصحاب کی علمی حیثیت ہر گز مساوی نہیں ، بلکہ ان میں بعض اکابر کاعلمی پایہ دوسروں کی نسبت بلند تر ہے، اور ان کی شہرت کثرت علم ، قوت دلیل یا دوسر بے اوصاف کی رہین منت ہے، بنابریں اہل سنت مینہیں کہتے کہ لیجی بن سعید ، ہشام بن عروہ اور ابوالزناد ، جعفر بن محمر کی نسبت اولی بالا تباع ہیں۔

علی ہذا القیاس وہ بہ بھی نہیں کہتے کہ امام زہری، کیلی بن ابی کثیر، حماد بن ابی سلمہ، سلیمان بن بیار اور منصور بن معتمر کی اطاعت جعفر بن محمد کے والد ابوجعفر الباقر کی نسبت واجب ترہے، نہ بیہ کہ قاسم بن محمد ،عروہ بن زبیر اور سالم بن عبداللہ کی فرمانبر داری علی بن حسین کی اطاعت سے زیادہ ضروری ہے۔

اس کے عین برخلاف اہل سنت یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ ان میں سے ہر امام کی مرویات و منقولات وثوق واعتماد کے قابل ہیں <sup>1</sup> اور کتاب وسنت کی روشنی میں ان کاہر ارشاد واجب الا تباع

الم بخاری رئے لئے کی شان میں اس دعوی کے ساتھ سوءاد بی کی جسارت کی ہے کہ آپ نے اہل ہیت کی روایات نقل کرنے میں بخل سے کام لیا ہے، بدایک عظیم جسارت و سفاہت ہے، واقعہ یہ ہے کہ امام موصوف نے اس ضمن میں تساہل سے کام لیا ہے، بدایک عظیم جسارت و سفاہت ہے، واقعہ یہ ہے کہ امام موصوف نے اس ضمن میں تساہل سے کام نہیں لیا، بخلاف ازیں ان کے یہاں روایت حدیث کے شرا لکط ان راویوں میں سرے سے مفقود ہیں جو اہل ہیت سے روایات نقل کرتے ہیں بلکہ ایسی روایات جموث کا طومار ہیں اور انہوں نے اپنی کتاب کو روایات کا ذبہ سے پاک رکھنے کے التزام کو قائم رکھا ہے، صدر کتاب میں ہم امام مالک، شافعی، یزید بن ہارون، اور اعمش کے اقوال درج کر چکے ہیں کہ شیعہ وضاع وکذاب ہوتے ہیں، بے شک صدق شعار مبتدع کی روایت اہل ہیت وغیر اہل ہیت کسی سے بھی مقبول بدعت کا دائی نہ ہو، مگر شیعہ اس سے مشنی ہیں، شیعہ کی روایت اہل ہیت وغیر اہل ہیت کسی سے بھی مقبول بدعت کا دائی نہ ہو، مگر شیعہ اس سے مشنی ہیں، شیعہ کی روایت اہل ہیت وغیر اہل ہیت کسی سے بھی مقبول کی جموٹی روایات اور ان کا تاریخی اختلاف ہی کافی ہے، کیا امام بخاری سے آئیں اس بات کی توقع تھی، کی جموٹی روایات اور ان کا تاریخی اختلاف ہی کافی ہے، کیا امام بخاری سے آئیں اس بات کی توقع تھی، کیا دورہ دیے ہیں، مسلمانوں کے لئے شیعہ کی جموٹی روایات اور ان کا تاریخی اختلاف ہی کافی ہے، کیا امام بخاری سے آئیں اس بات کی توقع تھی، کیا دورہ دیوری کی کردوغ گوئی کے دھوکہ میں آ جا کیں گے۔

ہے، جب کوئی امام ایبیا فتو کی دے جو دوسرے علماء وائمہ کے خلاف ہوتو امر متنازع کو بفحوائے قرآن کریم اللّٰدورسول کی طرف لوٹایا جائے گا، بیچکم سب ائمہ کے لیے عام ہے، کوئی امام استثنائی حیثیت کا حامل نہیں ،عہدرسالت اور خلفاء راشدین کے زریں دور میں بھی مسلمان اسی برعمل پیراتھے۔ چھٹا جواب: شیعہ مصنف کی بیر بات غلط ہے، اگر اس کا مطلب بیر ہے کہ اہل سنت کے نزدیک سلاطین وملوک کی ہر جائز و ناجائز بات قابل اطاعت ہے تو بیران پرصریح بہتان ہے ،اہل سنت کےمعروف بالعلم علماء کا قول ہے، کہ اللہ کی نافر مانی میں کسی کی اطاعت نہ کی جائے ،اور نہ ایسے شخص کو امام مقرر کیا جائے ، اور اگر اس کا مقصدیہ ہے کہ طاعات وعبادات کے انجام دینے میں اہل سنت سلاطین سے طلب امداد کرتے ہیں تو اس کا جواب یہ ہے کہ اگر انہیں اس اعتبار سے امام بنانا ناروا ہے،تو خود روافص بھی اس جرم کے مرتکب ہوتے ہیں ،اس لیے کہوہ ہمیشہ کفار و فجار سے طالب امداد ہوتے اور بہت سی باتوں میں خود بھی ان کی امداد کرتے ہیں۔ • پیکوئی ڈھکی چھپی بات نہیں ہر زمان و مکان میں اس کا مشاہدہ کیا جا سکتا ہے، سب سے بڑھ کریپہ کہ خود شیعہ مصنف اور اس کے ہم نوابھی اس الزام سے بچ نہیں سکتے اس لئے کہ تا تاری کا فراور دیگرفساق و جہال ان کے اماموں کی حیثیت اختیار کر چکے ہیں۔ ساتواں جواب: شیعہ مصنف نے اپنی کتاب میں جن ائمہ کا ذکر کر کے ان کے معصوم ہونے کا دعویٰ کیا ہے وہ اس قوت وشوکت سے بہرہ ورنہ تھے جس کے ساتھ امامت وخلافت کے مقاصد حاصل ہوتے ہیں،اور نہ ہی ان کی اقتداءعبادت خداوندی اوراس کے ضروری معاونات کے

شیعه مصنف ابن المطهر کا استاد نصیر الدین طوی اس امرکی بهترین مثال ہے کہ شیعه علاء کس حد تک کفار و فجار سے طلب امداد کرتے اوران کی خدمت وخوشامد کواپنے لیے سرمایہ افتخار خیال کیا کرتے تھے، ہم قبل ازیں شیعه کی معتبر کتاب ''روضات الجنات ہص: ۵۷۸'' طبع ثانی سے نقل کر چکے ہیں کہ طوی نے جس عظیم خیانت کا ارتکاب کیا تھا شیعه اسے اپنے لیے باعث فخر سجھتے ہیں، ہلاکو خال تا تاری سے لے کر سلطان اللہ بندہ ……جس کے لیے ابن المطهر رافضی نے یہ رسوائے عالم کتاب کھی …… تک جتنے بت برست بادشاہ ہوئے ہیں شیعه علاء ان کی خدمت و استعانت کو اپنے لیے سرمایہ افتخار تصور فرمایا کرتے سے، سلطان اللہ بندہ شیعه مذہب اختیار کرنے سے قبل بت پرست تھا، موجب جیرت ہے کہ ابن المطهر رافضی کے نزدیک اس مشرک بادشاہ کا پایے سیدنا ابو بکر وغر …… جن سے بلند تر حاکم انبیاء کے بعد اس کر کے ارفضی پر پیدا ہی نہیں ہوا …… سے بڑھ کرتھا۔

حصول میں کافی تھی، ملک وسلطنت سے محروم ہونے کی بناپر نہ ہم ان کے پیچھے نماز اداکر سکتے ہیں نہ جج و جہاد میں ان کوا میر مقرر کر سکتے ہیں نہ وہ شرعی حدود قائم کرنے پر قادر ہیں اور نہ فصل خصومات کی قدرت سے بہرہ ور ہیں، ان کی مدد سے کوئی شخص لوگوں سے یا بیت المال سے اپنے حقوق وصول نہیں کر سکتا نہ ان کی بدولت رائے محفوظ رہ سکتے ہیں، یہ جملہ امور ایک صاحب اقتد ارخلیفہ کے تیان کر سکتا نہ ان کی بدولت رائے محفوظ ہوا جواجاب واعوان رکھتا ہو، شیعہ صاحب اقتد ارفیا ہو، شیعہ کے بیائمہ ان سب اوصاف سے محروم تھے بخلاف ازیں ان کے خالفین اس قدرت سے بہرہ ورشے، ظاہر ہے کہ جو شخص ایک عاجز امام سے یہ جملہ امور طلب کرے گا وہ حددرجہ جاہل وظالم شخص ہے، اور جوصاحب قدرت سے کرے گا وہ راہ حق وصواب پر گا مزن ہوگا اور دین و دنیا کی مصلحتوں کو حاصل کرلے گا ، اس کے عین برخلاف پہلا شخص دونوں قتم کے مصالح سے محروم

آ تھوال جواب: آ تھواں جواب یہ ہے کہ جملہ خلفاء سے متعلق یہ دعویٰ جھوٹ ہے کہ وہ خمور و فجور و فجور میں علاق میں محور ہا کرتے تھے،اس ضمن میں جو حکایات بیان کی جاتی ہیں وہ سب جھوٹ کا بلندہ ہیں اس محارج بیان نہیں کہ ان میں سیدنا عمر بن عبدالعزیز اور خلیفہ مہتدی علی باللہ جیسے عادل و زاہد

سے بیاک تھا۔ (البدایہ والنہایہ ، ابن کثیر: ۲۳۳/۸)۔ محب الدین الخطیب نے العواصم من القواصم:

سے بیاک تھا۔ (البدایہ والنہایہ ، ابن کثیر: ۲۳۳/۸)۔ محب الدین الخطیب نے العواصم من القواصم:

۲۲۷ ۲۲۲ کے حاشیہ براس کی تفصیلات بیان کی ہیں اور بتایا ہے کہ یزید نے اپنے تہیال کے قبیلہ قضاعہ میں پرورش پائی تھی اور اس کی والدہ میسون بنت بجدل نے یزید کوم دانہ کمالات واوصاف سے آ راستہ و پیراستہ کرنے میں سیدنا امیر معاویہ ڈوائی کا ہاتھ بٹایا تھا، شیعہ مذہب کی کتب بزید کی قباحت و مذمت سے پر ہیں یہ سب کذب و بہتان اور ظلم کے مترادف ہے اور شیعہ اس کے لیے اللہ کے حضور جواب دہ ہول گے۔

خلیفہ مہتدی باللہ عباسی (۲۲۲ ـ ۲۵۲) کی تاریخ فضائل وفواضل سے لبریز ہے، میں نے دور حاضر کے جس مورخ وادیب سے بھی خلیفہ مذکور کے محاس ومنا قب کا ذکر کیا تو اس نے لاعلمی کا اظہار کیا، حالانکہ تاریخ اسلام کاحق بیتھا کہ ایسے پاک باز خلیفہ کی سیرت وسوانح سے متعلق لوگوں کے ہاتھوں میں وسیوں تصانف ہوتیں۔

بھی تھے، مزید برآ ل بنوامیہ و بنوعباس کے اکثر خلفاء کا دامن فواحش و منکرات سے پاک تھا۔

بعض خلفاء اگر کسی گناہ میں ملوث ہو بھی جاتے تو فوراً اس سے تائب ہوجاتے ، بعض اوقات اس کی نیکیوں سے اس کی برائیاں مٹ جاتیں یا مصائب و آلام میں مبتلا ہو کر اس کے گناہ معاف کر دیئے جاتے۔

خلاصه کلام! سلاطین وملوک اعمال صالحه انجام دیتے اور برائیوں کے بھی مرتکب ہوتے تھا گر ان میں سے کوئی لا تعداد برائیوں کا ارتکاب کرتا جس کی حدید ہے کہ امت کا کوئی فرداس ضمن میں اس کا مقابلہ نہ کرسکتا تھا تو بلا شبہ اس کی نیکیاں بھی اتنی زیادہ ہوا کرتی تھیں، کہ کوئی شخص ان کا حریف نہ ہو سکتا، ان کے اعمال صالحہ کا دائرہ خاصا وسیع تھا، مثلاً امر بالمعروف، نہی عن المنکر، اقامتِ حدود، جہاد فی سبیل اللہ، اداء حقوق، دفع ظلم اور اقامت عدل وغیرہ۔

ہم خلفاء کو گنا ہوں سے مبرا قرار نہیں دیتے ، البتہ یہ کہتے ہیں کہ خلفاء یا عوام سے ظلم و معاصی کے صدور کا یہ مطلب ہر گزنہیں کہ ان کا دامن نیکیوں سے بالکل خالی ہوتا ہے، اہل سنت یہ بھی نہیں کہتے کہ جملہ امور میں خلفاء کی موافقت ضروری ہے، بلکہ اطاعت صرف نیک اعمال میں ضروری ہے،

<sup>•</sup> بنوامیہ و بنوعباس کی تاریخ قلم بند کرنے اور ان کی روایات و اخبار کی تشہیر کرنے والے مصنفین شیعہ یا شعو بیہ تھے، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ انہوں نے امت مسلمہ کی تاریخ کو بگاڑ کر اس کے محاسن کو معائب میں بدل دیا، ذہین طبقہ اگر اسلامی تاریخ کے درس ومطالعہ کی طرف متوجہ ہوکر اس کی اصلاح کے لیے کوشاں ہوتو تھوڑی ہی مدت میں ان کثیر تحریفات کی اصلاح ہوسکتی ہے۔

عیں مسلم فضلاء و مصنفین کی تو جہات سامیہ کواس حقیقت کی جانب مبذول کرانا چاہتا ہوں کہ شیعہ بشر کو بشرنہیں سمجھتے ، ان کی رائے میں یا تو انسان فرشتوں کی طرح معصوم ہوتا ہے، بلکہ ان سے بھی بالاتر یا ابلیس کی طرح ملعون بلکہ اس سے بھی گیا گزرا ہوتا ہے، یہی وجہ ہے کہ انہوں نے بعض انسانوں کو جو نبی بھی نہ تھے معصوم قرار دیا اور مسلمانوں کے خلفاء و حکام اور داعیان حق کے خلاف ازراہ بغض وعداوت کذب و دروغ کا طومار جمع کر دیا، ان اصحاب خیر و برکت کا سلسلہ سیدنا ابو بکر وغمر سے شروع ہوکر راقم السطور محبّ الدین الخطیب تک پہنچ جاتا ہے، اگر وہ ایسانہ کرتے تو وہ شیعہ نہ ہوتے اور اس لقب کو ہمیشہ کے لیے کھو دیتے ، اس لئے کہ تشیع نام ہے تخریب و تعصب کا اور بس! ونعوذ باللہ من التعصب ''آمین یا رب العالمین'

معصیت میں نہیں، جو محص طاعات وعبادات میں کسی دوسر ہے کے ساتھ شریک ہواورا عمال قبیحہ میں اس سے کنارہ کش رہے تو اسے کوئی ضرر لاحق نہیں ہوتا، مثلاً کوئی شخص لوگوں کے ساتھ فریضہ جج ادا کرنے کے لیے جائے اور ان کے ساتھ وقوف وطواف انجام دیو کسی حاجی کے گناہ گار ہونے سے اسے کوئی نقصان نہیں پہنچ گا، بعینہ اسی طرح اگر کوئی شخص جعہ و جماعت یا کسی علمی مجلس یا غروہ میں شریک ہواور اس کے رفقاء میں سے کوئی شخص متعدد گناہ کر چکا ہوتو اسے اس کے گناہوں کی وجہ سے کوئی ضرر لاحق نہیں ہوگا، حاصل کلام پیر کہ خلفاء اس شمن میں دوسروں لوگوں کے ساتھ مساوی ہیں کہ طاعات میں ان کی موافقت کی جائے، اور معصیت میں ان کے ساتھ اشتراک کرنے سے اجتناب کیا جائے، اہل بیت کا برتاؤ بھی دوسر ہے کے ساتھ اسی قدم کا تھا، جو نیک کاموں میں ان کی اطاعت کرے گا دور جو سابھین اولین و جمہور اہل علم سے اظہار براء ت کرکے کاموں میں ان کی سرائیا ہے گا۔ اطاعت کرے گا دور جو سابھین کا ساتھ دے گا ۔ جیسا کہ شیعہ کا طرز عمل ہے سستو وہ اپنے گا۔ کفار ومنافقین کا ساتھ دے گا ۔ جیسا کہ شیعہ کا طرز عمل ہے سبہ وہ وہ دور ہواور جس سے لوگوں کی برایا جائے۔ بہ بودو مصلحت کی شیرازہ بندی ہوجائے، مزید برآں خلیفہ میں درج ذیل اوصاف کا پایا جانا ہے جبود ومسلحت کی شیرازہ بندی ہوجائے، مزید برآں خلیفہ میں درج ذیل اوصاف کا پایا جانا ہے حدنا گزیر ہے۔

- ا۔ خلیفہ کی وجہ سے راستوں میں امن وامان کا دور دورہ ہو۔
  - ۲۔ شرعی حدود قائم کرنے برقا در ہو۔

    - ہے۔ تشمن کے خلاف جہاد کر سکتا ہو۔
  - ۵۔ دوسرول کے حقوق حاصل کرنے پر قادر ہو۔

مقام حیرت و استعجاب ہے کہ شیعہ جس امام معصوم کے دعوے دار ہیں وہ سرے سے اس دنیا میں موجود ہی نہیں، گویا شیعہ باطن میں جس امام کے دعوے دار ہیں وہ معدوم ہے اور بظاہر جن کوامام مانتے ہیں وہ کافر وظالم ہیں (مثلاً تا تاری کافر) اس کے عین برخلاف اہل سنت کے امام ظلم وگناہ کے مرتکب ہونے کے باوصف شیعہ کے ان ظاہری ائمہ سے بدر جہا بہتر ہیں جن پروہ اعتاد کرتے ہیں اور اس امام سے بھی بڑھ کر ہیں جو بے حقیقت اور معدوم ہے، جہاں تک باقی ائمہ کا تعلق ہے وہ فریقین میں موجود ہیں اور وہ اسیخ اسینے اکابر کی اطاعت کرتے ہیں، ظاہر ہے کہ فریقین کے ائمہ کی اطاعت

کرنے والا اس شخص سے بہتر ہے جوصرف ایک ہی فریق کے اماموں کا اطاعت گز ار ہو،اس لیے کہ روایت و درایت کا نام علم ہے اوراس میں جس قدر بھی علاء ہوں گے اوران میں باہم اتفاق واتحادیایا جائے گا تو وہ اولی بالا تباع ہوگا، شیعہ کے یہاں جو خیر بھی موجود ہے اہل سنت اس میں برابر کے شریک ہیں،مگر جوخیراہل سنت کے یہاں یائی جاتی ہوشیعہاسے حاصل کرنے کے لیے تیار نہیں۔ دسوال جواب: یہ ہے کہ رافضی نے جو دلیل پیش کی ہے اہل سنت اس پر شدید معارضہ کر سکتے ہیں اور کہہ سکتے ہیں کہ سعید بن مسیّب، علقمہ، اسود، حسن بصری، عطا بن ابی رباح، محمد بن سیرین، مطرف، مکول، قاسم بن مجمد، عروه بن زبیر، سالم بن عبدالله اور دیگر تابعین و تبع تابعین (ﷺ) سب ائمہ دین میں شار ہوتے ہیں ، ان کے ساتھ ساتھ علی بن حسین اور ان کا فرزند نیز جعفر بن محمد وغیرہم بھی کیساں طور پر اہل سنت کے اماموں میں شامل ہیں ، قصہ مختصر! شیعہ علم وز مدسے بہرہ ورجس امام کی بھی اطاعت کرتے ہیں اہل سنت اس میں ان کے ساتھ برابر کے شریک ہیں ،اوراس کے پہلو بہ بہلواینے ائمہ کے بھی تابع فرمان ہیں جوعلم وزید میں شیعہ کے اماموں سے بڑھ کرتھے، بفرض محال اگر اہل سنت نے معاصی کا ارتکاب کرنے والے کسی شخص کوامام بنانے کی غلطی کاار تکاب کیا تو شیعہ نے اس سے بھی بدتر شخص کوامام مقرر کرلیا، اس سے بیرحقیقت واضح ہوئی کہ اہل سنت نے ظالم خلفاء کی اطاعت صرف ان باتوں میں کی تھی ، جوظلم ومعصیت نتھیں ، بنابریں اہل سنت بہر کیف روافض سے افضل ہوئے۔ گیار ہواں جواب: شیعہ مصنف کا بیرقول کہ'' اللہ تعالیٰ ہمارے اور اہل سنت کے درمیان فیصلہ

فرمائے گا۔''

ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ دلائل و براہین کی بنا پراللہ تعالیٰ نے بیہ فیصلہ دنیا ہی میں کر دیاہے، مزید برآں اہل سنت قوت وشوکت کے اعتبار سے بھی ہمیشہ شیعہ برغالب رہتے ہیں گویا اہل سنت كابيغلبه دو گونه ب:

- ا۔ حجت وہر ہان کے اعتبار سے
- ۲۔ سیف وسنان کے بل بوتے ہر،جس طرح رسول اللّٰد کا دین باقی ادبیان کے مقابلہ میں غالب ہوا تھا۔ الله تعالیٰ فرماتے ہیں:
  - ﴿ هُوَ الَّذِي اَرْسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدِي وَدِينِ الْحَقِّ لِيُظْهِرَهُ عَلَى

اللَّيْنِ كُلِّهِ ﴾ (سورهٔ توبة: ٩/ ٣٣، صف: ٩/٦١) فتح: ٢٨/٤٨) "دوه الله كي ذات هجس نے اپنے رسول كو مدايت دے كرمبعوث كيا تا كه اسے تمام اديان برغالب كردے۔'

یہ نا قابل انکار صدافت ہے کہ اہل سنت کے عقائد وافکار کا حامل شخص دلیل و برہان کی بنا پر شیعہ پر غالب آئے گا جس طرح دین اسلام باقی ادیان و فدا ہب کے مقابلہ میں غالب رہا، یہ امر مختاج بیان نہیں کہ دیگر ادیان و فدا ہب پر دین اسلام کو جو غلبہ حاصل ہوا وہ اہل سنت کی وجہ سے ہوا، دین اسلام کو جو غلبہ کامل خلفاء ثلاثہ کے عہد سعادت مہد میں حاصل ہوا، وہ دوسر ہے کسی دین کو نصیب نہ ہوسکا سیدناعلی ڈگائیڈا گرچہ خلفائے راشدین میں شامل ہیں اور سابقین اولین میں شار ہوتے ہیں مگر آپ کے عہد خلافت میں اسلام کو یہ غلبہ حاصل نہ ہوسکا۔ ع

بخلاف ازیں فتنہ پر دازی کی وجہ سے اہل اسلام کا شیرازہ بکھر گیا اور اعداء دین مثلاً کفار، نصاری و مجوس مختلف دیار وامصار میں اسلامی مما لک کوللچائی ہوئی نظروں سے دیکھنے لگ گئے، سید ناعلی کے بعد اہل سنت کے سوانہ کوئی اہل علم باقی رہا اور نہ غازی و مجاہد جن کی بدولت اسلام کوغلبہ نصیب ہوتا، روافض کا بیرحال تھا کہ یا تو اعداء ® اسلام کا ساتھ دیتے یا غیر جانب دار رہتے گاس میں شبہ

<sup>•</sup> یہ حقیقت ہے کہ خلفاء ثلاثہ کے بعد اموی خلافت کے زمانہ میں شرق وغرب اور یورپ میں اسلامی دعوت کو جوفر وغ حاصل ہواوہ اموی خلفا کی مساعی جمیلہ کا رہین منت ہے۔

سیدناعلی کی خلافت میں اسلامی دعوت کے ناکام ہونے کے ذمہ داروہ شیعہ تھے، جوآ خرکار کئی حصوں میں بٹ گئے، ان میں سے بعض آپ کے موافق اور بعض مخالف ہوگئے، آپ کے معاصر شیعہ پر مقابلةً متاخرین شیعہ کی نسبت کم ذمہ داری عائد ہوتی ہے، متاخرین شیعہ نے اسلام کو ایک نئے سانچہ میں دھالئے کی فدموم سعی کی تھی اور اس کی ظاہری صورت کو اس طرح مسنح کر کے رکھ دیا تھا کہ وہ اسلام کے سوا کچھاور معلوم دیتا تھا۔

چنانچہ جب ہلاکو خال نے یا جوج ما جوج (تا تاری فوج) کی مدد سے بغداد پر حملہ کیا تو شیعہ نے نصیر العلقمی کی قیادت میں کفار کا ساتھ دیا۔

اس کی دلیل ہے ہے کہ تا تاریوں نے جب بلا داسلامیہ پر جملہ کیا تو شیعہ اس میں غیر جانب داررہے، پھر
صلیبی جنگوں کے زمانہ میں بھی روافض نے یہی کر دار ادا کیا اور شیخ الاسلام ابن تیمیه رشماللیہ ان واقعات
کے بینی شامد تھے۔

نہیں کہاللہ تعالی بروز قیامت سابقین اولین مہاجرین وانصاراوران کےاعداء کے درمیان اسی طرح فیصلہ فر مائے گا جس طرح اہل اسلام اور کفار کے مابین فیصلہ صا در کرے گا۔

بارھواں جواب: ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ آخرکس کے ظلم سے تم آہ وفریاد کررہے ہو....؟ اگر شیعہ کہیں کہ ابو بکر وعمر والٹی نے سیدناعلی والٹی پر مظالم ڈھائے تھے اور ہم ان کے ظلم سے فریاد کے خواہاں ہیں، تو ہم جواباً کہیں گے کہ اس دعوی کا حق سیدناعلی والٹی کو پہنچا تھا، اور آپ سیدنا ابو بکر وعمر کی طرح وفات یا جیکے ہیں، ظاہر ہے کہ یہ معاملہ اہل سنت و شیعہ سے متعلق نہیں سوائے اس کے کہ تن کی وضاحت کر کے اہل حق کی امداد کی جائے۔

ہم دلائل قاہرہ کی روشنی میں بیصدافت واضح کر سکتے ہیں کہاس امت میں سیدنا ابوبکر وعمر سے بڑھ کر نہ کوئی عدل وانصاف کے تقاضوں پڑمل کر سکا اور نظلم سے کنارہ <sup>●</sup> کش رہا، ہم آ گے چل کر بیدھ تھت واضح کریں گے کہ سیدناعلی کا بیعقیدہ نہ تھا کہ صرف آپ ہی امامت وخلافت کے منصب پر فائز ہیں اور سیدنا ابوبکر وعمر کو بیم مرتبہ حاصل نہ تھا۔

اگر شیعه کہیں کہ ہم ان ملوک وسلاطین کے ظلم سے داد رسی چاہتے ہیں جنہوں نے ائمہ شیعہ کو امامت وخلافت کے حقوق سے محروم رکھا تو ہم ان سے دریافت کریں گے کہ کیا ائمہ شیعہ نے خلافت کا مطالبہ کیا تھا؟ یا وہ یہ عقیدہ رکھتے تھے کہ وہ معصوم امام ہیں؟ بیان پرصرت کے بہتان ہے، بہر کیف! پہ

الکہ یوں کہنا چاہیے کہ تا ہنوز اور تا قیام قیامت ایسا شخص پیدا ہی نہیں ہوگا، مزید ہے کہ سب سے بڑا ظالم تو وہ ہے جو الو بکر وعمر بھا سے ظلم و تعدی کا شاکی ہے، بلکہ بالفاظ شیخ تر وہ حد درجہ کو تاہ فہم اور انسانیت کے اوصاف کمال سے بیگا نہ ہے، ابو بکر وعمر کے خلاف بغض وعداوت رکھنے والا ان کی ذات میں اس دین کے سوا اور کوئی نقص وعیب نہیں پائے گا، جس نے انہیں انسانی کمالات کی آخری منزل تک پہنچا دیا، ایسا شخص دراصل اس دین کا دیمن ہے جس کی پیروی کا فخر ابو بکر وعمر کو حاصل تھا، اور جس کی امانتوں کے وہ اس کرہ ارضی پر سب سے بڑے امین تھے، تاہم ہم ان کو معصوم قرار نہیں دیتے، معصوم ہونا خاصہ انہیاء ہے، البتہ یہ کہنے میں ہمیں کوئی باک نہیں کہ ابو بکر وعمر ڈاٹھ رسول اللہ علی انہیں فراموش نہیں فراموش نہیں افضل وا کمل تھے، سیدناعلی نے جو کلمات کو فہ کے منبر پر ارشاد فرمائے تھے تاریخی اسلام انہیں فراموش نہیں افضل وا کمل تھے، سیدناعلی نے جو کلمات کو فہ کے منبر پر ارشاد فرمائے تھے تاریخی اسلام انہیں فراموش نہیں۔ '' افضل وا کمل تھے، سیدناعلی نے جو کلمات کو فہ کے منبر پر ارشاد فرمائے تھے تاریخی اسلام انہیں فراموش نہیں۔ '' افضل وا کمل تھے، منہیں فرمایا تھا کہ''جو تھی جھے ابو بکر وعمر کے مقابلہ میں افضل قرار دے گا میں اس پر مفتری کی حد کی ہوں گاؤں گا۔''

ہو یا جھوٹ اللہ تعالیٰ بروز قیامت اس کا فیصلہ فر مائیں گے۔

قرآن كريم ميں فرمايا:

﴿ أَنْتَ تَحُكُمُ بَيْنَ عِبَادِكَ فِيمَا كَانُوا فِيهِ يَخْتَلِفُونَ ﴾

(زمر:۳۹/۲۹)

''تو اپنے بندوں کے درمیان ان باتوں کا فیصلہ کرے گا جن میں وہ اختلاف کرتے ہیں۔''

اورا گروہ ان ملوک وسلاطین کے ظلم سے دادرسی چاہتے ہیں جن کے ساتھ وہ کسی ولایت یا مال کے بارے میں برسر جدل ونزاع تھے تو اس میں شبہیں کہ اللہ تعالیٰ بروز قیامت سب متنازع فریقین کے بارے میں بین فیصلہ فرمائے گا،ان میں شیعہ کی کیا خصوصیت ہے۔

خود شیعہ کے مختلف فرقوں میں جو تنازعات پائے جاتے ہیں وہ اہل سنت کے باہمی اختلافات سے کہیں زیادہ ہیں، بنو ہیں، بنو ہاشم بھی باہم برسر پیکاررہ چکے ہیں، بنوحسن و بنوحسین کے مابین اسی قسم کی لڑائیاں ہو چکی ہیں، جو آج کل ان جیسے دوسر بوگوں میں بیا ہیں، پچھلے زمانوں میں بعض بنی ہاشم اور دوسر بوگوں کے درمیان جومعر کے بیا ہوئے وہ ان لڑائیوں کی نسبت بہت زیادہ تھے، جو ابتدائی ایام میں بنوامیہ اور بنو ہاشم کے مابین ہوئیں۔

• بنوامیہ و بنو ہاشم کے مابین جس طرح اختلافات پائے جاتے تھے بعینہ اسی طرح محبت و مؤ دت اور قرابت داری کے روابط بھی موجود تھے، اگر کوئی مورخ ایسے تاریخ حقائق جمع کرنے کی زحمت گوارا کرے جن سے معلوم ہوتا ہے کہ ان دونوں خاندانوں میں کس حد تک الفت و محبت کے علائق موجود تھے، اوران سے کیا ثمرات ظہور میں آئے اور پھران واقعات کواسانید سمیت کسی کتاب میں جمع کرنے کا النزام کرے تو یہ حقیقت منصۂ شہود پر جلوہ گر ہوگی کہ فریقین میں محبت کے جذبات واحساسات اصلی و بائدار تھے اوراختلافات ہنگامی و عارضی۔

خالد بن بزید بن معاویہ نے ایک مرتبہ حجاج بن یوسف کی ایک غلطی کی تھیجے کرتے ہوئے لکھا تھا: '' قریش باہم لڑتے جھگڑتے ہیں جب اللہ تعالی صاحب حق کوحق عطا کر دیں گے تو ان کے تعلقات اور لاتعلقی ،عقل و دانش اور شرافت و فضیلت کی بنا پر ہوگی۔''

خالد بن یزید کا مطلب بیہ ہے کہ قریش میں سے جولوگ باہم خاندانی علائق وروابط کو قائم رکھیں گے وہ ان مراسم کوتوڑنے والوں کی نسبت فہم وفراست اور فضل و شرف میں بڑھ کر ہوں گے بنو ہاشم و بنوامیہ اس کی وجہ نسبی شرافت نہیں بلکہ اس لیے کہ سب سے بہتر زمانہ وہ تھا جس میں رسول الله عَلَّا اللّٰهِ عَلَّا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَا اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَيْهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَلَى اللّٰهِ عَلَى اللّٰهُ اللّٰهُ عَلَى اللّٰهُ عَل

دونوں اس حقیقت ہے آگاہ تھے اور اس کے قدر شناس تھے، بخلاف ازیں شیعہ اس سے نابلد محض ہیں اور ان کی راہ بنو ہاشم و بنوامیہ دونوں سے الگ ہے۔

شیعہ کا مقصد وحید فتنہ پروری اور اسلامی حقائق کے خلاف بغض وعنادگی آگ کو ہوا دینا ہے اور بس۔
راقم السطور نے جمادی الاولی ۱۵ ساچ میں مجلّہ الفتح کے شارہ: ۸۳ مس ۲، کے میں قریش کی اس قدیم عادت کا ذکر کیا تھا کہ بعض اوقات وہ عداوت کے باوجود بھی الفت و محبت کا اظہار کرنے سے نہیں انچکیاتے، اس مضمون کا محرک یہ ہوا کہ جب امام ضحیا فی فوت ہو گئے تو یمن کے امام کی بن حمید الدین نے ان کی وفات پر ایک دلدوز مرشہ لکھا، حالا نکہ عثانی حکومت کے عہد میں یہ دونوں مدعی امامت ہونے کی بنا پرعرصہ دراز تک ایک دوسرے کے خلاف برسر پیکار رہے تھے، قریش کے علماء میں بھی اظہار مودت کی بیرسم جاری رہی ، جب تک کرہ ارضی پرقریش کے ایسے علماء بقید حیات ہیں جو اسلامی اخلاق و آداب سے بہرہ ور بیں الفت و محبت کے بیمراسم باقی رہیں گے، اگر چہ فقنہ پرورلوگ ان باتوں کو پسند نہیں کر جی کے تیمراسم باقی رہیں گے، اگر چہ فقنہ پرورلوگ ان باتوں کو پسند

اس کے برعکس آئندہ زمانوں میں شرکا غلبہ ہو گیا۔

اگرشیعہ ان دین دار اور بے ضرر علاء دین کے ہاتھوں فریاد کنال ہیں، جنہوں نے کسی پرظم کیا مداد کے مرتکب ہوئے، بجزاس کے کہوہ حق بات کو بدلائل قاہرہ واضح کر دیتے ہیں تو یہ بڑی غلط بات ہے، کوئی احمق شخص ہی اس بات میں شک وشبہ کا اظہار کرے گا کہ امام مالک، اوزاعی، بوری ، البوحنیفہ، لیف بن سعد، شافعی ، احمہ، اسمحل ( المجنوبی اور دیگر محد ثین کو ہشام بن حکم و ہشام بن سالم اور ان کے ہم نوار وافض کے ہم پلیہ ہیں، یہ انتہائی ظلم ہے، اسی طرح جوشخص ہے کہ کہ مسکلہ نقد ریکا اور ان کے ہم نوار وافض کے ہم پلیہ ہیں، یہ انتہائی ظلم ہونا کسی طرح جوشخص ہے کہ کہ مسکلہ نقد ریکا انکار کرنے والے شیعہ مشلاً انتعمی ، کراجکی اور ان کے نظائر وامثال معتز لی علاء مثلاً ابوعلی ، ابو ہاشم ، قاضی عبد البحبار اور ابو حسین بصری کے ہم رتبہ ہیں اس کا ظالم ہونا کسی شک وشبہ سے بالا ہے، یہ معتز لہ کے عبد البحب سے مجمد بن ہیضم اور قاضی ابو بکر بن الطبیب اور حدیث و فقہ اور تصوف کے علاء مثلاً ابو حامد اسٹر ائنی ، ابوزید مروزیی ، ابوعبد اللہ بن الطبیب اور حدیث و فقہ اور تصوف کے علاء مثلاً ابو حامد اسٹر ائنی ، ابوزید مروزیی ، ابوعبد اللہ بن المور بین میمون ، ابوالحسین قروینی ، ابومجہ بن ابوعبد الرحمٰن ابور عبد العزیز ، ابو بکر رازی ، ابوالحسین قروینی ، ابومجہ بن ابوعبد اللہ بن مندہ ، ابوالحسین قروینی ، ابو عبد الرحمٰن ابور عبد العرب من مندہ ، ابوالحسین میمون ، ابوطالب کمی ، ابوعبد الرحمٰن السلمی وغیر ہم ۔

تحقیق کرنے پر بیہ حقیقت آشکار ہوتی ہے کہ اہل سنت کے مختلف و متعدد فرقوں میں سے ہر فرقہ شیعہ کی نسبت علم و عدل سے قریب تر اور ظلم وجہل سے بعید تر ہے، بفرض محال اگر اہل سنت کے کس فرقہ نے ظالم کی اعانت کا ارتکاب کیا ہے تو شیعہ اس جرم کے ارتکاب میں ان سے دوقدم آگے ہی ہوں گے اور اگر شیعہ نے بھی ظلم و تعدی سے اجتناب کیا ہے تو اہل سنت اس میدان میں بھی کئی قدم آگے ہوں گے اور اگر شیعہ نے بھی مشاہدہ پر بہنی ہے اور اس میں ذرہ بھر مبالغہ نہیں ، یہ حقیقت ہے کہ اسلامی فرقوں میں شیعہ سے زیادہ جھوٹا اور زیادہ ظالم و جاہل دوسرا کوئی فرقہ نہیں ، لطف یہ ہے کہ شیعہ کے فرقوں میں شیعہ سے زیادہ جھوٹا اور زیادہ ظالم و جاہل دوسرا کوئی فرقہ نہیں ، لطف یہ ہے کہ شیعہ کے

سی بہلی جنگ عظیم سے قبل ایک شیعہ عالم شیخ محمد حسین کا شف الغطا، نامی قاہرہ واردہوئے، وہ ان دنوں میری طرح بالکل نو جوان تھے، ہمارا مکتب ان دنوں عبدالعزیز روڈ پر واقع تھا، شیخ موصوف روزانہ ہمارے مدرسہ میں آتے اور عثانی ترکول کی مذمت میں جواشعار کہتے وہ مجھے سنایا کرتے تھے، اس ضمن میں شیخ موصوف نے ایک طویل قصیدنظم کیا تھا اسی دوران وہ ہمارے اسا تذہ شیخ طاہر الجزائری اور احمد تیمور پاشا سے بھی متعارف ہو گئے، استاذ محترم شیخ احمد پاشا نے ہمیں ایک روز اپنے گھر بلایا، دوران گفتگو شیخ

شيوخ وعلماء نے خوداس بات كااعتراف كياہے وہ كھتے ہيں:

''اے گروہ اہل سنت! تم میں جوان مردی کے آثار پائے جاتے ہیں، تم پر قابو پانے کی صورت میں ہم تم سے ہرگز وہ سلوک نہیں کر سکتے جوتم عندالقدرت ہم سے روار کھتے ہو۔' تیرھوال جواب: شیعہ نے جس شعر کو پسند کیا اور اس سے استشہاد کیا ہے وہ اس کے ناظم کی جہالت کا مظہر ہے، اہل سنت اس بات کو تسلیم کرتے ہیں:'' دَوای جَدُّهُمُ عَنُ جِبُرِیُلَ عَنِ الْبَادِی''اس سے بڑھ کر اہل سنت اقوال رسول پر بلا تو قف عمل پیرا ہوتے ہیں اور یہ دریافت کرنے کی مطلقاً ضرورت نہیں سجھتے کہ رسول اللہ نے وہ قول کہاں سے اخذ کیا، اس کی وجہ یہ ہے کہ اہل سنت رسول اللہ نے وہ قول کہاں سے اخذ کیا، اس کی وجہ یہ ہے کہ اہل سنت رسول اللہ کو معصوم سجھتے ہیں۔

کاشف الغطاء نے شیعہ ادباء، شعراء اور موزعین کی مدح وتوصیف پر کھل کربات جیت کی اوراس پر نخر کا اظہار کیا کہ شیعہ ادباء کی تعداد اہل سنت کے علماء وادباء کی نسبت بہت زیادہ ہے۔ اس کے جواب میں شنخ طاہر نے فرمایا:

''فخر کا انحصار مورضین وا دباء کی اکثریت پنہیں، بلکہ اس بات پر ہے کہ کون کس حد تک خلوص دل سے حق کا ساتھ دیتا ہے، اور اس صورت میں بھی حق کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑتا، جب وہ اس کے اپنے فرقہ کے خلاف ہو، ہم نے مختلف فرقوں کے علاء کی سیرت وسوائح کا بغور مطالعہ کیا ہے اور اس نتیجہ پر پنچے ہیں کہ بنا بر تعصب حق کی مخالفت کرنے والے زیادہ ترشیعہ فرقہ کیا ہے اور اس نتیجہ پر پنچے ہیں کہ بنا پر تعمیں نے محسوں کیا ہے کہ ہر شیعہ ادبیب ومورخ کے لیے بیہ بات ایک فریضہ کی حد تک ضروری ہے کہ وہ ایک الیم موضوع حدیث یا مصنوعی واقعہ اختراع بات ایک فریضہ کی حد تک ضروری ہے کہ وہ ایک الیم موضوع حدیث یا مصنوعی واقعہ اختراع کرے جو اس کے پیش رو و علاء میں سے سی نے بھی وضع نہ کیا ہو، جب ہم متقد مین کی تصانیف د کیھتے ہیں تو اس واقعہ کا کوئی نشان ان میں نہیں پاتے سابقین اولین اورسلف صالحین سے متعلق ایسے واقعات گھڑ نا جن سے ان کی پاکیزہ زندگی داغ دار ہوتی ہواور ایسے واقعات گھڑ نے والے کی موت کے بعد بھی جہلاء ان کوچے سمجھ کرنقل و بیان کرتے رہیں، روافض کے گھڑ نے والے کی موت کے بعد بھی جہلاء ان کوچے سمجھ کرنقل و بیان کرتے رہیں، روافض کے خرد کی دعوت دیتے رہے کہ فضیلت کا انحصار حق کی طلب و تحقیق اور تناز عات میں صرف اسی بات کی دعوت دیتے رہے کہ فضیلت کا انحصار حق کی طلب و تحقیق اور تناز عات میں انہیں جوان اوصاف سے موصوف ہو۔'' رمحیہ اللہ بن انطیب )

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

قرآن كريم ميں ارشاد ہوتا ہے:

# ﴿ وَمَا يَنْطِقُ عَنِ الْهَوٰى إِنْ هُوَ إِلَّا وَحْيٌ يُّوٰحَى ﴾

(سوره النجم: ۵۳/۵۳، ٤)

''وہ اپنی مرضی سے ہیں بولتا ، بلکہ وہ تو وحی ہے جو آپ کی جانب بھیجی جاتی ہے۔''

اہل سنت کو اہل سنت کہا ہی اس لیے جاتا ہے کہ وہ سنت کی پیروی کرتے ہیں ، یہ بات ضرور ہے کہ سنت کے اثبات کے لیے ثقہ راویوں کی ضرورت ہے قطع نظر اس سے کہ روایت کرنے والاسیدنا علی کی اولا د میں سے ہو یا کوئی اور شخص صرف اتنی بات ہر گز کافی نہیں کہ کوئی روایت محض " عَنُ جِبُرِیْلَ عَنِ الْبَادِی " کے بل ہوتے پر بلاتحقیق مان کی جائے۔

یہ بات محتاج بیان نہیں کہ امام مالک، شافعی اور احمد بن صنبل ایک است صرف اس لیے جمت مانی جاتی ہے کہ وہ اپنے اقوال کو نبی کریم علی ایک کی جانب منسوب کرتے ہیں ورندان کے اپنے اقوال کسی درجہ میں بھی جمت نہیں، حالانکہ بیا ائمہ احادیث نبویہ سے بخوبی آگاہ تھے اور ان کی معرفت و اتباع میں ان کا اجتہادی وصواب پر بنی ہے، ورنہ ائمہ کی اتباع کی کوئی ضرورت نہ تھی، جس طرح مذکورہ ائمہ احادیث کی روایت کرتے ہیں، اسی طرح دوسر بوگ بھی اس ضمن میں ان سے پیھے نہیں اور اگر ائمہ مسائل کا جواب دیتے ہیں تو دوسروں کو بھی یہ شرف حاصل ہے، بایں ہمہ اہل سنت کے نزد یک ان میں سے کوئی بھی معصوم نہیں، اور کسی کا قول بھی واجب الا تباع نہیں۔

بخلاف ازیں ائمہ کے مابین جب بھی کسی بات میں تنازع بیا ہوگا تو اہل سنت اسے اللہ ورسول کے احکام کی جانب لوٹائیں گے، اگر بچشم خوداس کا مشاہدہ کرنا چاہیں تو اپنے زمانہ کے محدثین وفقہاء کود کھے لیں، سے بات تجربہ سے ثابت ہے کہ شیعہ علاء کی اکثریت حافظ قر آن نہیں ہوتی ، اور حدیث نبوی سے بھی انہیں ہوتی معمولی لگاؤ ہوتا ہے، کتاب وسنت کے مفہوم ومعنی سے وہ بالکل بے گانہ ہوتے ہیں۔ lacktree

• مجھے دور حاضر کے سب سے بڑے ہاشمی بادشاہ کی معیت و رفاقت میں کچھ عرصہ بسر کرنے کی سعادت حاصل ہو چکی ہے، چنانچہ میں شوال ۱۳۳۳ھ تا شعبان ۱۳۳۷ھ اس کی صحبت میں رہااور مجلّہ الزہراء مورخہ مار بچے الاول ۱۹۳۳ھ و ۱۹۰۔ ۲۰۰۰) میں سلطان مذکور کے فضائل و نقائص سے متعلق ایک بھر پور مضمون کھا رسالہ مذکور کے صفحہ ۱۹۹ پر لکھا ہے۔

" ہاشی بادشاہ نے ایک مرتبہ وہابیہ کی مذمت کرتے ہوئے ان پر بیا تہام لگایا کہ وہ رسول الله سَالَیْمَا کُی تو ہین کرتے ہیں، اس کی قباحت واضح کرنے کے لیے اس نے قرآن کریم کی بیآ یت تلاوت کی: " لَقَدُ جَاءَ باقى ر باشيعه شاعر كابي قول كه "رواى جَدُّنا عَن جِبُرِيل عَنِ الْبَادِئ"

ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ ائمہ اربعہ تمہار نے نانا کی روایات کو شیعہ سے بہتر جانے ہیں، اور شیعہ بھی احادیث کے بارے میں ان کی طرف رجوع کرتے ہیں جب متقد مین ومتاخرین بنی ہاشم، احادیث رسول بنی ہاشم کے علاوہ دوسر بے لوگوں سے حاصل کرتے ہیں تو بیاس بات کی کھلی علامت ہے کہ بنی ہاشم دوسروں سے زیادہ علم نہیں رکھتے۔

اب سوال بیہ پیدا ہوتا ہے کہ لوگ کس کی اقتدا کریں اور کس سے استفادہ کریں؟ آیا ان لوگوں سے اخذ واستفادہ کریں جوعلم سے آگاہ ہیں یا ان لوگوں سے جواس سے قطعی نابلد ہیں؟ اس میں شبہ نہیں کہ علماء ہی انبیاء کے وارث ہیں اور انبیاء نے درہم و دینار کاور نہ نہیں چھوڑ ابلکہ اپنے بیچھے علم

كُمْ رَسُولٌ مِّنُ اَنْفُسِكُمْ عَزِينٌ عَلَيْهِ مَا عَنِتُّمُ "

سلطان نے''عزیز''کے لفظ پر وقف کیا اور بتایا کہ''علیہ' کی ضمیر اللہ تعالیٰ کی طرف راجع ہے،عزیز کے معنی بیہ بیان کیا کہ نبی سکا ٹیڈ اللہ تعالیٰ کے نزدیک عالی مرتبت ہیں، کتاب وسنت کے فہم وادراک سے متعلق ہاشمی بادشاہ کا مبلغ علم صرف اس حد تک تھا، یہ میرا ذاتی مشاہدہ ہے، اور شیخ الاسلام ابن تیمیہ کے بیان کا مؤید ہے۔

تاہم شخ الاسلام ابن تیسہ کا میہ مطلب ہر گرنہیں کہ ہر ہاشی فہم قرآن وسنت سے بے گانہ ہوتا ہے صرف میہ کہنا چاہتے ہیں کہ مضل ہاشی ہونے کا میہ مطلب نہیں کہ قرآن و حدیث کا علم اس کی ذات یا اس کے اقارب میں محصور ہو کررہ گیا ہے، الہذا اس کی خاطر ائمہ اربعہ کے اقوال کو نظر انداز کر دینا چاہئے ، جیسا کہ جاہل رافضی شاعر نے کہا، اس کے مین برخلاف علم و تحقیق کا دروازہ ہراس شخص کے لیے کھلا ہے جواس کا طلب گار ہے، بروز قیامت انسان کی قدرو قیمت کا اندازہ اس کے علم و فضل اور اعمال سے کیا جائے گانہ کہ حسب و نسب سے، اس لیے کہ رسول اللہ کی بعث کرہ ارضی پر بسنے والے تمام انسانوں کے لئے عمل میں آئی تھی ، اور سب اقوام و قبائل کے علماء و ائمہ نے کیساں طور پر آپ سے سب فیض کیا تھا، تحدیث میں آئی تھی ، اور سب اقوام و قبائل کے علماء و ائمہ نے کیساں طور پر آپ سے سب فیض کیا تھا، تحدیث نعمت کے طور پر عرض پر داز ہوں کہ احقر ایک معروف حتی و علوی خاندان سے وابستہ ہے، تحریری شجرہ نسب اس صدافت کا ہرز مانہ میں شاہد عدل رہا ہے جو شخص اہل بیت کے نام سے حق پر ظلم و مھانے کا ارتکاب کرتا ہے ، اس پر واجب ہے کہ اس ظلم کا از الداور داعیان ستم کار پر اس کی ندمت و اضح کر ہے۔ ارتکاب کرتا ہے ، اس پر واجب ہے کہ اس ظلم کا از الداور داعیان ستم کار پر اس کی ندمت و اضح کر ہے۔ ارمحت اللہ بن الخطیب )

کا ور ثہ باقی رکھا ہے،جس نے بیرور ثہ حاصل کر لیا،اس نے بہت بڑا حصہ پایا۔

اوراگر شیعه مصنف کے کہ'' میری مراداس سے بارہ امام ہیں۔'' تو ہم کہیں گے کہ کی بن حسین ابوجعفر اور دیگر اہل بیت اپنے جدا مجد (نبی اکرم مَثَاثِیْم ) سے جوروایات نقل کرتے ہیں وہ اسی طرح قابل قبول ہیں جس طرح دیگر راویان حدیث کی مرویات، اور اگر لوگ امام مالک شافعی اور احمد بن خنبل کے نز دیک موسیٰ بن جعفر علی بن موسیٰ اور محمد بن علی کی نسبت زیادہ روایات نہ یاتے تو اہل بیت کے علماء کو چھوڑ کر کبھی ان ائمہ دین کی بارگاہ میں حاضر نہ ہوتے۔

بیرایک کھلی ہوئی بات ہے کہ آخر لوگوں کو کیا پڑی تھی کہ وہ موسیٰ بن جعفر سے ہٹ کرامام مالک بن انس کی خدمت میں حاضر ہوتے ، حالانکہ بید دونوں اکابر بہ یک وقت ایک ہی شہر میں بودو باش ر کھتے تھے، بشرطیکہ موسیٰ بن جعفر کے ہاں سے بھی انہیں علمی تشنگی کو دور کرنے کا وہی سامان میسر آتا جو امام ما لک کے ہاں دستیاب تھا،خصوصاً جب کہ اس زمانہ کے لوگ حدیث رسول کے شیدائی تھے،اس پر مزید بیر کہ خود بنی ہاشم اپنے جچازادموسیٰ بن جعفر کی بجائے امام مالک سے کسب فیض کیا کرتے تھے۔ امام ما لک کے بعد امام شافعی منصر شہود برجلوہ گر ہوئے، آپ نے بہت سے مسائل میں اپنے استاد محترم امام مالک سے اختلاف کر کے ان کی تر دید کی ،اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ امام مالک کے اصحاب و تلامٰدہ اور امام شافعی کے مابین شدید تنازعات بیا ہو گئے، امام شافعی ، امام ما لک کی نسبت بلحاظ نسب بنی ہاشم سے قریب تر تھے، آپ احادیث نبویہ کے سیجے عاشق تھے اور جہاں سے بھی حصول علم کی تو قع ہوتی اس میں ذرہ بھر تغافل و تکاسل کوراہ نہ دیتے ،خواہ بیلم بنی ہاشم کے بیہاں سے حاصل ہور ہا ہویا کسی اور جگہ سے، اگر آپ امام مالک کی نسبت کسی ہاشمی کے بہاں علم یاتے تو آستانہ مالک کی بجائے بنی ہاشم کی بارگاہ علم پر دستک دیتے ،امام شافعی خوداس امر کے معتر ف ہیں کہ انھوں نے کسی ایسے شخص سے استفادہ نہیں کیا جو امام مالک اور سفیان بن عیبینہ سے بڑا عالم ہو، مزید برآں امام شافعی کی تصانیف ان دونوں ا کابر سے ماخوذ معلومات سے لبریز ہیں اور ان میں کوئی بات بھی موسیٰ بن جعفراور دیگر بنی ہاشم سے مستفاد نہیں، بیاس بات کا کھلا ہوا ثبوت ہے کہ آپ جوعلم حاصل کرنے کے دریے تھے بنی ہاشم کی نسبت امام مالک کے بیہاں اس کی فراوانی تھی۔

اسی طرح امام احمد بن حنبل ﷺ کاعشق رسول حدیث نبوی کے ساتھ والہانہ شغف،رسول اللہ کے اقوال وافعال سے ماہرانہ واقفیت وآگاہی،رسول اللہ کے احباب وانصار کے ساتھ گہری محبت و

مؤدت اور اعداء رسول کے ساتھ شدید عداوت کسی سے ڈھکی چھپی نہیں، بنی ہاشم کے ساتھ آپ کی عقیدت وارادت کا یہ عالم تھا کہ فضائل صحابہ کے ساتھ ساتھ سیدناعلی اور حسن وحسین کے فضائل و مناقب پر کتابیں تصنیف کیں، بایں ہمہ آپ کی تصانیف امام مالک، توری، اوزاعی، لیث بن سعد، وکیع بن جراح، کی بن سعید القطان، ہشیم بن بشیر، عبدالرحمٰن بن مہدی وغیرہم کی روایات سے لبریز بیں اور ان میں کوئی روایت موسیٰ بن جعفر، علی بن موسیٰ اور محمد بن علی کے نظائر وامثال سے ماخوذ نہیں، یہ حقیقت ہے کہ اگر امام احمد بن حنبل ان علماء بنی ہاشم کے یہاں اپناعلمی مطلوب یا سکتے تو اس میں انتہائی دلچیسی لیتے۔

اورا گرکوئی شخص ہے کہے ہاشمی علماء گنجینۂ معلومات تھے، ان کے مقابلہ میں دیگر علماءان علوم سے بہرہ تھے، البتہ وہ اپنے علم کا اظہار نہیں کیا کرتے تھے، ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ پوشیدہ علم سے فائدہ؟ جس علم کا اظہار نہ کیا جائے وہ اس خزانہ کی مانند ہے جسے خرج نہ کیا جائے، جوشخص اپنے علم کا اظہار نہیں کرتا، لوگ اس کی پیروی کیوں کرکریں گے؟ پوشیدہ علم (شیعہ کے )امام معدوم کی طرح برکار ہے اور دونوں سے کوئی نفع حاصل نہیں کیا جاسکتا۔

اگرشیعہ کہیں کہ ہاتمی علماء اپنے علوم کا کشف واظہار صرف خواص پر کرتے تھے تو ہم کہیں گے ہیا ان پر بہتان ہے، جعفر بن محمہ بے نظیر عالم تھے اور ان کے بعد ایسا شخص پیدائہیں ہوا، تا ہم وہ شخصیل علم میں امام مالک، ابن عیبنہ، شعبہ، ثوری، ابن جربج، کیلی بن سعید وغیرہ علماء ومشاہیر کے مرہون احسان تھ، جو شخص اس زعم باطل میں مبتلا ہے کہ ہاتمی علماء مذکورہ ائمہ سے علم کو پوشیدہ رکھتے اور مجہول الحال لوگوں پر اس کا اظہار کرتے تھے، وہ ان اکابر کے بارے میں بدظنی کا ارتکاب کرتا ہے، اور مجہول الحال لوگوں پر اس کا اظہار کرتے تھے، وہ ان اکابر کے بارے میں بدظنی کا ارتکاب کرتا ہے، سیال نا قابل انکار صدافت ہے، کہ ائمہ فرکورین میں اللہ ورسول کی محبت، جذبہ بینے دین، احباب رسول سے محبت اور اعداء رسول سے بخض وعداوت کا جوجذبہ پایا جاتا ہے، شیعہ کے شیوخ میں اس کا عشر عشیر بھی موجود نہیں، جو شخص ائمہ اہل سنت اور شیعہ کے ائمہ وشیوخ دونوں سے آشنا ہے وہ اس حقیقت کا اعتراف کرنے پر مجبور ہے کہ ہرز مانہ کے شیوخ اہل سنت وروافض میں تقابل کر کے اس حقیقت کود یکھا اور پر کھا جا سکتا ہے۔ •

<sup>•</sup> الفاظ کے لغوی واصطلاحی مفہوم میں اہل سنت اور شیعہ کے یہاں جو بین اختلاف پایا جاتا ہے،اس پرغور کرنے سے بید حقیقت معلوم ہوتی ہے کہ فریقین کے مابین اختلافات کی ایک زبردست خلیج حائل ہے،

# مثال 🗗 کے طور پر اسی شیعہ مصنف (ابن المطهر جس کی تر دید میں شیخ الاسلام ابن تیمیہ رُمُاللہٰ ا

شیعہ جب حب الہی کا دعویٰ کرتے ہیں تو یہ محبت وجوب علی اللہ کے عقیدہ سے مقید ہوتی ہے، جب شیعہ حب رسول کا دعویٰ لے کرا گھتے ہیں تو اس کے پہلو بہ پہلو وہ عصمت ائمہ کا دعویٰ کر کے نثر بعت کا مصدر و ماخوذ ہونے میں ان کو رسول اللہ عَنْ اللّٰهُ عَلَمْ اللّٰهُ کا شریعہ کے اس فعل پر اس لیے رضا مند نہیں کہ مصدر شریعت ہونے اندازی ہوتی ہے، علاوہ ازیں بیا کا برشیعہ کے اس فعل پر اس لیے رضا مند نہیں کہ مصدر شریعت ہونے کے اعتبار سے رسول اللہ کا شریک ہونا ایک غیر شرعی بات ہے، وہ اس سے اظہار براءت کرتے اور اسے ایک افتر اقرار دیتے ہیں۔

تحفظ دین سے متعلق بھی شیعہ کا دعویٰ ایک انو کھی چیز ہے، دین کا جوتصور ان کے ذہن میں ہے وہ کتاب وسنت سے بالکل الگ ایک جدا گانہ نوعیت کی چیز ہے اس کا انحصاران روایات کا ذبہ کی تشہیر و ترویج پر ہے، جورسول اللہ مَلَاثِيَّا اور اہل بیت سے منقول ہیں ،اس طرح حب وبغض کامفہوم بھی اہل سنت اور شیعہ کے پہاں بکساں نہیں تا کہ دونوں میں نقابل کر کے اہل سنت کی موالات کو درست اور شیعہ کی موالات کو ناروا قرار دیا جا سکے،اس میں شبہیں کہ اہل سنت امت محمدی کے تمام صالحین سے کیساں طور پر محبت رکھتے ہیں، ظاہر ہے کہ آل محمد کے صالحین اسی طرح ان میں شامل ہیں جس طرح رسول اللہ کے اصحاب اور آپ کی از واج مطہرات، بخلاف ازیں شیعہ عصمت کے دعویٰ کی اساس پربعض اہل بیت سے محبت رکھتے ہیں ، حالا نکہ خود اہل بیت عصمت کے دعویٰ کوتسلیم کرنے کے کئے تیارنہیں،شیعہ سرور کا ئنات مَنَاتِیْاً کی دختر نیک اختر رقیہ اور ام کلثوم کے وجود تک میں صرف اس لیے شبہ کا اظہار کرتے ہیں کہ وہ ان کے دشمن ہیں، چندافراد کو جیموڑ کر شیعہ اصحاب رسول کے جانی دشمن ہیں ،خلاصہ یہ کہاہل سنت اور شیعہ کا اختلاف مقدار محبت میں نہیں ، بلکہ محبت کے لغوی ،ا صطلاحی اور دینی مدلول ومفہوم میں ہے،علی مذاالقیاس فہم قرآن،روایان حدیث کی روایات صحیحہ کا قبول وعدم قبول اور جھوٹے راویوں کی بیان کردہ روایات کا ذبہ سے عدم احتجاج، یہ جملہ مسائل فریقین کے ما بین متنازع فیها ہیں۔

اہل سنت وشیعہ کے مابین فرق وامتیاز کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ اہل سنت کے نزدیک دینی حقائق تبدیل منہیں ہوتے ، بلکہ ہر دور میں کیسال رہتے ہیں ، وہ حدیث ضحیح جوعہد صحابہ و تابعین میں رسول اللہ سے روایت کی گئی ہو، وہ اہل سنت اور ان کے ائمہ کے نزدیک ایک ابدی ججت اور واجب الا تباع دلیل کی حیثیت رکھتی ہے، اس کے عین برخلاف شیعہ کی رائے میں دین کا تصور ہر عصر وعہد میں بدلتا رہتا ہے، ہم

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

نے مناج السنة تصنیف فرمائی ) کو کیجئے۔

شیعہ کے نزدیک بیہ یگانہ روزگار عالم تھا، بعض شیعہ کا قول ہے کہ علوم اسلامیہ کے اعتبار سے بلاد مشرق میں بیرعدیم المثال فاضل تھا۔ 

بلاد مشرق میں بیرعدیم المثال فاضل تھا۔ 

بلاد مشرق میں بیرعدیم المثال فاضل تھا۔ 

بایں ہمہ اس کے رشحات قلم سے اندازہ ہوتا ہے کہ سرور کا کنات مُلَّا اللہ ہے اور اللہ واقوال واعمال میں اس کرہ ارضی پر شاید ہی کوئی دوسرا آ دمی اس سے زیادہ جاہل ہو، وہ الیبی جھوٹی باتیں بیان کرتا ہے، جن کا جھوٹا ہونا مختلف وجوہ واسباب سے ظاہر ہوتا ہے، دو ہی صورتیں ممکن ہیں:

کی دفعہ بیان کر چکے ہیں کہ شیعہ عالم المامقانی نے اپنی کتاب'' تنقیح المقال'' میں جہاں غالی شیعہ علاء کی سیرت وسوانح پر روشنی ڈالی ہے۔ جن کی روایات شیعہ علاء کے نزدیک ان کے غلوکی وجہ سے نا قابل قبول تصور کی جاتی تھیں ۔۔۔۔ وہاں یہ بھی بیان کیا ہے کہ از منہ سابقہ میں جو با تیں مبالغہ پرمحمول کی جاتی تھیں اب وہ ضروریات مذہب میں شار ہوتی ہیں یہ بات شیعہ مذکور نے رافضی جرح وتعدیل کی ایک بہت بڑی اور جدیدترین کتاب میں تحریر کی ہے اور اس بات کا اعتراف کیا ہے کہ اب شیعہ مذہب وہ نہیں رہا جو پہلے تھا، چنانچہ قدیم زمانہ میں جو بات غلو ہونے کی بنا پر نا قابل قبول تھی، اب ضروریات مذہب میں شور کی جانے تا موجودہ مذہب وہ نہیں جو ایران کے سلاطین صفویہ سے میں تصور کی جانے گئی ہے، خلاصہ کلام! شیعہ کا موجودہ مذہب وہ نہیں جو ایران کے سلاطین صفویہ سے کہا تھا۔

اسی طرح صفویہ سے پہلے جو مذہب تھا، وہ شیعہ مصنف ابن المطہر سے پہلے نہ تھا اور ابن المطہر سے پہلے کا مذہب وہ نہ تھا جو مذہب خاندان بنی بو یہ سے پہلے کا شیعہ مذہب وہ نہ تھا جو شیطان الطاق سے پہلے کا مذہب سیدنا علی، حسن وحسین اور علی بن حسین شیطان الطاق سے پہلے کا مذہب سیدنا علی، حسن وحسین اور علی بن حسین شائدہ کے مذہب سے طعی مختلف تھا۔

پنانچہ شیعہ جب'' علامہ'' کا لفظ علی الاطلاق ہو لتے ہیں تو اس سے مراد ابن المطہر لیتے ہیں، شیعہ ابن المطہر کوآیت اللہ فی العالمین، نور اللہ، استاذ الخلائق، مرکز اسلام وغیرہ القاب سے یاد کرتے اور عجمی طرز و انداز کی یہ مبالغہ آمیزی کرتے ہوئے اللہ سے نہیں ڈرتے، کتاب ہذا کا قاری اس حقیقت سے بخوبی آگاہ ہے کہ ابن المطہر حد درجہ جاہل اور فریب کارشخص ہے اور اس کا دل رسول اللہ کے اقوال واعمال کے حامل صحابہ وتا بعین کی عداوت سے لبریز ہے، مقام چرت ہے کہ کرہ ارضی میں اللہ کے آخری پیغام کو کھیلانے والے صحابہ کے بارے میں شیعہ جس دریدہ دہنی کا ارتکاب کرتے ہیں شائد کوئی غیر مسلم مستشرق بلکہ عیسائی مشنری بھی ایسانہ کرسکتے۔

ا۔ اگر وہ دانستہ جھوٹی روایات بیان کرتا ہے تو اس کے بارے میں رسول اللہ سُلُّالَیْم کا ارشادگرامی ہے، کہ جو میری طرف سے کوئی حدیث بیان کرے اور وہ جانتا ہو کہ یہ جھوٹی ہے تو وہ جھوٹوں میں سے ہے۔
میں سے ہے۔

۲۔ اوراگراس کے جھوٹا ہونے سے آگاہ ہیں تو وہ رسول اللہ کے بارے میں اجہل الناس ہے۔

کسی شاعرنے کہا ہے

گئے ہیں:

إِذَا شِئْتَ أَنُ تَرُضِي لِنَفُسِكَ مَذُهَبًا (1) تَنَالُ بِهِ الزُّلُفي وَتَنُجُو مِنَ النَّارِ فَدِنُ بِكِتَابِ اللهِ وَالسُّنَّةِ الَّتِي (7) اتَّتُ عَنُ رَسُول اللَّهِ مِنُ نَقُل اَخُيَار فَدَعُ عَنُكَ دَاعِيَ الرَّفُضِ وَالْبِدُعِ الَّتِي **(**T) يَقُوُدُكَ دَاعِيها إلَى النَّار وَالُعَارِ وَ سِرُ خَلْفَ أَصُحَابِ الرَّسُولِ فَإِنَّهُمُ (٤) نَجُوُمُ هُدًى فِي ضَونِهَا يَهُتَدِيءَ السَّارِي وَعُجُ عَنُ طَرِيْقِ الرَّفُضِ فَهُوَ مُوسَّسُ (0) عَلَى الْكُفُر تَاسِيسًا عَلَى جُرُفٍ هَار هُمَا نُحطَّتَان إِمَّا هُدًى وَسَعَادَةٌ (7)وَامَّا شَقَآءٌ مَعَ ضَلَالَةِ كُفَّار

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

(٧) فَاَكُّ فَرِيُقَيْنَا اَحَقُّ بِالْمَنِهِ وَاَهُدَىٰ سَبِيلًا عِنْدَ مَا يَحُكُمُ الْبَارِيُ وَاَهُدىٰ سَبِيلًا عِنْدَ مَا يَحُكُمُ الْبَارِيُ (٨) اَمَنُ سَبَّ اَصْحَابَ الرَّسُولِ وَخَالَفَ الْكِتَابَ وَلَمُ يَعْبَا بِثَابِتِ اَخْبَارِ الْكِتَابَ وَلَمُ يَعْبَا بِثَابِتِ اَخْبَارِ الْكِتَابَ وَلَمُ يَعْبَا بِثَابِتِ اَخْبَارِ الْكِتَابَ وَلَمُ يَعْبَا بِثَابِتِ الْخَبَارِ الْكِتَابَ وَلَمُ يَعْبَا بِثَابِتِ الْخَبَارِ (٩) اَمْ الْمُقْتَدِي بِالْوَحِي يَسُلُكُ مَنْهَجَ الصَّحَابَةِ مَعَ حُبِّ الْقِرَابَةِ الْاَطُهَارِ مَنْهَجَ الصَّحَابَةِ مَعَ حُبِّ الْقِرَابَةِ الْاَطُهَارِ الْمُقْتَدِي مَعَ حُبِّ الْقِرَابَةِ الْاَطُهَارِ

- ا۔ جب تواپنے لیے ایسا مذہب بیند کرنا چاہے جس سے اللہ کا قرب حاصل کر سکے اور دوز خ سے نجات یائے۔ نجات یائے۔
- ۲۔ تو کتاب خداوندی اوران احادیث نبویه کی اطاعت کیجئے جونیک لوگوں کی روایت سے ہم تک پہنچیں ۔
  - س۔ رفض وبدعات کے داعی کوچھوڑیے کہ شخص ناروعار کی جانب لے جاتا ہے۔
- ہ۔ اصحاب رسول کے نقش قدم پر چل اس لیے کہ وہ ہدایت کے ستارے ہیں جن کی روشنی میں چل کرسالک راہ ہدایت یاسکتا ہے۔
- ۵۔ رفض اور تشیع کی راہ سے منحرف ہو جا۔اس لیے کہ اس کی اساس کفر اور ایک گر پڑنے والے گڑھے پررکھی گئی ہے۔
- ۲۔ (دنیامیں) دو ہی باتیں ہیں یا تو ہدایت وسعادت ہے اور یا ضلالت کفار کے ساتھ ملی ہوئی برختی ہے۔ برختی ہے۔
- 2۔ ذراغور فرمایئے اہل سنت وشیعہ کے دونوں فریقوں میں سے کون سا فریق اس وقت امن کا زیادہ حق داراور راہ رست پر ہوگا۔ جب الله تعالی اپنا فیصلہ صا در فرما ئیس گے۔
- ۸۔ کیا وہ شخص (حق پر ہوگا) جواصحاب رسول کو گالیاں بکے، کتاب خداوندی کی خلاف ورزی کرے۔ کرےاوراحادیث صحیحہ کی برواہ نہ کرے۔
- 9۔ یا وہ شخص (راہ حق کا سالک ہے) جو وحی کی بیروی کرتا، راہ صحابہ پر گامزن ہے اور اس کے ساتھ ساتھ اہل بیت اطہار کے ساتھ بھی محبت رکھتا ہے۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے۔

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

ابوبکر ٹراٹٹؤ نے سیدہ فاطمہ <sup>©</sup> کورسول اللہ کاور ننہ دینے سے انکار کر دیا اور ایک منفر دروایت سے احتجاج کیا۔

جواباً گزارش ہے کہ شیعہ مصنف کا اس کومنفر دروایت قرار دینا صاف جھوٹ ہے یہ حدیث خلفاء اربعہ، سیدنا طلحہ، زبیر، سعید، عبدالرحمٰن بن عوف، عباس، ابو ہریرہ (ٹٹائٹیُمُ) اور آپ کی ازواج مطہرات (ٹٹائٹیُمُ) نے روایت کی ہے۔

شیعہ مصنف کا یہ تول کہ سیدنا ابو بکر، فاطمہ ڈاٹھا کے مقروض تھے صرت کے کذب ہے، کیونکہ سیدنا ابو بکر رسول اللہ کے ترکہ کے وعویٰ دار نہ تھے، بلکہ آپ کا ترک کردہ مال صدقہ ہے اور وہ ان کو ملنا چاہیے جو اس کے مستحق ہیں، نیز یہ کہ صحابہ اس بات پر یقین رکھتے تھے،۔اور سیدنا علی ڈلٹھُ اس ضمن میں پیش پیش تھے.... کہ سرور کا کنات مگل اوارث کوئی نہیں، یہی وجہ ہے کہ سیدنا علی جب منصب خلافت پر فائز ہوئے، تو انہوں نے آپ کے ترکہ کوتشیم کیا نہ اس کے مصرف میں کوئی تبدیلی پیدا کی۔ آپ میراث کے عموم سے آپ کی وراثت پر استدلال کرنا اس لیے سے جہ نہیں کہ انبیاء کی وراثت اس سے مستنیٰ ہے، جس طرح یہ مسائل استنائی حیثیت رکھتے ہیں، کہ کا فرمسلمان کا وارث نہیں ہوتا۔ ہوسکتا اور قل عہد کا مرتکب ورثہ سے محروم رہتا ہے، نیز یہ کہ غلام وارث نہیں ہوتا۔

یہ امر قابل غور ہے کہ سیرنا ابو بکر وعمر نے سیرناعلی اور ان کے متعلقین کورسول اللہ کے ترکہ سے کئی گنا زائد مال دے دیا تھا، اس کے پہلو بہ پہلو یہ بات بھی فراموش کرنے کے قابل نہیں کہ سیدنا عمر ڈلاٹیڈ نے رسول اللہ کا متر وکہ مال سیدناعلی ڈلاٹیڈ وعباس ڈلاٹیڈ کواس مقصد کے پیش نظر دے دیا تھا، کہ

اگر رسول الله علی الله علی ترکه چیور اتھا تو سیدہ فاطمہ اس کی تنہا وارث نہ تھیں، بلکہ آپ کی ازواج مطہرات اس میں برابر کی شریک تھیں، مزیدیہ کہ سیدہ عائشہ صدیقہ بنت ابی بکراس ضمن میں سرفہرست تھیں جن کے گھر میں آپ نے وفات پائی اور وہیں وفن کیے گئے، سیدنا هصه ولا پہنی بنت عمر ولا تھی بھی برابر کی وارث تھیں اگر سیدہ فاطمہ ورثہ نہ پاسکیں تو آپ کی ازواج مطہرات اور آپ کے چیا عباس بھی ورثہ سے محروم رہے، مگر شیعہ سیدہ فاطمہ کے سوا دیگرا قارب کا ذکر تک نہیں کرتے، علاوہ ازیں باغ فدک اور خیبر کاخمس اہل بیت کے لیے مباح تھا اور وہ ان سے اپنی ضروریات اسی طرح پوری کرتے شخصے سطرح آپ کی زندگی میں، جو بی جاتا وہ ان مصارف میں صرف کیا جاتا، جہاں پیغیبر علی اللہ کیا ہے۔

وہ اسے انہی مصارف میں خرچ کریں جن میں رسول اللہ کیا کرتے تھے، ① اس سے اس تہمت کا ازالہ ہوجا تا ہے جوان دونوں اکابریرعائد کی جاتی ہے۔

اگر شیعه کا بیمفروضه تسلیم کرلیا جائے که سیدنا ابو بکر وعمر ظالم و غاصب تھے، اور انہوں نے جبراً خلافت پر قبضه جمالیا تھا تو اس کا تقاضا تھا کہوہ ان ورثاء سے مزاحم نه ہوتے جوخلافت وامامت کا استحقاق رکھتے تھے، بلکہ خلافت کے دعوی سے دورر کھنے کے لیے انہیں من مانی دولت عطا کر دیتے۔ انبہاء کی میراث:

شیعه قرآن کریم کی آیت: '' وَوَدِتَ سُلَیْهَانُ دَاؤُدَ '' سے انبیاء کی وراثت پراستدلال کرتے ہیں ، حالانکہ ان کا دعوی اس آیت سے ثابت نہیں ہوتا اس لیے کہ'' ورثہ' اسم جنس ہے اور اس کے تحت متعدد انواع ہیں اور ایک عام چیز کا ذکر کرنے سے کسی خاص چیز کا ذکر لازم نہیں آتا، مثلاً اگر کہا جائے کہ یہاں حیوان موجود ہے تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ یہاں انسان یا گھوڑا موجود ہے، بعینہ اسی طرح ورثہ کا لفظ علمی میراث اور مادی وراثت دونوں پر بولا جاتا ہے، مندرجہ ذیل آیات ملاحظہ ہوں:

﴿ ثُمَّ اَوْرَثْنَا الْكِتٰبَ الَّذِينَ اصْطَفَيْنَا ﴾ (فاطر: ٣٢/٣٥) " پهرېم برگزيده لوگول كو كتاب كا وارث بنايا-"

﴿ وَتِلْكَ الْجَنَّةُ الَّتِي أُورِثُتُهُوهَا ﴾ (سوره زخرف: ٧٢/٤٣) ''يوه جنت ہے جس كے وارث تهميں بنايا گيا ہے۔'

﴿ وَاوْرَثَكُمُ اَرْضَهُمُ ﴾ (احزاب: ٢٧/٣٣)

''اور تهہیں ان کی زمینوں کا وارث بنایا۔''

﴿ إِنَّ الْأَرْضَ لِللهِ يُوْرِثُهَا مَنْ يَشَاءُ ﴾ (اعراف:٧/ ١٢٨) '' بِشك زمين الله كي ج جه جا باس كاوارث بنائے۔''

﴿ وَاَوْرَثُنَا الْقَوْمَ الَّذِيْنَ كَانُوا يُسْتَضْعَفُونَ ﴾ (اعراف:٧/ ١٣٧)

''نہم نے اس قوم کو وارث بنایا جس کوضعیف سمجھا جاتا تھا۔''

محدث ابودا وُد نے روایت کیا ہے کہ نبی مَثَالِیَّا مِنے نے فرمایا:

''انبیاء کسی کو در ہم و دینار کا وارث نہیں بناتے ، بلکہ کمی ور شہطا کرتے ہیں۔' کہ ہم ان نصوص صریحہ کی روشنی میں کہتے ہیں کہ زیر تبصرہ آیت میں مالی ور شہ مراد نہیں ، بلکہ علم و نبوت کی میراث مقصود ہے ، یہ مسلمہ حقیقت ہے کہ سیدنا سلیمان کے سوا سیدنا داؤد کے متعدد بیٹے اور بھی تھے، اگر مالی ور شہمراد ہوتا تو وہ تنہا سیدنا سلیمان کو ملتا، علاوہ ازیں سیدنا سلیمان کے مالی ور شہ پانے میں کسی کی مدح وستائش نہیں کی جار ہی نہ سیدنا سلیمان کی اور نہ سیدنا داؤد کی ،اس لیے کہ نیک و بدسجی اینے والد کا مالی ور شہ پاتے ہیں اس میں سیدنا سلیمان کی کیا خصوصیت ہے، حالانکہ آیت کا بدسجی اسیمان کی مدح اور ان کی خصوصیات کا متقاضی ہے، ظاہر ہے کہ مالی میراث ایک عام چیز سیاق سیدنا سلیمان کی مدح اور ان کی خصوصیات کا متقاضی ہے، ظاہر ہے کہ مالی میراث ایک عام چیز ہے اور سب لوگوں کے یہاں مشترک ہے لہذا اس کا ذکر و بیان عبث اور کسی فائدہ سے خالی ہے۔

اسی طرح آیت قرآنی: ﴿ یَوِثُنِی وَیَوِثُ مِنُ الْ یَعُقُونِ ﴾ (سورہ مریم:۱۹/۲) میں بھی مالی ور ثنہ مراد نہیں، اس لیے کہ سیدنا کیجی نے آل یعقوب سے مالی میراث حاصل نہیں کی تھی، بلکہ یہ میراث ان کی اولا دنے پائی تھی، اس سے بڑھ کریہ کہ سیدنا زکریا مال دار نہ تھے، جن کا ور ثنہ حاصل کیا جاتا، بخلاف ازیں وہ بڑھئی کا کام کرتے تھے اور سیدنا کیجی دنیوی مال ومتاع سے بے نیاز تھے، لہذا سیدنا کیجی کا کامالی میراث حاصل کرنا خارج از بحث ہے۔

شیعه مصنف رقم طراز ہے:

### فدك كامعامله:

''جب فاطمہ ولٹھا نے سیدنا ابو بکر صدیق ولٹھا سے کہا کہ'' میرے والدمحترم نے مجھے فدک کی جا گیرعطا کی تھی۔' تو سیدنا ابو بکر ولٹھا نے جواباً کہا کہ' کوئی گواہ پیش سیجئے۔''

 <sup>■</sup> سنن ابی داود\_ کتاب العلم\_ باب الحث علی طلب العلم، (حدیث: ۲۹۲۱) سنن ترمذی\_
 کتاب العلم\_ باب ما جاء فی فضل الفقه علی العبادة (حدیث: ۲۸۲۲)، سنن ابن ماجة، المقدمة \_ باب فضل العلماء والحث علی طلب العلم (حدیث: ۲۲۳)

فدک حجاز میں ایک بستی کا نام ہے جو مدینہ منورہ سے دو دن کی مسافت پر واقع ہے، یہ بستی کھے میں غزوہ خیبر کے بعد مصالحت کے طور سے کسی جنگ وقال کے بغیر رسول اللہ کے قبضہ میں آئی، اس میں پانی کا چشمہ اور کچھ مجوروں کے درخت تھے، رسول اللہ منگاٹیا ماس کی آمدنی صدقات وخیرات اور رفاہ عام کے کاموں میں صرف فرمایا کرتے تھے، سیدنا صدیق بھی اپنی خلافت کے زمانہ میں اسوہ نبوی پر

سیدہ فاطمہ ڈاٹھانے ام ایمن کو گواہ کے طور پر پیش کیا تو سیدنا ابو بکر ڈاٹھ نے یہ کہہ کر اسے والیس کردیا کہ ''یے عورت ہے لہذا اس کی شہادت مقبول نہیں ۔' حالانکہ روایات میں رسول اللہ عُلِیْم کا بیارشاد منقول ہے کہ '' ام ایمن ایک جنتی عورت ہے۔' پھر حضر رت علی نے سیدہ فاطمہ ڈاٹھا کے حق میں شہادت دی تو سیدنا ابو بکر نے کہا کہ '' یہ آپ کے خاوند ہیں لہذا ان کی شہادت بھی مقبول نہیں۔' روایات میں منقول ہے کہ سرور کا کنات عُلِیْم نے فر مایا: '' علی حق پر ہے اور علی اور حق لازم و ملزوم ہیں بھی ایک دوسرے سے جدا نہیں ہوتے یہاں تک کہ بروز قیامت میرے حضور حوض کوثر پر وارد ہوں۔' سیدہ فاطمہ بیس کریں گی اور جب رسول اللہ عُلِیْم کے حضور حاضر ہوں گی (بعداز وفات) ہو سیدنا ابو بکر کا شکوہ کریں گی، سب روایات میں مذکور ہے کہ رسول اللہ نے فر مایا فاطمہ! تیری رضارضائے اللی کے موجب ہے اور تیری ناراضگی اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا فاطمہ! تیری رضارضائے اللی کے موجب ہے اور تیری ناراضگی اللہ تعالیٰ کی ناراضگی کا دسب ہیں مذکور ہے کہ '' اگر حدیث نبوی نا ہو گئی دور کے کہ وقی تو سیدنا ابو بکر سرور کا کنات عُلِیْم کی کا ور خیرسیدنا علی کو دیور کی دور کیا کو سیدنا بو کر میں تو سیدنا ابو بکر سے کہ وقی تو سیدنا ابو بکر سے ورکا کنات عُلِیْم کی تاور عمل میں میانی کی تاراضگی کا دور کی کا دور کی کا دور کا کنات عُلِیْم کی تاور عمل می دور خیر سیدنا علی کو دیث نبوی کا کو کو کی دور کا کو کی دور کیا کو کی دور کا کا کا کو کہ کہ کا دور کی کا دور کو کی کا دور کی کا دور کی کا کو کی کا دور کیا کا کا کا کی کی دور کی کا دور کی کیا کی کا دور کی کا دور کی کا دور کی کو کی کا دور کی کا دور کی کا دور کی کی دور کی کی دور کیا گئی کی کا دور کی کا کی کی دور کی کا دور کی کا دور کی کا دور کی کا دور کی کی دور کی کا دور کی کور کی کی دور کی کا دور کی کا دور کی کی دور کی کا دور کی کور کی کی دور کی کا دور کی کی دور کی کا دور کی کی کا دور کی

گامزن رہے، سیدنا فاروق جب منصب خلافت پر فائز ہوئے تو آپ نے سیدناعلی وعباس کے ذمہ بیہ خدمت تفویض فرمائی کہ رسول اللہ کی طرح اس بہتی کی آمدنی کورفاہ عام کے کاموں میں صرف کرتے مربیں، بعض اوقات سیدناعلی وعباس کے مابین اختلاف رونما ہوتا اور عقدہ کشائی کے لیے بارگاہ فاروقی پر حاضر ہوتے، سیدنا عمران کے مابین فیصلہ صادر کرنے سے گریز فرمایا کرتے تھے، جب اموی خلافت کا زمانہ آیا تو فدک کی بہتی مروان بھراس کے بیٹوں اور پھر سیدنا عمر بن عبدالعزیز وٹرائٹ کی تحویل میں زمانہ آیا تو فدک کی بہتی مروان بھراس کے بیٹوں اور پھر سیدنا عمر بن عبدالعزیز وٹرائٹ کی تحویل میں صرف کیا کرتے تھے، مالا اپنے بیش رو و خلفاء اربعہ کے مطابق رفاہ عام کے کاموں پر صرف کیا کرتے تھے، مالی مول کے تھم سے بیشتی اولاد فاطمہ کے زیر تصرف آئی، چنانچہ محمد کی بن حسین بن زیداور محمد بن عبداللہ بن حسین بن علی اس کے متولی قرار پائے، خلیفہ متوکل عباسی محمد خلافت میں جب فدک کے بارے میں اولاد فاطمہ کے مابین نزاع بیا ہوا تو اس نے تھم دیا کہ خلافت صدیقی سے لے کرسیدنا عمر فدک کی آمدنی حسب سابق رفاہ وہ اولاد فاطمہ کے مابیا کہ خلافت صدیقی سے لے کرسیدنا عمر بن عبدالعزیز وٹرائٹ کے زمانہ تک ہوتا رہا تھا، یہ طے پایا کہ حکومت اس کی آمدنی اصلاحی کاموں پر صرف کرے گی اور دوسرا کوئی شخص خواہ وہ اولاد فاطمہ میں سے ہویا کوئی اور اس کامتولی نہیں ہوگا۔

نہ دیتے اور سیدنا عباس کے دعوی کے مقابلہ میں سیدناعلی کا مطالبہ قابل ترجیج نہ ہوتا، اس کے بعد سیدنا ابو بکر کے پاس بحرین کا مال آیا تو سیدنا جابر ڈلاٹیڈ کے یہ کہنے پر کہ رسول اللہ مٹاٹیڈ کے ان کو بچھ مال دینے کا وعدہ کیا تھا وہ مال ان کو دے دیا اور گواہ بھی طلب نہ کیا۔

شیعه مصنف کے اعتراضات کا جواب بیہ ہے کہ مذکورۃ الصدرواقعہ روافض کا پہلا بہتان نہیں ہے بلکہ وہ ایسے لاتعداد جھوٹ تصنیف کر چکے ہیں، یہ معاملہ دوحال سے خالی نہیں۔
ا۔ اگر سیدہ فاطمہ فدک کی جا گیرور ثہ کی بنا پر طلب کرتی تھیں، توبیہ بہنیں ہوسکتا۔
۲۔ اوراگریہ جا گیر آپ نے سیدہ فاطمہ کو بہبہ کر دی تھی تو ور ثہ باطل ہوا۔

اگریہ سلیم کیا جائے کہ رسول اللہ مُٹاٹیٹی نے مرض الموت میں بیہ جا گیرسیدہ فاطمہ کو ہبہ کر دی تھی اوراس کے ساتھ بہ بھی فرض کرلیا جائے ، کہ دوسروں کی طرح آپ کا ترکہ ورثاء کے مابین تقسیم کیا گیا تواس سے بیدلازم آئے گا کہ آپ نے سیدہ فاطمہ کے حق میں وصیت کی حالانکہ آپ وارث تھیں ،اور وارث کے حق میں وصیت کرنا ناروا ہے یا حالت مرض میں سیدہ فاطمہ کوان کے حق سے زیادہ مال عطاکیا۔

اوراگر حالت صحت میں آپ نے فدک کی جاگیرسیدہ فاطمہ کو عطا کی تھی، تو وہ ہبہ یا قبضہ ہونا چاہیے تھا، اس لیے کہ واہب اگر کوئی چیز ہبہ کرے اور جس کو ہبہ کیا گیا ہے، وہ اس پر قابض نہ ہو، یہاں تک کہ واہب کی موت واقع ہو جائے تو ابیا ہبہ جہور علاء کے نزدیک باطل ہے بیامر موجب جیرت واستعجاب ہے کہ آپ نے فدک کی جاگیرسیدہ فاطمہ کو عطا کی اور ام ایمن اور سیدنا علی کے سوا جملہ صحابہ میں سے کسی کو بھی پتہ نہ چل سکا، بیسیدہ فاطمہ پر بہتان ہے، کہ انہوں نے ابیا دعویٰ کیا تھا، اگر اس مفروضہ کی صحت تسلیم کر لی جائے کہ دوسرول کی طرح انبیاء کا ترکہ بھی تقسیم کیا جاتا ہے تو سیدہ فاطمہ کے دعویٰ کے خلاف رسول اللہ کی از واج مطہرات اور آپ کے چچاسیدنا عباس آپ کے حریف فاطمہ کے دعویٰ کے خلاف صرف ایک عورت یا صرف ایک مرد اور ایک عورت کی شہادت ہو مہروسلمین کہ نزدیک عورت کی شہادت میں فقہاء تجاز اور محد ثین کے نزدیک مدعی جہور مسلمین کہ نزدیک قابل قبول نہیں۔ البتہ ایسے واقعات میں فقہاء تجاز اور محد ثین کے نزدیک مدعی بیوی کے حق میں خاوندگی شہادت کے بارے میں علماء کے دومشہوراتوال ہیں، امام احد سے بھی بیوی کے حق میں خاوندگی شہادت کے بارے میں علماء کے دومشہوراتوال ہیں، امام احد سے بھی

اس ضمن میں دوروایتیں منقول ہیں۔

- ا۔ پہلی روایت بیہ ہے کہ مقبول نہیں ، امام ابو حنیفہ، ما لک ، لیث بن سعد ، اوز اعی ، اسحاق ﷺ اور دیگر ائمہ کا مذہب بھی یہی ہے۔
- ۲۔ امام احمد کا دوسرا قول یہ ہے کہ خاوند کی شہادت بیوی کے حق میں مقبول ہے، امام شافعی ، ابوتور
   اور ابن المنذ رکی بھی یہی رائے ہے۔

بنابریں اگر سیدہ فاطمہ ڈاٹٹیٹا کے اس واقعہ کی صحت کوتسلیم بھی کیا جائے ، تو حاکم وفت ایک مردیا ایک عورت کی شہادت کی بنا پر فیصلہ صادر نہیں کر سکتا ، خصوصاً جب کہ اکثر علماء کے نز دیک خاوند کی شہادت بیوی کے حق میں مقبول ہی نہیں۔

شیعہ مصنف کا بی تول کہ ' سب محدثین نے روایت کیا ہے کہ ام ایمن ایک جنتی خاتون ہیں۔'
ایک جاہلانہ بات ہے، جواس کے حق میں مفید ہونے کی بجائے مصر ہے، سیدنا ابو بکر کا بی فر مان
کہ ' اس کی بات مقبول نہیں' ایک ایسی بات ہے کہ اگر حجاج بن یوسف یا مختار بن ابی عبید جیسے ظالم
لوگوں کے منہ سے بھی نکلتی تو اس کی صدافت میں ذرہ بھر بھی شبہ نہ ہوتا اس کی وجہ یہ ہے کہ مالی
معاملات میں ایک عورت کی شہادت کی بنا پر فیصلہ صادر نہیں کیا جا سکتا خصوصاً جب کہ مرعی ایک ایسی
جیز کی ملکیت کا دعویٰ کر رہا ہو جو کسی اور کے زیر تصرف ہو مگر یہاں تو اس کے قائل سیدنا ابو بکر جیسے
صادق القول بزرگ ہیں۔

شیعه مضمون نگار نے کہا ہے کہ حدیث '' ام ایمن ایک جنتی عورت ہے۔' سب محدثین نے روایت کی ہے۔' یہ صریح کذب ہے بیر روایت کتب حدیث میں مذکور نہیں اور نہ ہی کسی محدث نے اسے روایت کیا ہے، ام ایمن اسامہ بن زید را الله علی الله علی الله علی الله علی الله علی آلی انارہ چکی تھیں، یہ ہجرت کر کے مکہ مکرمہ سے مدینہ منورہ پنجی تھیں اور صحابیات میں بڑی احترام کی نگاہ سے دیکھی جاتی تھیں، بایں ہمہ روایت حدیث میں بڑی احتیاط کی ضرورت ہے رسول الله علی اور اہل علم پر افتر اپر دازی کر کے کوئی روایت بیان نہیں کی جاسکتی۔

باقی رہی ہے بات کہ بقول شیعہ مصنف'' بیروایت سب نے ذکر کی ہے۔''بالکل غلط ہے،ایسا دعویٰ صرف حدیث متواتر کے بارے میں کیا جا سکتا ہے، جوشخص اکابر صحابہ کی بیان کردہ حدیث کا منکر ہواورام ایمن کے بارے میں ذکر کردہ حدیث کومتواتر قرار دیتا ہواس کے اجہل

الناس اورمنکر حق وصدافت ہونے کے بارے میں کیا شبہ ہوسکتا ہے،اگر سرور کا کنات مَا ﷺ نے بشرط صحت ام ایمن کے بارے میں جنت کی بشارت دی ہے تو ایسا مزر دہ آپ نے دیگر صحابہ کے بارے میں بھی سنایا ہے، آپ نے دس صحابہ کے بارے میں جنت کی بشارت سنائی ہے، نیز بیہ بھی فرمایا کہ بیعت الشجر ہ میں شمولیت کرنے والوں میں سے کوئی بھی دوزخ میں نہیں جائے گا، 🗣 پیرحدیث سنداً صحیح اور محدثین کرام کے نز دیک مسلم ہے، وہ حدیث جس میں آپ نے صحابہ کے بارے میں جنت کی شہادت دی ہے، اہل سنن نے متعدد طرق سے بروایت عبدالرحمٰن بن عوف، سعید بن زیدنقل کی ہے، 🗨 پیروایات محدثین کے نز دیک عام طور سے معروف ہیں۔

جن احادیث میں صحابہ کے جنتی ہونے کی بشارت دی گئی ہے، شیعہ ان کی تکذیب کرتے ہیں اورصحابہ پرید کہہ کرمغترض ہوتے ہیں کہ وہ اس حدیث کوشلیم نہیں کرتے جس میں ام ایمن کے جنتی ہونے کی بشارت دی گئی ہے، کیااس سے بڑا جہل وعنا داور بھی ہوسکتا ہے؟

علاوه ازیں پیضروری نہیں کہ جوشخص جنتی ہو وہ مقبول الشہادۃ بھی ہو، بخلاف ازیں اس امر کا اختمال ہے کہ وہ شہادت دینے میں غلطی کا ارتکاب کرتا ہو، یہی وجہ ہے کہ اگر سیدنا خدیجہ، فاطمہ و عا کشہ ٹٹائٹ جیسی جنتی عورتیں شہادت دیں تو قرآن کے مطابق ان کی شہادت کومرد کی شہادت کے مقابلہ میں نصف شہادت قرار دیا جائے گا، جس طرح عورت آ دمی کے مقابلے میں نصف میراث حاصل کرتی ہے اوراس کی دیت بھی مرد سے آ دھی ہے اس میں کسی کا اختلاف مذکور نہیں، بنابریں کسی عورت کے جنتی ہونے سے اس کا مقبول الشہادة ہونا لازم نہیں آتا، ہوسکتا ہے کہ وہ غلط شہادت دے رہی ہو، یہ بھیممکن ہے کہا یک جھوٹاشخص دروغ گوئی سے تائب ہوکر جنت میں جا سکے۔

شیعہ مصنف کا بیر قول کہ'' سیدنا علی کی شہادت اس لیے قبول نہ کی کہ وہ سیدہ فاطمہ ڈاٹٹٹا کے

<sup>■</sup> صحيح مسلم\_ كتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل اصحاب الشجرة رضى الله عنهم (حديث: ۲۶۹۲)

<sup>2</sup> سنن ابي داؤد\_ كتاب السنة\_ باب في الخلفاء(حديث:٩٤٩،٠٠٤٦) و سنن ترمذي كتاب المناقب\_ باب مناقب سعيد بن زيد بن عمرو بن نفيل رضى الله عنه (حديث:٣٧٥٧) عن سعيد بن زيد رضي الله عنه و (حديث:٣٧٤٧) عن عبد الرحمن بن عوف رضى الله عنه\_

خاوند تھے۔ 'پیصر تک کذب ہے ، اگر اس کی صحت کو تسلیم کرلیا جائے تو بھی ہمارے تن میں مضر نہیں ،
اس لے کہ بیوی کے حق میں خاوند کی شہادت اکثر علماء کے نز دیک نا قابل قبول ہے ، جو علماء اس کی قبولیت کے قائل ہیں وہ اس شرط کے ساتھ قبول کرتے ہیں کہ شہادت کا نصاب پورا ہوجائے ، مثلاً خاوند کے ساتھ ایک مردگواہ اور بھی ہویا دو عور تیں ہوں ، ایک آ دمی اور ایک عورت کی شہادت کی بنا پر فیصلہ صادر کرنا جب کہ مدعی سے حلف بھی نہ لیں ناروا ہے۔

شیعه مصنف کا بیر کہنا، بیروایت که ''علی حق پر ہیں اور حق آپ کے ساتھ لگا لیٹا رہتا ہے، سب علماء نے بیان کی ہے۔'' کذب وجہل کی انتہا ہے، بیروایت بسند صحیح یاضعیف کسی نے بھی نقل نہیں کی، پھر بیہ کہنا کس حد تک صحیح ہے که ' بیروایت سب محدثین نے بیان کی ہے۔'' اس شخص سے زیادہ جھوٹا اور کون ہوسکتا ہے، جو کسی روایت سے متعلق کے کہ صحابہ وعلماء نے بیروایت بیان کی ہے، حالانکہ وہ حدیث اصلاً کسی سے بھی منقول نہ ہو یہ کھلا ہوا کذب وافتر اہے۔

البنتہ اگر یوں کہا جائے کہ بعض علماء نے بیروایت بیان کی ہے تو بھی بیہ بات کسی حد تک دائرہ امکان کے اندر ہے۔

مذکورۃ الصدرحدیث درج ذیل وجوہ واسباب کی بناپرمعنوی اعتبار سے بھی نا قابل قبول ہے۔ ا۔ اس حدیث میں ایک جملہ بی بھی ہے کہ'' حق حوض کوٹر پر آ کر مجھ سے ملے گا۔'' بیغلط ہے اس لیے کہ ملا قات کرنا اشخاص کی صفت ہے ظاہر ہے کہ حق کوئی مجسم چیز نہیں جوحوض پر وار دہونے کے قابل ہو۔

۲۔ اس حدیث میں یہ بھی مذکورہے کہ'' حق سیدنا علی کے ساتھ گھومتا ہے۔' حلانکہ حق صرف آن سیدنا علی کے ساتھ گھومتا ہے۔' حلانکہ حق صرف آن سیدناعلی میں یہ وصف تسلیم کیا جائے تو اس سے سیدناعلی کا رسول اللہ کی طرح معصوم ہونا لازم آتا ہے، شیعہ جہالت کی بنا پر عصمت علی کا دعولی کرتے ہیں، جو شخص اس حقیقت ہے آگاہ ہے کہ علی ، ابو بکر ، وعمراورعثان ڈی گئی کی نسبت معصوم تر نہ تھے ، بلکہ یوں کہیے کہ ان میں سے کوئی ہے معصوم نہیں ، وہ شیعہ کی دروغ گوئی سے بخو بی واقف ہے، سیدناعلی کے مسائل و فقاوی بلکل اسی طرح ہیں، جس طرح ابو بکر وعمراورعثان ڈی گئی کے فقاوی ، ایسا ہر گرنہیں کہ سیدناعلی کے فقاوی کے فقاوی کی نسبت اولی بالصواب ہوں ، یہ بات بھی غلط ہے کہ خلفاء کے فقاوی خلافہ کے کہ خلفاء

ثلاثہ کے اقوال سیدناعلی کے ارشادات کی نسبت ضعیف و مرجوح ہیں، یہ بھی درست نہیں کہ آپ دیگر خلفاء کی نسبت سیدناعلی سے زیادہ خوش اوران کے زیادہ ثنا خوال تھے بخلاف ازیں اگرکوئی شخص کہے کہ رسول اللہ مُنَا لِیُّمْ عمر بھر میں سیدنا عثمان رٹالٹیُ سے بھی ناراض نہیں ہوئے اور سیدناعلی کو متعدد مرتبہ زجر وعمّا ب فر مایا تو اس میں ذرہ بھر مبالغہ نہیں ہوگا۔

سیدناعلی و النونی نے جب ابوجہل کی بیٹی سے نکاح کرنے کا ارادہ کیا اور سیدہ فاطمہ والنونیانے بارگاہ نبوی میں بیشکوہ پہنچایا اور کہا،'' لوگ کہتے ہیں کہ آپ اپنی بیٹیوں کی حمایت نہیں فرماتے۔'' تو آپ نے مسجد نبوی میں خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

''بنی ہشام بن مغیرہ نے مجھ سے اپنی بیٹی کوسیدناعلی کے نکاح میں دینے کی اجازت طلب کی ہے۔''

واضح رہے کہ میں اس کی اجازت نہیں دیتا، آپ نے تین مرتبہ یہ الفاظ دہرائے ،البتہ علی اگر میری بیٹی کوطلاق دے دیں تو ان کی بیٹی کے ساتھ نکاح کر سکتے ہیں، فاطمہ! میرا جگر پارہ ہے جواس کو شک میں ڈالتا ہے، وہ مجھے شک میں مبتلا کرتا ہے اور جو چیز اس کو ایذا دیتی ہے وہ مجھے ایذا دیتی ہے، پھر آپ نے اپنے ایک داماد <sup>1</sup> کا ذکر کیا جو بنی عبر شمس کے قبیلہ سے تعلق رکھتے تھے۔

ان کا نام ابوالعاص بن رقع بن عبدالعزی بن عبد من بن عبد مناف ہے، یہ رسول اللہ کے سب سے پہلے دام داور آپ کی سب سے بڑی دختر فرخندہ اختر سیدنا زینب بی اللہ کے فاوند تھے، ان کی بیٹی کا نام امامہ تھا جن کو حالت نماز میں آپ کندھے پراٹھالیا کرتے تھے، جب بجدہ کو جاتے تو زمین پررکھ دیتے اور جب کھڑے ہوتے اٹھالیا کرتے تھے، (صحیح بخاری۔ کتاب الصلاة ، باب اذا حمل جاریة صغیرة علی عنقه فی الصلاة (حدیث: ۲۱٥)، صحیح مسلم۔ کتاب المساجد، باب جواز حمل الصبیان فی الصلاة (حدیث: ۲۱٥)، صحیح مسلم۔ کتاب المساجد، باب جواز فاطمہ بی کا انقال ہوگیا تو سیدناعلی نے ان سے نکاح کرلیا تھا، ابوالعاص میں کہ جب ان کی خالہ سیدہ فاطمہ بی کا انقال ہوگیا تو سیدناعلی نے ان سے نکاح کرلیا تھا، ابوالعاص متاخر الاسلام ہیں، غزوہ بدر میں یہ تھے، اور قید کر لئے گئے، جب اہل مکہ نے میں یہ قید یوں کو چھڑا نے کے لیے فدیہ بھیجا تو سیدنا نہنب نے وہ ہار مدینہ روانہ فرمایا، جورضتی کے وقت ان کی والدہ سیدنا خد بجہ نے ان کو پہنایا تھا، رسول اللہ سی اللہ ان کی والدہ سیدنا خد بجہ نے ان کو پہنایا تھا، رسول اللہ سید اللہ سید واپس دے دو۔ " رسنن ابی داؤ د۔ کتاب الجہاد، باب فی فداء الاسیر بالمال، (حدیث: ۲۶۹۲)

## المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

آپ نے فرمایا: اس (آپ کے داماد ابوالعاص) نے جب بات کی تو پیج بولا اور جب وعدہ کیا تواسے پورا کیا۔

صحابہ نے تعمیل ارشاد کردی، بعد از ال سید نا زیب نے ابوالعاص سے ہجرت کی اجازت طلب کی جواس نے دے دی، ابوالعاص ایک تجارتی قافلہ کو لے کر ملک شام گئے، ساحل سمندر پر مسلمانوں کی ایک جماعت آبادتی جس میں ابو جندل اور ابو بصیر بھی شامل سے، انہوں نے آگے بڑھ کر ابوالعاص کو قید کر لیا اور مدینہ پنچے، نبی مگائی نظر نے یدد کھ کر فرمایا کہ زیب نے ابوالعاص کو مال و متاع سمیت پناہ دی ہے، قید کرنے والوں نے ابوالعاص کو اسلام لانے کی ترغیب دلائی اور ابو العاص کو مخاطب کر کے کہا '' ابوالعاص! آپ اشراف قریش میں شار ہوتے ہیں اور اس کے علاوہ آپ رسول اللہ کے چی زاد اور داماد جھی ہیں اگر آپ مشرف باسلام ہوجا کیں تو اہل مکہ کا سب مال آپ کو غنیمت میں مل جائے گا۔ ابوالعاص نے جواباً کہا'' م نے یہ بہت بری بات کہی ہے، کہ میں مکر و فریب کے ساتھ اپنی اوا کی، پھر ابوالعاص نے جواباً کہا'' م نے یہ بہت بری بات کہی ہے، کہ میں مکر و فریب کے ساتھ اپنی اوا کی، پھر گھڑ ہے ہوگڑوں۔'' جب آپ نے ابوالعاص کور ہا کیا تو پہلے مکہ گئے اور حق داروں کی ایک ایک پائی اوا کی، پھر کھڑ ہے ہوگڑوں۔'' جب آپ نے ابوالعاص کور ہا کیا تو پہلے مکہ گئے اور حق داروں کی ایک ایک پائی اوا کی، پھر کھڑ ہے ہوگر اہل مکہ کو مخاطب کر کے کہا'' مکہ والو! بتا ہے کیا میں نے واجب الا داء حقوق ادا کیے یا نہیں۔''؟ انہوں نے کہا' اللہ کی قسم! ضرور۔''

تب ابوالعاص نے کلمہ شہادت پڑھا اور عازم مدینہ ہوئے، سرور کا ننات عَالَیْا ہِمَ نے سیدنا زینب کو ابوالعاص کے یہاں بھیج دیا، اور نکاح جدید کی ضرورت نہ بھی۔ (مستدر ک حاکم (۲۳۲-۲۳۷) سیرة ابن هشام (ص:۲۲۲،۳۱۲) بطوله سنن ابی داؤد۔ کتاب النکاح۔ باب الی متی ترد علیه امراته (حدیث: ۲۲٤۰) بذکر النکاح فقط

ابوالعاص اموی اوران کے اشباہ وامثال جن بلند اخلاق اور اوصاف کے حامل تھے، ان کا ذکر و بیان یہاں ممکن نہیں۔

ظہوراسلام سے قبل وہ جس طرح عرب بھر میں ممتاز تھے،اسلام لانے کے بعد تاریخ اسلام میں بھی انہیں بلند مقام حاصل ہوا، وہ عربوں کے اخلاق جلیلہ اور ان کی بلند پایہ عربی فطرت ہی ہے جس کی بنا پر اللہ تعالیٰ نے اس عظیم قوم کواسلامی انقلاب بریا کرنے کے لیے منتخب فرمایا۔

● صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم باب ذکر اصهار النبی صلی الله علیه و سلم (حدیث:۹ ۲۲۹،۳۷۲۹) صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة باب من فضائل فاطمة رضی الله عنها، (حدیث:۹ ۲٤٤۹) اس کسیاق وسیاق میں اختلاف ہے۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

ایک مرتبہ سرور کا ئنات مُنَاقِیَّا نے سیدناعلی کے دروازہ پر دستک دے کر دریافت فرمایا۔ ''کیاتم نماز (تہجد)نہیں پڑھ رہے۔''؟

سیدناعلی نے عرض کیا، ہماری جانیں اللہ کے قبضہ میں ہیں جب چاہتا ہے جگا دیتا ہے، رسول اللہ میں کرافسوس کے عالم میں اپنی ران پر ہاتھ مارتے ہوئے چل دیئے، زبان مبارک پر بےساختہ بیالفاظ جاری تھے۔

﴿ وَكَانَ الْإِنْسَانُ الْكُثَرَ شَيْءٍ جَدَلًا ﴾ "انسان جھڑا كرنے ميں سب چيزوں سے بڑھا ہوا ہے۔" •

جہاں تک سیرناعلی کے مسائل و فناوی کا تعلق ہے، آپ نے فنوی دیا تھا کہ جب کسی عورت کا خاوند فوت ہوجائے اور وہ حاملہ ہوتو اس کی عدت " اَبُعَدُ الا بَحَلَیْنِ " (عدت و فات اور وضع حمل ہر دور میں سے جو بعید تر ہو) ہے، عہد نبوت میں جب ابوسنا بل بن بعکک نے یہی فنوی دیا، تو رسول الله نے فر مایا، ابوسنا بل جھوٹ کہتا ہے، گاس کے نظائر وامثال بہت ہیں۔ بہر کیف سیدناعلی کی شہادت کی بنایر فیصلہ صادر نہیں کیا جا سکتا تھا۔

شیعہ مضمون نگارنے سیرہ فاطمہ ڈاٹھا کا جو واقعہ ذکر کیا ہے وہ ان کے شایان شان نہیں، شیعہ مصنف اس زعم باطل میں مبتلا ہے کہ اس سے سیرہ فاطمہ کی مدح وستائش ہو رہی ہے، حالانکہ یہی واقعہ ان کے حق میں تنقیص شان کا موجب ہے، بشر طصحت اس واقعہ سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ سیرنا ابو بکر نے جب سیرہ فاطمہ کے حق میں فیصلہ صا در نہ کیا تو آپ س لیے ناراض ہو گئیں .....؟ اس لیے کہ سیدنا ابو بکر ڈاٹھی کا فیصلہ حق وصدافت پر بنی تھا، جس کی خلاف ورزی کسی کے لیے بھی درست نہیں، لہذا اس میں ناراض ہونے کی کوئی بات نہ تھی، جوشنص یہ جا ہتا ہو کہ اللہ ورسول کے حکم کے برخلاف

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب التهجد\_ باب تحریض النبی صلی الله علیه وسلم علی قیام اللیل، (حدیث:۱۱۲۷) صحیح مسلم \_ کتاب صلاة المسافرین \_ باب الحث علی صلاة اللیل و ان قلت \_ (حدیث:۷۷۰)

<sup>2</sup> صحیح بخاری\_ کتاب المغازی\_ باب فضل من شهد بدراً (حدیث: ۹۹۱) صحیح مسلم\_ کتاب الطلاق ، باب انقضاء عدة المتوفی عنها زوجها، (حدیث: ۱۶۸۶) مسند احمد(۱/۷۶۱)

اس کے حق میں فیصلہ صادر کیا جائے اور جب حاکم ایسانہ کر سکے تو وہ اس سے ناراض ہو جائے، اور بات چیت ترک کرنے کی قتم کھالے تو یہ بات اس شخص کے لئے نہ موجب مدح ہے اور نہ حاکم کے حق میں سبب جرح وقدح ، بخلاف ازیں یہ بات ایسا تقاضا کرنے والے کے لیے جرح وقدح سے قریب ترہے۔

ہم اس حقیقت سے بخو بی آگاہ ہیں کہ سیدہ فاطمہ و دیگر صحابہ سے اس قتم کے جو واقعات منقول ہیں ان میں سے اکثر صرح کذب اور بعض تاویل پر بہنی ہیں اور اگر ان میں سے بعض گناہ کے موجب بھی ہوں تو ہمیں کب اس سے انکار ہے ، کیونکہ ہم صحابہ کو معصوم نہیں مانتے ، ہمارا عقیدہ یہ ہے کہ صحابہ اولیاء اور اہل جنت میں سے ہونے کے باوصف گناہوں سے بری نہ تھے ،ہم پر امید ہیں کہ اللہ تعالی ان کے گناہوں کی مغفرت فرمائے گا۔

رافضی مصنف نے جو ذکر کیا ہے کہ سیدہ فاطمہ رہا ہیا نے سیدنا صدیق سے گفتگونہ کرنے کی قسم کھالی، اور کہا کہ اپنے والدمحرّ م (مَنَّا اَلِیْمُ ) سے مل کراس کا شکوہ کریں گی، یہ بات شان فاطمہ رہا ہیا ہے منافی ہے، شکوہ صرف بارگاہ ربانی میں کیا جا سکتا ہے اور بس!

قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّهَا أَشُكُو بَتِّى وَحُزْنِي إِلَى اللَّهِ ﴾ (يوسف:٢١/٢٧) "مين بارگاه ايز دي مين اپنے حزن و ملال كاشكوه كرتا هوں۔"

موسىٰ عَلَيْلِا دِعا فرما يا كرتے تھے:

''بار خدایا! مدح وستائش صرف تیرے لیے ہے، تیرے حضور ہی میں شکایت کی جاتی ہے تجھی سے مدد چاہی جاتی ہے اور تجھی سے فریادرسی کی جاتی ہے، ہمارا تکیہ صرف تیری ہی ذات پر ہے۔''

سرور کا تئات مَنَّ اللَّهُ فِي سيدنا عبدالله بن عباس کومخاطب کر کے فرمایا تھا: ''سوال کرنا ہوتو صرف الله سے کیجئے '' آپ نے بینہیں فرمایا کہ مجھ سے سوال اللہ سے کیجئے ۔'' آپ نے بینہیں فرمایا کہ مجھ سے سوال کیجئے یا مجھ سے طلب امداد کیجئے ،قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

❶ مسند احمد (۳۰۷٬۲۹۳/۱) سنن ترمذی\_ کتاب صفة القیامة\_ باب (۹۹) (حدیث:
 ۲۰۱۶)

﴿ فَإِذَا فَرَغْتَ فَانْصَبُ وَإِلَى رَبِّكَ فَارْغَبُ ﴿ (سورہ الم نشر ح: ٩٤ / ٧٠ ٨)

یہ ایک کھی ہوئی بات ہے کہ جب کوئی شخص حاکم سے مال طلب کر ہے اورغیر ستی ہونے کی بنا

پر حاکم اس کا مطالبہ پورانہ کر ہے اس پر مزید یہ کہ حاکم اس مال کواینے عزیز و ● اقارب پر صرف نہ کر

رہا ہو بلکہ حسب موقع و مقام سب مستی مسلمانوں کو دیتا ہو، پھر کہا جائے کہ وہ طالب حاکم سے بھڑگیا

تو ظاہر ہے کہ اس کی ناراضگی کا موجب صرف یہ امر ہے، کہ حاکم نے اس کو مال نہ دیا اور یہ کہد دیا کہ

دوسر ہے لوگ اس کی ناراضگی کا موجب صرف یہ امر ہے، کہ حاکم نے اس کو مال نہ دیا اور یہ کہد دیا کہ

دوسر ہے لوگ اس کی نسبت اس مال کے زیادہ مستی ہیں، اس ناراضگی میں طالب کے لیے مدح و

ستائش کا کوئی پہلو باقی نہیں رہتا اور اگر طالب مظلوم بھی ہوتا ہم اس کی ناراضگی صرف دنیوی مال کی

خاطر ہے، اس صورت میں طالب کو تہم کرنا حاکم کو مطعون قر اردینے کی نسبت اقر ب الی الصحت ہے،

خاطر ہے، اس صورت میں طالب کو تہم کرنا حاکم کو مطعون قر اردینے کی نسبت اقر ب الی الصحت ہے،

واشگاف الفاظ میں کہ سکتا ہے کہ حکم خداوندی مجھے مال دینے سے مانع ہے، میرے لیے یہ کیوں کر روا

ہے کہ مستی سے مال لے کر غیر مستی کو دے دوں، طالب اس کے سوا آخر کیا کہ سکتا ہے کہ میری ناراضگی کا باعث صرف قابل مال ہے دگر ہیج۔

ناراضگی کا باعث صرف قابل مال ہے دگر ہیج۔

ناراضگی کا باعث صرف قابل مال ہے دگر ہیج۔

جوشخص سیدہ فاطمہ ڈھٹیا سے متعلق ایسا واقعہ بیان کر کے اسے ان کی مدح پرمحمول کرتا ہے، اس کا جاہل ہونا کسی شک وشبہ سے بالا ہے، اللہ تعالی منافقین کی مذمت ان الفاظ میں فرماتے ہیں۔
''بعض منافق صدقات کے بارے میں آپ پرطعن کرتے ہیں، اگر صدقات مل گئے تو خوش، ورنہ ناخوش اور اگر وہ اللہ کے عطا کر دہ مال پر رضا مندی کا اظہار کرتے ، اور یوں

اگر حدیث نبوی" لانورث" سے صرف نظر کر لیا جائے تو اس میں شبہ ہیں کہ سیدہ عائشہ بنت ابی بکر اور حفصہ بن عمر دونوں ور ناء میں شامل تھیں ،سیدنا صدیق نے مذکورۃ الصدر حدیث کی تعمیل میں دونوں کو ور شہ سے محروم کر کے آپ کے صدقہ کو عام صدقات میں جمع کر دیا تھا، تاہم آپ نے رسول اللہ کی پیروی کرتے ہوئے ، اہل بیت کو بیت المال سے اپنی ضروریات پوری کرنے کی اجازت دے دی تھی ،سیدنا ابو بکر نے جملہ امور میں رسول اللہ کے نقش قدم پر چلنے کے التزام کو قائم رکھا اور ہر صورت میں اسے نباہنے کی کوشش کی ، آپ نے بدعات سے کنارہ کش رہنے کی قتم کھائی تھی ، ظاہر ہے کہ اس سے بڑی بدعت اور کیا ہوتی کہ آپ حدیث" لانورث" کی خلاف ورزی کرتے ، حالانکہ پیروایت کثیر صحابہ سے مروی ہے ، اور خود سیدناعلی نے بھی پیروایت بیان کی ہے۔

کہتے کہ اللہ تعالیٰ ہمارے لیے کافی ہے اور وہ ہمیں اپنے فضل وکرم سے دیتا رہے گا، ہماری رغبت صرف بارگاہ ربانی کی جانب ہے اور بس تو یہ بات ان کے لیے فائدہ مند ثابت ہوتی۔' (توبہ: ۵۸\_۵۹)

اس آیت میں منافقین کی یہ خصوصیت بیان کی کہ وہ دیے جانے کی صورت میں خوش ہوتے ہیں اور اگر نہ دیا جائے تو غیظ وغضب کا اظہار کرنے لگتے ہیں، منافقین کی زندگی کا یہی پہلوان کی مذمت کا موجب ہوا۔

یہ امر قابل غور ہے کہ جو تحض اسی خصوصیت کی بنا پرسیدہ فاطمہ کی مدح سرائی کرتا ہے، جس کی مذمت بیان کی گئی ہے تو وہ بلا شبہ سیدہ فاطمہ کی شان میں گتا خی کا مرتکب ہوتا ہے، اس سے بید حقیقت اجا گر ہوتی ہے کہ روافض نے اہل بیت کی شان میں جو گتا خیاں کی ہیں اور جس طرح ان کی زندگیوں کو داغ دارکرنے کی کوشش کی ہے، اہل بیت کی جانب سے اللہ تعالیٰ ہی اس کا انتقام لےگا۔ اگرکوئی شخص بیر کے کہ سیدہ فاطمہ اپناحق طلب کرنے آئی تھیں اور حق کا مطالبہ کرنے میں شرعاً کوئی حرج نہیں، اس کا جواب بیر ہے کہ سیدہ فاطمہ کا حق ادا کرنے میں تامل منہیں کرتے تھے، بھلا آپ سیدۃ النساء سیدہ فاطمہ کا حق ادا کرنے میں تامل بہیں کرتے تھے، بھلا آپ سیدۃ النساء سیدہ فاطمہ کا حق ادا کرنے سے کیوں کرا نکار کر سکتے تھے، مزید کرتے تھے، بھرآپ لوگوں کے حقوق ادا کرنے سے کیوں کر بازرہ سکتے تھے۔ •

سیدنا ابوبکر صدیق و و ایک عزیر مسطح بن افا فه کی مالی امداد فرمایا کرتے تھے، اس ضمن میں سورہ نور
 کی بیر آیت نازل ہوئی: ﴿ وَلَا یَاتَلِ اُولُوا الْفَضْلِ مِنْکُمْ وَالسَّعَةِ اَنْ یُؤْتُوا اُولِی الْقُرْبی
 وَالْمَسَا کِیْنَ وَالْمُهَا جِرِیْنَ فِی سَبِیْلِ اللهِ ﴾ (نور: ۲۲)

<sup>(</sup>صحیح بخاری کتاب المغازی، باب حدیث الافك، (حدیث: ۱٤۱٤) صحیح مسلم، کتاب التوبة، باب فی حدیث الافك (حدیث: ۲۷۷۰)

اگریہ آیت کریمہ کسی انسان کے بارے میں انبیاء میں سے کسی نبی پر نازل ہوتی تو اس نبی کی امت کا سخت بے شرم آ دمی بھی اس شخص کی شان میں گستاخی کرنے سے شرم محسوس کرتا، جس کے بارے میں بیہ آیت نازل ہوئی مگر سیدنا صدیق کی شان میں گستاخی کرنے والے جذبہ حیاء سے عاری ہیں، اس لیے کہ حیاا بیان کا جزء ہے،اور انہیں ایمان سے کوئی سروکا رنہیں۔ (محبّ الدین الخطیب)

سیدہ فاطمہ نے بعض اوقات نبی کریم مُٹاٹیئی سے مال کا مطالبہ کیا اور آپ اسے پورا نہ کر سکے، بخاری ومسلم میں سیدناعلی سے مروی ہے، کہ سیدہ فاطمہ بارگاہ نبوت میں خادم طلب کرنے آئیں اور آپ نے خادم عطا کرنے کی بجائے ان کو چند کلمات پڑھتے رہنے کی تلقین فرمائی۔ ●

جب بدروا ہے کہ سیرہ فاطمہ رسول اللہ سے کوئی چیز طلب کریں اور آپ یہ مطالبہ پورا نہ کریں اور اس کا پورا کرنا آپ پر واجب بھی نہ ہوتو اسی طرح بیجی درست ہے کہ وہ خلیفہ رسول سے کوئی چیز طلب کریں اور آپ اس مطالبہ کی پیمیل سے قاصر رہیں، خصوصاً جب کہ ہم اس حقیقت سے آشا ہیں کہ سیدہ فاطمہ معصوم نہیں اور ممکن ہے آپ ایسا مطالبہ کریں جس کی پیمیل ضروری نہ ہو، جب مطالبہ کا پورا کرنا سیدنا ابو بکر پر واجب نہ ہوا تو ایک غیر واجب امر کے ترک کرنے پر آپ ہر گز قابل فدمت نہیں، بیامرمباح ہی کیوں نہ ہو، جب ہم بیفرض کرلیں کہ اس مطالبہ کا پورا کرنا سیدنا ابو بکر کے لیے مباح بھی نہ تھا تو اس کی عدم تکمیل پر آپ مدح کے قابل ہوئے نہ کہ فدمت کے سیحق ، سیدنا ابو بکر مباح بھی نہ تھا تو اس کی عدم تکمیل پر آپ مدح کے قابل ہوئے نہ کہ فدمت کے سیحق ، سیدنا ابو بکر فیرسول اللہ کی زندگی میں اور آپ کے بعد کسی کاحق ادا کرنے سے بھی انکار نہ کیا۔

شیعہ مصنف کا یہ تول کہ سیدہ فاطمہ ڈاٹھانے وصیت فر مائی تھی کہ اضیں رات کو دفن کیا جائے اور ان کا جنازہ نہ پڑھا جائے۔'' صرف وہی شخص اس کو سیدہ فاطمہ سے روایت کرتا ہے اور اس سے احتجاج کرتا ہے جوعلم حدیث سے قطعی نابلد ہواور آپ کی شان میں ایسے کلمات کے جو آپ کی عزت وظلمت کے منافی ہوں۔ بشر طصحت یہ بات چندال مفید نہیں۔اس لیے کہ جنازہ پڑھنے سے میت کو فائدہ ہی پہنچتا ہے کسی ضرر کا اندیشہ نہیں۔ نیز یہ کہ اگر ایک کم درجہ کا شخص افضل انحلق کا جنازہ پڑھے تو فائدہ ہی پہنچتا ہے کسی ضرر کا اندیشہ نہیں۔ نیز یہ کہ اگر ایک کم درجہ کا شخص افضل انحلق کا جنازہ پڑھے تو وسلام جھیجتے ہیں، بفرض محال اگر اس سے آپ کو نفع نہیں پہنچتا تو ضرر بھی لاحق نہیں ہوتا۔ رسول اللّٰہ شائی اس حقیقت سے آگاہ تھے۔کہ آپ کی امت میں منافقین بھی ہیں اس کے باوصف آپ نے اللّٰہ شائی آپاس حقیقت سے آگاہ تھے۔کہ آپ کی امت میں منافقین بھی ہیں اس کے باوصف آپ نے کسی کو بھی درود وسلام کا حکم دیا۔

ندکورۃ الصدرحقاً کق اس امر کی غمازی کرتے ہیں کہ بل ازیں ذکر کردہ واقعہ صرف فاطمہ رہا ہیں کہ مدح وستائش پر دلالت نہیں کرتا اور اس سے حضرت فاطمہ رہا ہی فضیلت پر وہی شخص استناد کرتا ہے

 <sup>●</sup> صحیح بخاری کتاب الدعوات، باب التکبیر والتسبیح عند المنام(حدیث:۲۳۱۸)
 صحیح مسلم کتاب الذکر والدعاء باب التسبیح اوّل النهار و عند النوم (حدیث:۲۷۲۷)

جو جاہل مطلق ہو۔ مزید برآ ں یہ مسلمانی جگہ پر ثابت ہے کہ اگر کوئی شخص وصیت کرے کہ مسلمان اس کا جنازہ نہ پڑھیں تو اس کی وصیت نا فذنہیں کی جائے گی اس لیے کہ نماز جنازہ اُس کے لیے ہرحال میں مفید ہے • یہ ایک کھلی ہوئی بات ہے کہ اگر کسی انسان پر کسی نے ظلم کیا ہواور مظلوم وصیت کرجائے کہ ظالم اس کے جنازہ میں شریک نہ ہوتو اس کا یہ فعل ایسی نیکی نہیں ہے جواس کے لیے قابل ستائش ہو۔ اللہ ورسول نے بھی اس کا حکم نہیں دیا۔ مقام تعجب ہے کہ حضرت فاطمہ کی تعریف وتو صیف کرنے والے ایسے واقعات کس لیے بیان کرتے ہیں جوان کے لیے موجب مدح ہونے کی بجائے ان کی شان میں قدح وارد کرتے ہیں جیسا کہ کتاب وسنت اوراجماع سے مستفاد ہوتا ہے۔

شیعہ مصنف کا یہ قول سب لوگوں نے روا کیا ہے کہ آپ نے فرمایا: ''اے فاطمہ! تیرے ناراض ہونے سے وہ راضی ہوتا ہے۔''
یہ مرتک کذب ہے۔ بیر روایت آپ سے منقول نہیں اور کتب حدیث میں اس کا کوئی نشان نہیں ملتا۔ علاوہ ازیں اس کی کوئی سند صحیح یا حسن رسول اللہ علی ہے تہیں پہنچتی۔ اس پر مزید بیہ کہ جنتی ہونے کی شہادت اگر سیدہ فاطمہ کی شان میں ملتی ہے تو یہی شہادت صحابہ کبار، سیدنا ابو بکر، عمر، عثمان، طلحہ، زبیر، سعید اور عبد الرحمٰن بن عوف ٹی ایٹھ کے بارے میں بھی موجود ہے۔ قرآن کریم کے متعدد مقامات پر اللہ تعالی نے صحابہ کرام ٹی ایٹھ سے اپنی رضا مندی کا اظہار فرمایا۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالسَّابِقُونَ الْاَوْلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ وَالْاَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضُواْ عَنْهُ ﴿ (التوبة: ٩/١٠٠) ' سَابِقِينَ اوّلَيْنَ مَهاجَرِينَ وانصار اور وه لوگ جوان كے بعد آئے الله تعالی ان سے راضی ہوگئے۔'' دوسری جگه ارشا وفر مایا:

<sup>•</sup> امام ابن عبدالبرنے الاستیعاب میں سیدہ فاطمہ کا ذکر کرتے ہوئے آپ کی اس وصیت کا ذکر کیا ہے کہ سیدنا ابو بکر کی بیوی اساء بنت عمیس اور سیدنا علی آپ کو خسل دیں۔ سیدنا ابو بکر کی بیوی ہی نے آپ کے لیے نعش کا انتخاب کیا تھا جسیا کہ وہ ملک حبشہ بچشم خود ملاحظہ کر چکی تھیں۔ دیکھئے حلیة الاولیاء، ابونعیم: ۲/۲ ک، نیز السنن الکبری امام بیھقی: ۳٤/٤، نیز ۳۲/۲ میز السنن الکبری امام بیھقی: ۳٤/٤، نیز ۳۲/۲

# ﴿ لَقَلُ رَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْمُؤْمِنِينَ إِذْ يُبَايِعُوْنَكَ تَحْتَ الشَّجَرَةِ ﴾

(الفتح:٨٤٨)

"جب مومن درخت کے نیچ آپ کی بیعت کررہے تھے واللہ تعالی ان سے راضی ہوگیا۔"
احادیث نبویہ سے یہ بات ثابت ہے کہ رسول اللہ نے جب وفات پائی تو آپ صحابہ سے رضا
مند تھے۔ یہ حقیقت ہے کہ اللہ ورسول جس سے راضی ہوں۔ دنیا میں سے کسی شخص کی ناراضگی بھی
اسے ضررنہیں پہنچا سکتی۔خواہ وہ کوئی بھی ہو۔ نیز اس لیے کہ اللہ تعالی جس شخص سے راضی ہوگیا وہ بھی
اللہ تعالی سے راضی ہوگا۔ اور جانبین کی رضا مندی وخوشنودی میں کامل بھا گئت ومطابقت ہوگی۔گویا
اللہ تعالی سے راضی ہوگا۔ اور جانبین کی رضا مندی وخوشنودی میں کامل بھا گئت ومطابقت ہوگی۔گویا
الیا شخص حکم خداوندی پر راضی ہوگا اور حکم خداوندی اس کی رضا کے موافق ہوگا۔ ظاہر ہے کہ جو شخص حکم
خداوندی پر راضی ہو تا ہے وہ اس کے ناراض بھی ہوگا۔ اس لیے کہ جو شخص کسی دوسر سے
کے ناراض ہونے پر زاضی ہوتا ہے وہ اس کے غضب آ لود ہونے پر غضب آ لود بھی ہوگا۔

شیعه کی پیش کرده حدیث برتقید:

شیعه مصنف کا بی قول که ' فاطمه میرا جگر پاره ہے۔' بی حدیث ان الفاظ کے ساتھ روایت نہیں کی گئے۔ احادیث میں جو الفاظ مذکور ہیں وہ اس سے مختلف ہیں، جس حدیث میں بی واقعہ بیان کیا گیا ہے کہ جب سید ناعلی نے ابوجہل کی بیٹی سے نکاح کرنا چاہا تو نبی کریم علی نے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

''بنو ہشام بن مغیرہ نے مجھ سے علی کے ساتھ اپنی بیٹی کا نکاح کرنے کی اجازت طلب کی ہے،
میں ہرگز اس کی اجازت نہ دوں گا۔' بیالفاظ آپ نے تین مرتبہ دہرائے۔ پھر فرمایا:'' فاطمہ میرا جگر پارہ ہے، جو چیز اسے ایذا دیتی ہے اس سے مجھے بھی دکھ پہنچتا ہے۔ البتہ بیمکن ہے کہ علی میری بیٹی کو طلاق دے کر ابوجہل کی بیٹی کے ساتھ نکاح کر لے۔' ایک روایت میں یوں ہے:'' مجھے ڈر ہے کہ فاطمہ کہیں دینی ابتلاء میں نہ پڑجائے۔' پھر آپ نے اپنے ایک داماد (ابوالعاص) کا ذکر کر کے اس کی تیج بولا۔ اور جب وعدہ کیا تو اسے پورا کر کھایا۔ میں حلال کو حرام اور حرام کو حلال تو نہیں کرتا۔ مگر اللہ کی قشم! جگر گوشئہ رسول اور اللہ کے دشمن کی میں بوسکتیں۔' پھر آپ بیٹی ایک شخص کے گھر میں جمع نہیں ہوسکتیں۔' •

<sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب ذکر اصهار النبی صلی الله علیه و سلم(حدیث: ۹۲۳،۳۷۲۹) و صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل فاطمة رضی الله عنها(حدیث ۹۲۶) تا جم اس کے سیاق وسیاق میں اختلاف ہے۔

حدیث بیان کرنے کا سبب خودروایت میں موجود ہے۔ کہ سیدناعلی ابوجہل کی بیٹی کواپنے نکاح میں لانا چاہتے تھے۔ بنا بریں بیان کردہ سبب کو حدیث سے جدانہیں کیا جا سکتا۔ حدیث کے الفاظ واضح ہیں:

''جو چیز فاطمہ کوشک میں مبتلا کرتی ہے وہ مجھے بھی شبہ میں ڈالتی ہے اور جس بات سے فاطمہ کو دکھ پہنچے وہ میرے لیے بھی رنج والم کی موجب ہے۔''

یہ بات قطعی طور پر معلوم ہے کہ بی کریم کو یہ تکلیف محض اس لیے پیچی کہ سیدناعلی نے ابوجہل کی بیٹی کے ساتھ تکاح کرنے کا ارادہ ظاہر کیا تھا۔ اگر یہ وعید ایذا دینے والے کو لاحق ہوسکتی ہے تو سیدنا علی کی علی کا اس وعید کی لیسٹ میں آنا ضروری ہے اور اگر اس کا اخمال نہیں ہے تو سیدنا ابو بکر سیدناعلی کی نبیٹ کے ساتھ تکاح کرنے کا ارادہ ترک کردیا تھا اور اس سے تو بہ کرلی تھی۔ تو ہم کہیں گے کہ اس سے سیدناعلی کا غیر معصوم ہونا لازم آتا ہے۔ نیز یہ کہ اگر سیدہ فاطمہ کی ایذاء کا ازالہ تو بہ سے ہوسکتا ہے تو اس کے علاوہ دیگر ہونا لازم آتا ہے۔ نیز یہ کہ اگر سیدہ فاطمہ کی ایذاء کا ازالہ تو بہ سے ہوسکتا ہو۔ آگر ایسا ہوتا تو اسے بھی انگال بھی یقیناً اس کو کو کر سکتے ہیں۔ اس لیے کہ اعمال صالحہ مصائب و آلام اور تو بہ سے تو اسے بھی بڑے گئاہ دور ہو سکتے ہیں۔ مزید ہو بھے ہوتے۔ (العیاذ باللہ) حالانکہ آپ کا مومن و برخے کہ سیدناعلی خالئہ آپ کا مومن و برخے کہ سیدناعلی خال خوری کیا تھا وہ بھی کہی کہتے مسیدناعلی خی کہ عبد نبوی میں مرتد ہونے کا دعوی کیا تھا وہ بھی کہی کہتے مرتد ہونے والے کو یافتل کردیا جاتا تھایا وہ پھردین اسلام کی طرف لوٹ آتا تھا۔ گرسیدناعلی کا دامن مرتد ہونے والے کو یافتل کردیا جاتا تھایا وہ پھردین اسلام کی طرف لوٹ آتا تھا۔ گرسیدناعلی کا دامن اس سے یاک رہا۔ شرک کے ماسوادوس کے نارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ اللَّهَ لَا يَغْفِرُ أَنُ يُّشُرَكَ بِهٖ وَ يَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَالِكَ لِمَنُ يَشَرَكَ بِهٖ وَ يَغْفِرُ مَا دُوْنَ ذَالِكَ لِمَنْ يَشَاءُ ﴾ (سوره نساء:١٦/٤)

'' الله تعالی اس بات کو معاف نہیں کرتا کہ اس کے ساتھ کسی کونٹریک تھہرایا جائے اور اس کے سواجس کو جیا ہتا ہے معاف کر دیتا ہے۔

سیدنا ابوبکر کا کفر ثابت کرنے کے لیے اگر شیعہ سیدہ فاطمہ کی ایذا کو کفر قرار دیں تو اس سے سیدناعلی کا بھی کا فر ہونا لازم آئے گا اور جب لازم باطل ہے تو ملزوم کے بطلان میں کوئی شبہ باقی

نہیں رہتا۔ شیعہ کی بیہ پرانی عادت ہے کہ وہ سیدنا ابو بکر وغمر وعثمان ڈکاٹیٹر کی عیب چینی کرتے اورایسے امور کی بنا پران کی تکفیر کرتے ہیں جن کی مثل بلکہ اس سے بھی فتیج تر افعال سیدناعلی سے صادر ہو چکے ہیں۔ اب سوال یہ ہے کہ ان افعال میں اگر سیدناعلی ماجور یا معذور ہیں تو خلفاء ثلاثہ بالاولی اجریاعذر کی سخت ہوں گے اور اگر کسی معمولی امرکی بناء پر خلفاء ثلاثہ فاسق یا کا فرقر ارپائیں گے تو کیا وجہ ہے کہ سیدناعلی اس سے شنیع تر فعل کے مرتکب ہونے پر بھی کفروفسق سے پچ جائیں؟

سیدہ فاطمہ کوستانا اس لیے بڑا گناہ ہے کہ اس سے ان کے والد محتر م کود کھ پہنچتا ہے، کسی معاملہ میں جب بیسوال پیدا ہو جائے کہ آیا سیدہ فاطمہ کو ایذا دینے سے احتر از کیا جائے یا نبی کریم سیالی ستم رانی کرنے سے ۔ تو ظاہر ہے کہ اندریں صورت نبی کریم کی ایذاء سے دست کشی سیدہ فاطمہ کی اذبیت کی نسبت واجب تر ہوگی۔ سیدنا ابو بکر وعمر کے ساتھ بھی یہی معاملہ پیش آیا۔ نبی کریم سیالی آئی نے اندیت کی نسبت واجب تر ہوگی۔ سیدنا ابو بکر وعمر کے ساتھ بھی یہی معاملہ پیش آیا۔ نبی کریم سیالی اندیاء کی عدم توریث ) ایک حکم دیا تھا اور یہ دونوں اصحاب اس کی خلاف ورزی کر کے آپ کو ایذا پہنچانے سے امکانی حد تک کنارہ کش رہنا چا ہے تھے۔ ہرسلیم العقل آدمی اس بات سے اتفاق کر کے گا کہ جب نبی کریم سیالی ہوگی ۔ اس لیے کہ آپ کی اطاعت کے برخلاف مطالبہ کریں تو حکم رسول کی مراعات اولی ہوگی ۔ اس لیے کہ آپ کی اطاعت واجب اور معصیت حرام ہے۔ اگر آپ کی اطاعت کرنے والا مصیب ہے۔ یہ اطاعت کرنے والا مصیب ہے۔ یہ اس صورت سے مختلف ہے جب کوئی شخص اللہ ورسول کی اطاعت کے لیے بلکہ کسی اور مقصد کے لیے اس صورت سے مختلف ہے جب کوئی شخص اللہ ورسول کی اطاعت کے لیے بلکہ کسی اور مقصد کے لیے سیدہ فاطمہ کوستائے۔

جوشخص اس بات پرغور کرے گا کہ مذکورہ واقعہ میں سیدنا ابوبکر کا مقصد صرف نبی کریم کی اطاعت تھی اوراس کے سواکوئی بات آپ کے پیش نظر نہ تھی تو وہ اس حقیقت کا اعتراف کرنے پرمجبور ہوگا کہ سیدنا ابوبکر کا پیغل سیدنا علی کے اقدام کے مقابلہ میں اکمل وافضل ہے۔ تا ہم دونوں کی عظمت وفضیلت میں کلام نہیں، آپ دونوں اکا براولیاء اللہ سابقین اولین اور اللہ کے مقربین سے تھے۔ سیدنا ابوبکر ڈلاٹیڈ فرمایا کرتے تھے:

#### ''الله کی قسم! نبی کریم کی قرابت ذاتی قرابت کی نسبت مجھے عزیز ترہے۔''

<sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم\_ باب مناقب قرابة رسول الله صلی الله علیه و سلم (حدیث:۲۱۳۲) صحیح مسلم\_ کتاب الجهاد، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم" لا نورث ما ترکنا فهو صدقة" (حدیث:۹۰۷۱) مطولاً

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النب

آپ کا قول ہے:

'' نبی کریم کے اہل بیت کا خیال رکھیے۔'' 🛈

اگریے فرض کرلیا جائے کہ سید نا ابو بکر ڈھاٹئؤ نے سیدہ فاطمہ کورنج والم پہنچایا تھا تو یہ ما ننا پڑے گا کہ آپ نے سیدہ واللہ ورسول کی اطاعت، نیز یہ جذبہ اس کا محرک تھا کہ حق دار کوحق مل کررہے۔ سیدناعلی کا معاملہ اس کے بالکل برعکس تھا۔ وہ ابوجہل کی بیٹی کے ساتھ شادی کرکے آپ کو دکھ پہنچانا چاہتے تھے۔ ظاہر ہے کہ سیدناعلی کا بیا قدام ذاتی غرض برمبنی تھا۔

سیدنا ابوبکر <sup>3</sup> کا معاملہ اس سے یکسر مختلف ہے۔ مذکورہ بالا واقعات اس بات کے زندہ گواہ

■ صحیح بخاری ، حواله سابق (صدیث: ۳۵۱۳)

🛭 یعنی سرور کا ئنات مَالِیْمُ کی سنت کے مطابق ہے آمدنی رفاہ عام کے کاموں پرصرف کی جائے۔

اہل سنت کی بلنداخلاقی مجھے ورطۂ حیرت میں ڈال دیتی ہے جب میں اس بات برغور کرتا ہوں کہ وہ ابوجہل کی بیٹی کے ساتھ سیدناعلی کے عزم نکاح اوراس سے نبی کریم وسیدہ فاطمہ کی شدید ناراضگی کا واقعہ شاذ ونا در ہی ذکر کرتے ہیں۔ حالانکہ اس ضمن میں نبی کریم نے مسجد نبوی کے منبریر جوشہرہُ آ فاق خطبہ دیا وہ قرآن کریم کے بعد سیجے ترین کتب حدیث کے اوراق میں محفوظ ہے۔ دوسری جانب شیعہ کا بیرحال ہے کہ تمام تاریخی اَدوار میں انھوں نے سیدنا ابو بکر کے خلاف شور وشغب بیا کیے رکھا۔سیدنا ابو بکر کا جرم اس کے سوا کچھ نہ تھا کہ انھوں نے نبی کریم کے ایک ایسے حکم کونا فذ کرنے کی غلطی کی جوانھوں نے بذات خود نبی کریم مَثَالِیَا ﷺ سے سنا تھا۔ علاوہ ازیں کثیر صحابہ اور خود سیدنا علی بھی براہ راست اسے نبی کریم سے سن چکے تھے۔سیدنا ابوبکر نے نہایت موزوں طریقہ سے امر نبوی کی تکمیل فرمائی ۔سیدہ فاطمہ اور دیگر اہل بیت کو اس جا گیرسے اپنی ضروریات بوری کرنے کی اجازت مرحمت فرمائی۔اور جو باقی رہ جاتا تھا اس کو اسوہً نبوی کے مطابق رفاہ عام کے کاموں برصرف کرنے کی مدایت کی۔ شیعہ کے شوروشغب اور دروغ گوئی کا نتیجہ ہے کہ لوگ مسکلہ فدک کی تفصیلات سے آگاہ ہیں ، اور کسی کو کا نوں کان خبر نہیں کہ سیدنا علی کے عزم نکاح سے نبی کریم مَنَاتَیَمُ اور سیدہ فاطمہ کس حد تک برہم ہوئے تھے، یہ دونوں واقعات (مسلہ فدک اور ابوجہل کی بیٹی سے سیدناعلی کا عزم نکاح ) جملہ اختلافی مسائل میں اہل سنت وشیعہ کے مابین ایک عمدہ معیار کی حیثیت رکھتے ہیں اور اس سے عیال ہوتا ہے کہ صحابہ واہل بیت کے بارے میں فریقین کا موقف کیا ہے۔ بیدونوں واقعات اس بات کے شاہر عدل ہیں کہ اہل سنت صحابہ واہل بیت دونوں کوعرہ و وقار کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ بخلاف ازیں شیعہ کے دل بغض صحابہ سے لبریز ہیں اور اہل بیت کی محبت کے

ہیں کہ سیدہ فاطمہ کی ایذا سے متعلق سیدنا ابو بکر کی نسبت سیدنا علی کافعل مذمت کا زیادہ استحقاق رکھتا ہے، اس لیے کہ سیدنا ابو بکر نے اللہ ورسول کی اطاعت کے لیے ایسا کیا تھا اور سیدنا علی نے ذاتی غرض کی بنا پر۔ ابو بکر صدیق کا شاران بزرگوں میں ہوتا ہے جنھوں نے اللہ ورسول کے لیے ہجرت کی تھی۔ ظاہر ہے کہ کسی عورت سے نکاح کرنے کی نبیت سے ہجرت کرنے والا، ان کا ہم پلہ کیسے ہوسکتا ہے۔ بے شک سیدہ فاطمہ کی ایذا نبی کریم مُنالیم اللہ عیف رنج و ملال ہے، بشرطیکہ وہ بات تھم الٰہی کے خلاف نہ ہو۔ جب کسی بات میں تھم الٰہی موجود ہوتو اس کی انجام دہی ضروری ہے، قطع نظراس سے کہ بیا مرکسی کے لیے موجب اذبیت ہو۔ اللہ کی اطاعت کرتے ہوئے باعث اذبیت وہ بات ہوگی جو اللہ ورسول کے تھم کے منافی ہو۔ اس کی مثال مندرجہ ذیل حدیث نبوی ہے:

" جس شخص نے میری اطاعت کی ،اس نے اللہ کی اطاعت کی اور جس نے میرے امیر کی اطاعت کی اس نے میرے امیر کی اطاعت کی اس نے میری نافر مانی کی اس نے اللہ کی تکم عدولی کی ،اور جس نے میری نافر مانی کی۔" • عدولی کی ،اور جس نے میرے امیر کے تکم سے سرتا بی کی اس نے میری نافر مانی کی۔" • پھر آپ نے ان الفاظ میں اس حدیث کی توضیح فر مائی:

''کسی کی اطاعت صرف نیکی کے کاموں میں ہے۔''

نبی کریم کا بیارشاد کہ'' جس نے فاطمہ کو ایذا دی اس نے مجھے تکلیف دی۔'' بالاولی اذی فی المعروف پرمجمول ہوگا۔اس لیے کہ نبی کریم کے امراء کی اطاعت فرض ہے اوران کی نافر مانی کبیرہ گناہ

بارے میں ان کے سب دعاویٰ بے بنیاد ہیں، اہل بیت کی تحبت شیعہ میں صرف اس حد تک پائی جاتی ہے کہ ان کی قبروں کو بت بنا کران کی پر ستش کرتے رہیں اور اس طرح صنم پر ستی کے دور کی یا د تازہ کر دیں۔
دیگر اخوات کو چھوڑ کر صرف سیدہ فاطمہ سے اظہار محبت کذب و دورغ پر ہنی ہے۔ علاوہ ازیں شیعہ بعض بنی فاطمہ وہ انہا سے محبت کرتے ہیں اور بعض سے بغض وعنا در کھتے ہیں۔ مگر حق وصدافت کسی کے چھیائے چھیائے جھیتی نہیں اور اس کا نور ظاہر ہوکر رہتا ہے۔ ﴿وَاللّٰهُ یُحِقُ الْحَقَ وَ هُوَ یَهُدِی السَّبیْل﴾

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الجهاد، باب یقاتل من وراء الامام و یتقی به، (حدیث: ۲۹۵۷) ، صحیح مسلم\_ کتاب الامارة\_ باب و جوب طاعة الامراء فی غیر معصیة (حدیث: ۱۸۳۵) باختلاف

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب الاحكام\_ باب السمع والطاعة للامام ما لم تكن معصية (حديث: ٥٤ ٧١)، صحيح مسلم\_ كتاب الامارة\_ باب وجوب طاعة الامراء في غير معصية (حديث: ١٨٤٠)

ہے، مگر سیدہ فاطمہ کو ایذ اپہنچانے کا فعل نبی کریم کی نافر مانی کے مساوی نہیں، ورنہ لازم آئے گا کہ سیدناعلی نے اللہ ورسول کی نافر مانی کا ارتکاب کیا تھا۔ کیوں کہ نبی کریم کے امراء کی نافر مانی آپ کی نافر مانی ہے۔ نافر مانی ہے۔ اور آپ کے تیم سے سرتا بی معصیت الہی ہے۔

ہم پوچھے ہیں کہ سیدنا ابو بکر وغمر نے یہ فیصلہ کب فرمایا تھا اور کس نے یہ واقعہ قتل کیا ہے؟ بیان پرصر تح بہتان ہے، زیادہ سے زیادہ یہ ہوسکتا ہے کہ بیا شیاء جہاں تھیں وہاں پڑی رہتیں اور کوئی ان کا مالک قرار نہ یا تا، جس طرح ان دونوں حضرات نے نبی کریم کے صدقہ کوسیدنا علی وعباس ڈھٹھ کی تحویل میں دے دیا تھا کہ وہ اسے شرعی مصارف میں صرف کر دیں۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''ورنہ اہل بیت جن کواللہ تعالی نے قرآن کریم میں پاکیزہ قرار دیا ہے ناروا امور کے مرتکب تھہریں گے۔''

اس کا جواب ہیہ ہے کہ اللہ تعالی نے سب اہل بیت کو پاک وصاف نہیں کیا، اور ایسا دعویٰ کرنا خداوند تعالی پرافتراء پردازی کرنے کے متر ادف ہے۔ بیاد عاکیوں کرضچے ہوسکتا ہے، جب کہ ہمیں معلوم ہے کہ بعض بنی ہاشم گناہ و نجاست سے پاکیزہ نہیں ہیں۔ اس کی حدیہ ہے کہ خود روافض کو بھی اس کا اعتراف ہے۔ شیعہ یہ عقیدہ رکھتے ہیں کہ بنی ہاشم میں سے جوشخص ابو بکر وعمر سے محبت رکھتا ہے وہ پاک نہیں ہے۔

قرآن كريم ميں فرمايا:

﴿إِنَّمَا يُرِينُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجْسَ آهُلَ الْبَيْتِ

(الاحزاب:٣٣/ ....)

''اے اہل بیت! اللہ تعالیٰتم سے نجاست کو دور کرنا چاہتے ہیں۔'' مندرجہ بالا آیت سورہ مائدہ کی حسب ذیل آیت کی مانند ہے:

﴿ مَا يُرِينُ اللّٰهُ لِيَجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ حَرَجٍ وَّلْكِنَ يُرِينُ لِيُجْعَلَ عَلَيْكُمْ مِنَ حَرَجٍ وَّلْكِنَ يُرِينُ لِيُطَهِّرَكُمْ ﴾ (المائده: ٥/٥)

''الله تعالی شمصین تکی میں مبتلانهیں کرنا چاہتا بلکہ پاک کرنا چاہتا ہے۔'' سورہ نساء کی حسب ذیل آیت بھی اسی قبیل سے ہے: ﴿ يُرِینُ اللّٰهُ لِیُبَیِّنَ لَکُمْ وَ یَهْدِیکُمْ ﴿ (النساء: ٢٦/٤) الله تعالی تم یرواضح کرنا اور شمصیں ہدایت دینا چاہتے ہیں۔''

علاوہ ازیں اس نوع کی وہ آیات جن میں یہ صمون بیان ہوا ہے کہ اللہ تعالیٰ تمھارے لیے فلاں چیز کو ببند کرتے اور اس کا حکم دیتے ہیں جو شخص بیرکام کرے گا وہ مقصود کو پالے گا اور جو ایسا نہیں کرے گا وہ اپنے مقصد سے دور رہے گا۔ دوسرے موقع پر اس کی تفصیلات بیان کی گئی ہیں اور بتایا گیا ہے کہ یہ بات منکرین تقدیر روافض پر چسپاں ہوتی ہے۔ شیعہ اس بات کے قائل ہیں کہ ارادہ کرتا ہے کہ یہ بات منکرین تقدیر روافض پر چسپاں ہوتی ہے۔ شیعہ اس بات کے قائل ہیں ارادہ کرتا ہے۔ یہ مطلب نہیں کہ اللہ تعالیٰ وہی کام کرتا ہے جس کا وہ ارادہ کرتا ہے۔

بنابریں یہ ثابت ہوا کہ تطہیر کا ارادہ کرنے سے بیدلازم نہیں آتا کہ وہ تخص فی الواقع پاک بھی ہو جائے۔ شیعہ کے نزدیک بیہ جائز نہیں کہ کوئی کسی کو پاک کرے بلکہ اللہ تعالیٰ جس کو پاک کرنا چاہتے ہیں اگر وہ چاہے تو اپنے آپ کو پاک کرے اور چاہے تو نہ کرے۔ شیعہ کے نزدیک اللہ تعالیٰ کسی کی تطہیریں تا در نہیں ہے۔

شیعہ مصنف کا بی تول: ''بنی ہاشم پر صدقہ حرام ہے۔''ہم کہتے ہیں کہ صرف فرض صدقات بنی ہاشم پر حرام ہیں۔ نفلی صدقات مباح ہیں۔ اس کی دلیل بیہ ہے کہ بنی ہاشم وہ خیراتی پانی پی لیا کرتے سے جو مکہ و مدینہ کے مابین تقسیم کیا جاتا تھا اور کہا کرتے سے کہ فرضی صدقات ہم پر حرام ہیں نفلی صدقات نہیں۔ ظاہر ہے کہ جب بنی ہاشم اجنبی لوگوں کے نفلی صدقات سے متمتع ہو سکتے سے تو نبی کریم کے صدقات سے نفع اندوز ہوناان کے لیے بالاولی رواہے۔

واقعہ یہ ہے کہ یہ مال زکوۃ نہ تھا جسے لوگوں کی میل کچیل کہا گیا ہے، اور جو بنی ہاشم پرحرام ہے،

بلکہ یہ وہ مال تھا جو کسی جہاد و قبال کے بغیر صلحاً نبی کریم کو ملا تھا۔ یہ بنی ہاشم کے لیے حلال تھا اور

نبی مُنالِیْنِ میسب مال صدقہ کردیا کرتے تھے۔ اس کے بارے میں زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ

یہ آپ کی ملکیت تھا اور آپ صدقہ کے طور سے اسے مسلمانوں میں تقسیم فرما دیا کرتے تھے۔ ظاہر ہے

کہ آپ کی اقارب صدقہ کے زیادہ مستحق تھے کیوں کہ صدقہ مسلمانوں کے حق میں صرف صدقہ ہے

اورا قارب کے حق میں صدقہ بھی ہے اور صلہ رحمی بھی۔

شیعة قلم کار نے سیرنا جابر رہائی کی روایت پر جو معارضہ کیا ہے ہم اس کے جواب میں کہہ سکتے ہیں کہ سیدنا جابر نے کسی غیر کے حق کا دعویٰ نہیں کیا تھا جو اس سے چھین کر ان کو دیا جائے۔ ان کا مطالبہ بیت المال سے تھا جو حاکم باسانی نبی کریم ملائی آئے کے وعدہ کے بغیر بھی پورا کرسکتا ہے۔ نبی کریم کی آئے آئے کے وعدہ کرنے کی صورت میں حاکم کے لیے اس مطالبہ کی پیمیل اولی بالجواز ہوگی۔ یہی وجہ ہے کہ سیدنا ابوبکر ڈلائی نے اس میں گواہ کی ضرورت محسوس نہ کی اور اسی لیے سیدنا ابوبکر وعمر سیدنا علی وعباس اور دیگر بنی ہاشم کو بیت المال سے دے دیا کرتے تھے۔ جیسے سیدنا جابر کو دیا۔

رافضی مضمون نگار لکھتاہے:

اہل سنت ابو بکر کوخلیفہ رسول کہتے ہیں، حالانکہ آپ نے اپنی زندگی میں بعداز وفات آپ کو اپنا خلیفہ (نائب و قائم مقام) مقرر نہیں کیا تھا۔ اس کے برعکس اہل سنت علی ڈھائی کوخلیفہ رسول نہیں کہتے حالانکہ آپ نے ان کو اپنی عدم موجودگی میں مدینہ کا حاکم مقرر کیا تھا اور فر مایا: میرے اور آپ کے سواکوئی شخص حاکم مدینہ بننے کا اہل نہیں ہے۔''نبی کریم مُلَاثِیْ نے سیدنا اسامہ کوسالارلشکر مقرر فر مایا۔ اس لشکر میں ابو بکر وعمر بھی تھے۔ تاہم اہل سنت اسامہ ڈھائی کوخلیفہ کے لقب سے یاد نہیں کرتے۔ جب ابو بکر مسند خلافت پر فائز ہوئے تو اسامہ نے بگڑ کر کہا: '' مجھے آپ پر امیر بنایا گیا تھا۔ بتا ہے ! آپ کوکس نے میرا حاکم بنایا؟ ابو بکر وغمر دونوں پاپیادہ اسامہ کے بیہاں پنچے اور ان کوراضی کیا۔

#### خليفه كي تعريف:

اس کا جواب پیہ ہے کہ خلیفہ کا لفظ دومعنوں پر بولا جاتا ہے۔

- ا۔ جوکسی کا قائم مقام ہو،اس کوخلیفہ کہتے ہیں،جبیبا کہ لغت میں معروف ہے۔
- ۲۔ خلیفہ وہ ہے جس کو کوئی شخص اپنا نائب مقرر کرے۔ بیر دوافض اور بعض ظاہریہ کا مسلک و

<sup>■</sup> سنن ترمذی\_ کتاب الزکاة\_ باب ما جاء فی الصدقة علی ذی القرابة(حدیث:۲۰۸۳) ، سنن نسائی\_ کتاب الزکاة باب الصدقة علی الاقارب(حدیث:۲۰۸۳)، سنن ابن ماجه، کتاب الزکاة، باب فضل الصدقة(حدیث:۱۸٤٤)

رہب ہے۔

پہلے معنیٰ کی بناء پر سیدنا ابو بکر خلیفہ رسول سے، کیوں کہ سرور کا کنات منابیا کی وفات کے بعد آپ ان کے قائم مقام ہوئے اور آپ دوسروں کی نسبت اس منصب کے لیے موزوں تر سے ۔ لہذا آپ خلیفہ قرار پائے اور دوسرا کوئی شخص بید مقام حاصل نہ کر سکا۔ شیعہ اور دیگر فرقوں میں سے کوئی بھی اس مسلمہ صدافت کا منکر نہیں ہے کہ نبی کریم کی وفات کے بعد سیدنا ابو بکر خلیفہ قرار پائے سے۔ آپ نماز پڑھاتے ہی شرعی حدود قائم کرتے اور صلح کی بنا پر حاصل کردہ مال مسلمانوں میں تقسیم کیا کرتے سے، علاوہ ازیں آپ کفار سے جہاد کرتے ، عمال و امراء مقرر کرتے اور دیگر سیاسی امور انجام دیا کرتے سے۔ آپ نسیدنا ابو بکر یہ جملہ امور انجام دیا کرتے سے۔ اہذا بلاز ابلاز ابلاز اع آپ خلیفہ رسول سے اور اس میں کسی شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہے۔

بعض اہل سنت دوسر ہے معنی کی بناء پر کہتے ہیں کہ نبی کریم ﷺ نے نص جلی یا خفی کے مطابق سید نا ابو بکر کو خلیفہ مقرر فرمایا تھا۔ سید نا ابو بکر کی خلافت کے بارے میں نص جلی یا خفی کا یہ دعویٰ شیعہ کے اس دعویٰ سے اقوی واظہر ہے جو وہ خلافت علی ہے متعلق نصوص کے بارے میں کرتے ہیں ، اسی لیے کہ سید نا ابو بکر کی خلافت کے بارے میں کثیر التعداد نصوص وارد ہوئی ہیں۔ بخلاف ازیں سید ناعلی کی خلافت کے بارے میں وارد شدہ نصوص یا تو جھوٹی ہیں یا ان سے یہ دعویٰ ثابت نہیں ہوتا۔ بنا ہریں کی خلافت ہے کہ نبی کریم نے اپنی موت کے بعد صرف سید نا ابو بکر ہی کو خلیفہ مقرر فرمایا تھا۔ لہذا نبی کریم کی وفات کے بعد صرف آپ ہی خلیفہ برحق تھے۔ € خلیفہ مطلق وہ ہے جو آپ کی وفات کے بعد خلیفہ ہے یہ یہ دونوں وصف کے بعد خلیفہ ہے یہ یہ دونوں وصف کے بعد خلیفہ ہے یہ دونوں وصف

محدث ابن حزم اپنی کتاب '' الا مامة والمفاضلة '' میں جوان کی شہرہ آ فاق تصنیف کتاب الفِصل کی جلد چہارم میں شامل ہے۔صفحہ: ۷۰ مرقم طراز ہیں: '' اللہ تعالی نے جن لوگوں کے صادق القول ہونے کی شہادت دی ہے اور ان کے ساتھ ساتھ ان کے انصاری بھائی اس امر میں متفق اللسان ہیں کہ سیرنا ابو بکر خلیفہ رسول تھے۔اور کس شخص کا خلیفہ ( قائم مقام ) وہ ہوتا ہے جس کو وہ خود اپنا نائب مقرر کرے نہ وہ جو کہ از خود کسی کا قائم مقام بن جائے۔

سیدناعلی دیگرلوگوں کی طرح سیدنا ابو بکر کی اقتداء میں نمازیڑھا کرتے تھے۔

**<sup>3</sup>** سیرة ابن هشام (ص:٥٦) جوامع السیرة لابن حزم (ص:٥١٥)

سیدناابوبکر کے علاوہ کسی اور میں موجود نہ تھے اور اسی بنا پر آپ خلیفہ برحق تھے۔

جہاں تک سیدناعلی کو حاکم مدینہ مقرر کرنے کا تعلق ہے وہ اس بات میں منفر دنہ تھے۔ بلکہ مختلف اوقات میں دیگر صحابہ بھی اس منصب پر فائز ہوئے تھے۔ بیدواقعات ملاحظہ ہوں:

- - ۲۔ غزوۂ ذات الرقاع کے لیے جاتے وقت سیدناعثمان رٹاٹٹٹ حاکم مدینہ قراریائے۔
- س۔ غزوۂ بدر کے لیے تشریف لے گئے تو ابولبا بہ بن عبدالمنذ رکوحا کم مدینہ مقرر کیا <sup>3</sup> ظاہر ہے کہ یہاستخلاف مطلق نہیں ۔ یہی وجہ ہے کہ ان اصحاب میں سے کسی کو بھی خلیفہ نہیں کہا گیا۔ سیدناعلی کو ہارون <sup>4</sup> سے تشبیہ صرف اصل استخلاف میں دی گئی ہے ۔ کمال استخلاف میں نہیں۔ ورنہ
- خلافت صدیقی میں جو مال بنا برمصالحت بلاقال و جدال بیت المال میں آتا تھا اس میں سے بی حنیفہ کے قبیلہ کی ایک لونڈی بھی تھی۔ سید ناعلی نے شرع تھم کے مطابق حق ملکیت حاصل کر کے اسے اپنی لونڈی بنالیا اور اس کے بطن سے ایک عالم باعمل اور صالح بیٹا محمد بن علی بن ابی طالب تولد ہوا جو بعد میں محمد بن علی بن ابی طالب تولد ہوا جو بعد میں محمد بن حفیہ کے نام سے مشہور ہوا۔ اگر سید ناعلی کی رائے میں سید نا ابو بکر کی خلافت غیر شرع ہوتی تو وہ لونڈی کو حفیہ کے نام سے مشہور ہوا۔ اگر سید ناعلی کی رائے میں سید نا ابو بکر کی خلافت غیر شرع ہوتی تو وہ لونڈی کو کا اختلاف نہیں۔ ایک مشہور ترین شیعہ عالم سید عبد اللہ بن حسن سُویدی نے ماہ شوال ۱۵۱اھ میں جب کا اختلاف نہیں۔ ایک مشہور ترین شیعہ عالم سید عبد اللہ بن حسن سُویدی نے ماہ شوال ۱۵۱اھ میں جب سکا۔ (دیکھیے ۔ رسالہ موتود گی میں اس سے احتجاج کیا تھا تو سب خاموش ہو گئے اور کوئی بھی جواب نہ دے سکا۔ (دیکھیے ۔ رسالہ موتر دلیل اور دیگر سینکٹر ول دلائل و براہین ان کے لیے وجہ اطمینان ہوتے ۔ مگر شیعہ کا مقصد وحید مسلم معاشرہ میں شور وشر پیدا کرنا ، افکار باطلہ کی تشہیر دین حنیف کی تحریف و تغییر اور شریعت کے ماخذ ومصادر کی تبدیلی کے سوا اور کچھ نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ شیعہ کا وجود انسانیت کے لیے ایک عظیم کی خریف و چیز بھی کی خریف و چیز بھی کی خرار ورغیل ہوں و باطل کے پرستار ہیں اور باطل فنا پذیر ہوتا ہے بلکہ جو چیز بھی کہ وقت سے کہ نہیں۔ اس میں شبہ نہیں کہ وہ باطل کے پرستار ہیں اور باطل فنا پذیر ہوتا ہے بلکہ جو چیز بھی کہ وور اونتر اپر مئی ہوں و بے کارا ورع بھے۔
  - **2** سيرة ابن هشام(ص:٤٥٤)، جوامع السيرة لابن حزم(ص:١٨٣،١٨٢)
  - **3** سیرة ابن هشام(ص:۲۹۲)، جوامع السیرة لابن حزم(ص:۱۰۸،۱۰۷)
- ط سیدنا موسیٰ علیلاً کی موت کے بعد سیدنا بیشع آپ کے قائم مقام قرار پائے تھے نہ کہ سیدنا ہارون، مزید برال میام قابل غور ہے کہ ہارون نبی تھے اور علی نبی نہ تھے۔ ہارون سیدنا موسیٰ علیلاً کے بھائی تھے اور علی

سیرنا ہارون، سیرنا موسیٰ کی عدم موجودگی میں بنی اسرائیل کے حاکم بنائے گئے تھے۔اس کے برخلاف سیدناعلی جب مدینہ میں نبی کریم کے قائم مقام قرار پائے تو اکثر لوگ وہاں سے نبی کریم کورفاقت میں جاچکے تھے اور سیرناعلی کی خلافت محض عورتوں، بچوں اور ضعیف لوگوں کے لیے باقی رہ گئی تھی۔

شيعه مصنف كا قول " إنَّ الْمَدِيْنَةَ لَا تَصُلُحُ إِلَّا بِي أَوْ بِكَ عَرْبُ كَذِب اور موضوع ٥

ان کے بھائی نہ تھے۔ مٰدکورہ فرق وامتیاز کے علاوہ اب بیہ بات باقی رہی کہ غزوہ تبوک پر جاتے وقت آپ نے سیدناعلی کو مدینہ کا حاکم مقرر کیا تھا جس طرح سیدنا موسیٰ نے کو وطور کو جاتے وقت سیدنا ہارون کو اپنا قائم مقام مقرر کیا ۔ اصل وجہ مشابہت ومما ثلت صرف یہی امر ہے، خاص مدینہ پر استخلاف کا شرف دوسر کے لوگوں کو بھی حاصل ہوا مگر کسی نے بھی ان کو نبی کریم کا خلیفہ عام تصور نہ کیا۔لطف یہ ہے كەسىدناعلى بھى اس غلطى مىں بھى مبتلانە ہوئے۔علاوہ ازیں حدیث نبوی" اَنْتَ مِنِیْ بِمَنْزِ لَةِ هَارُوُن" محدثین کے نزدیک متنازع فیہ ہے، بعض اسے صحیح کہتے ہیں اور بعض ضعیف (۱) امام ابوالفرج ابن الجوزي اس كوموضوع قرار ديتے ہيں۔ نيزيه كه نبي كريم مَثَاثِيَّا نے سيدناعلي كو حاكم مدينه مقرر كيا تو انھوں نے اس پر برہمی کا اظہار کرتے ہوئے کہا تھا'' کیا آپ مجھےعورتوں، بچوں اور بوڑھوں میں چھوڑ کر جا رہے ہیں۔' بیس کر نبی کریم مَثَاثِیَا م نے سیدنا علی کومطمئن کرنے کے لیے فرمایا: ''اَنْتَ مِنِی بَمَنُولَةِ هَارُون " اگرسیدناعلی کابیاستخلاف ان کے لیے موجب مدح ومنقبت ہوتا تو جیسے کہ شیعہ کا خیال ہے تو اس بات پراظہار ناراضگی کرنے کی بجائے ان کوخوش ہونا جا ہے تھا، حالانکہ یہ بات سیدناعلی کے وہم و گمان میں بھی نتھی ،اہل سنت وشیعہ کے مابین جملہ اختلافی مسائل میں شیعہ کا طرز فکر ہمیشہ سیرناعلی اور ابناعلی سے مختلف ہوتا ہے، اگر کوئی شخص سعی کامل کو کام میں لا کر ایسے مسائل تلاش کرنا جاہے، جن میں شیعہ نے علاء اہل بیت کی مخالفت کی ہے تو ان سے ایک بڑی کتاب مرتب کی جاسکتی ہے۔

صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة تبوك (حدیث: ۲۱۶۶)، صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة باب من فضائل علی بن ابی طالب (حدیث: ۲۶۰۶)

شیعہ نے سرکار دو عالم مُنَافِیْمُ اور مشاہیر اسلام پر افتراء پردازی کے جوطریقے رائج کررکھے ہیں، ان میں سے ایک طریقہ یہ ہے کہ وہ کسی معروف حدیث کے اصل الفاظ میں بقدر ضرورت اضافہ کر لیتے ہیں، اس کی مثال مذکورۃ الصدر حدیث ہے۔ بعض اوقات شیعہ یوں کرتے ہیں کہ حدیث کا جو حصہ مفید مطلب ہوتا ہے لیتے ہیں اور جو جزوان کے خلاف پڑتا ہے، اسے نظر انداز کر دیتے ہیں، اس کی مثال قبل ازیں بیان کی جا بچکی ہے کہ جب سیدناعلی نے ابوجہل کی بیٹی سے نکاح کرنے کا ارادہ کیا تو نبی

روایت ہے۔سیدناعلی نبی کریم کے ساتھ بدر وخیبر اور حنین کے غزوات میں شریک رہ چکے تھے اور ان دنوں آپ کی عدم موجود گی میں دیگر صحابہ مدینہ میں آپ کے قائم مقام تھے۔

سیدنا ابوبکر صدیق و النواز جیش اسامه میں شامل ہی نہ تھے۔ نبی کریم مُثَالِیَّا نے آغاز مرض ہی سے ان کو امامت بنماز کا منصب تفویض فرمایا تھا۔ مزید براں امراء لشکر مثلاً سیدنا اسامه وغیرہ کو خلیفه

كريم مَنَا لَيْنَا فِي فِي مِي كِمنبرير كُور بِهِ وكرفر مايا:

''فاطمه میراجگر پارا ہے جواسے ایذا دیتا ہے وہ مجھے دکھ پہنچا تا ہے، البتہ یہ ہوسکتا ہے کہ علی میری بیٹی کو طلاق دے کر ابوجہل کی بیٹی سے نکاح کر لے' صحیح بخاری۔ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب ذکر اصهار النبی صلی الله علیه سلم (حدیث: ۳۷۲۹، ۳۷۲۹)، صحیح مسلم۔ کتاب فضائل الصحابة۔ باب من فضائل فاطمة رضی الله عنها حدیث: ۲٤٤۹، باختلاف)

اس حدیث سے سیدناعلی کے غیر معصوم ہونے پر استدلال کیا جا سکتا ہے اور یہ بات شیعہ کے خلاف ہے۔ اس حدیث سے یہ بھی ثابت ہوا کہ سیدناعلی سے ایسی خطا سرزد ہوسکتی ہے جس پر نبی کریم اس پر اظہار ناراضگی فرما کمیں، شیعہ تجاہل عارفانہ سے کام لے کر حدیث کے اس ٹکڑے کو چھپانے کی کوشش کرتے اور اس حدیث کے دوسرے حصہ " إنَّمَا فَاطِمَةُ بُضُعَةٌ مِّنِیّ، "کوامکانی حد تک اچھالئے کے لیے کوشاں رہتے ہیں۔ شم بالائے شم یہ کہ شیعہ حدیث کے اس ٹکڑے کو باقی حدیث سے الگ کرکے بیان کرتے اور بے کی ومقام اس کو بڑھا چڑھا کر ذکر کرتے رہتے ہیں، شیعہ کی دروغ گوئی و تحریف کی مثقاضی ہیں، اسلامی تاریخ اور مشاہیر اسلام پر مثالیں کوئی کہاں تک گِنائے، یہ ایک جدا گانہ تصنیف کی متقاضی ہیں، اسلامی تاریخ اور مشاہیر اسلام پر شیعہ نے جومظالم ڈھائے ہیں اس کا دائرہ اس سے بھی وسیع تر ہے، اس کی حدید ہے کہ ہمارا تاریخی شیعہ نے جومظالم ڈھائے ہیں اس کا دائرہ اس سے بھی وسیع تر ہے، اس کی حدید ہے کہ ہمارا تاریخی ذخیرہ بھی اس وباسے متاثر ہوئے بغیر نہ رہ سکا اور اس سے امت مسلمہ کو بڑا نقصان پہنچا۔

حال ہی میں مسلم نو جوانوں نے اس جانب توجہ مبذول کرکے ایسے واقعات کو چھانٹ کر الگ کر دیا ہے۔ولٹدالحمد۔

• ورنه سلیم کرنا پڑے گا کہ سیدنا عمر و بن العاص و گائی خلیفہ تھے۔ اس لیے کہ وہ نبی کریم کی جانب سے سریہ ذات السلاسل میں امیر لشکر مقرر ہوئے تھے۔ (صحیح بخاری کتاب المغازی ، باب غزوة ذات السلاسل ، (حدیث: ۲۳۵۸) ، صحیح مسلم ، کتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ۲۳۸٤) اور بڑے بڑے صحابہ مثلاً ابو بکر وعمر و ابوعبیدہ ٹی کائی آ

کے لقب سے نہیں پکارا جاتا تھا۔ اس لیے کہ وہ نہ نبی کریم مَثَالِیْمَ کی وفات کے بعد آپ کے نائب قرار پائے اور نہ آپ کی زندگی ہی میں ہر چیز میں آپ کے قائم مقام تھے۔ شبیعہ کا ایک اور جھوٹ:

سیدنا اسامہ کے ناراض ہونے کا واقعہ بھی صرح کذب ہے، اس لیے کہ اسامہ تفرق واختلاف کے خوگر نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ سیدناعلی و معاویہ کی لڑائی میں وہ غیر جانب دارر ہے۔ 
علاوہ ازیں آپ قریش نہ تھے اور کسی اور وجہ سے بھی خلافت کے لیے موزوں نہ تھے۔ بفرض محال اگر نبی کریم ﷺ نے سیدنا اسامہ کوسیدنا ابو بکر پر حاکم بنایا تھا، پھر آپ نے وفات پائی اور ابو بکر خلیفہ بنائے گئے۔ تو اب لشکر کو بھیجنا اور امراء کا عزل ونصب خلیفہ کے ہاتھ میں عصاب بیا سے منکر ہوسکتا ہے۔ ایک جاہل شخص ہی اس سے منکر ہوسکتا ہے۔

افتراء پردازوں کا بیقول موجب حیرت داستعجاب ہے کہ ''ابو بکروعمر چل کر گئے اور اسامہ کوراضی کیا۔''

دوسری جانب شیعہ یہ کہتے ہیں کہ ابو بکر وعمر نے سیدنا علی وعباس، بنی ہاشم و بنی عبد مناف کو مغلوب کرلیا تھا اوران کوراضی نہ کیا۔ مقام حیرت ہے کہ جب ابو بکر وعمرا شراف قریش کوراضی کرنے کی ضرورت محسوس نہیں کرتے تو کیا پڑی تھی کہ ایک انیس سالہ مفلس وقلاش اور بے یارومددگار نوجوان کی خوشنودی حاصل کرنے کی سعی کرتے۔ اگر شیعہ کہیں کہ اسامہ نبی کریم طالی ای محب سے تو ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہتم دوسری جانب یہ بھی تو کہتے ہو کہ ابو بکر وعمر نے نبی کریم کے عہد و بیان کو خاطر میں نہیں لاتا وہ آپ کی دوستی کی بیار یوا کرے گا۔

کیا بروا کرے گا۔

کیا بروا کرے گا۔

شیعه کارلکھتاہے:

'' اہل سنت عمر کو فاروق کے نام سے یا دکرتے ہیں ، مگر سیدناعلی کواس لقب سے ملقب

<sup>•</sup> صحابہ میں سے سیدنا عبداللہ بن عمر، محمد بن مسلمہ، ابوموسیٰ اشعری، اور ابوبکرہ ٹیکٹی مجھی غیر جانب دار رہے تھے۔

اس لیے کہ عالم اسلامی مصالح حالات کے بدل جانے سے تبدیل ہوجاتے ہیں اگر اسلام کوسید نا اسامہ یاان کے شکر کی کسی اور سلسلہ میں ضرورت لاحق ہوتی تو اسلامی مصلحت کو ہر چیز پر مقدم رکھا جاتا۔

نہیں کرتے حالانکہ سرکار دو عالم مَنَاتَّاتِمْ نے علی کی شان میں فرمایا تھا:''هلذا فَارُوُقُ اُمَّتِهُیْ

ہم جواباً کہتے ہیں کہ بہ شیعہ کی پہلی جھوٹی حدیث نہیں، بلکہ وہ متعدد جھوٹی حدیثیں وضع کر چکے ہیں، ہمیں اس حدیث کی کوئی سند معلوم نہیں۔ سیدناعلی کے ساتھ شیعہ کی محبت اسی نوع کی ہے جیسے سیدناعیسی علیاً سے نصار کی محبت، جس طرح نصار کی سیدناعیسی کے خدا داد مرتبہ پر راضی نہ تھے اور انھوں نے مبالغہ آمیزی سے کام لیا، اسی طرح شیعہ بھی سیدناعلی کی شان میں اغراق وغلو سے کام لیا تھوں نے مبالغہ آمیزی سے اس حدیث کی وضاحت ہو جاتی ہے، جو تھے مسلم میں سیدناعلی سے مروی سے۔

سیدناعلی وٹاٹیؤ نے کہا نبی کریم مُٹاٹیؤ نے مجھ سے عہد کیا کہ صرف مومن ہی تجھ سے محبت کر ہے گا۔اور صرف منافق ہی تجھ سے بغض وعداوت رکھے گا۔ •

روافض صحیح معنی میں سیدنا علی سے دوسی نہیں رکھتے، بلکہ ایک اعتبار سے وہ ان سے بغض و عداوت رکھتے ہیں، جس طرح یہود و نصاری نبی کریم پر ایمان لانے والوں کونفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھا کرتے تھے، حالانکہ موسی وعیسی علیہ آپ کی رسالت و نبوت کے معترف تھے۔ اس طرح سیدنا علی، سیدنا علی، سیدنا ابو بکر وغر کے ساتھ الفت و محبت رکھتے تھے، مگر شیعہ اس کے باوصف ان سے عداوت رکھتے ہیں، بنا بریں وہ نبی کریم کے اس قول میں داخل ہیں کہ'' صرف منافق ہی آپ سے بغض رکھے ہیں، بنا بریں وہ نبی کریم کے اس قول میں داخل ہیں کہ' صرف منافق ہی آپ سے بغض رکھے گا۔'' علی بذا القیاس جو شخص بھی کسی بزرگ سے ایسی صفت کی بنا پر محبت رکھتا ہے جو فی الواقع اس میں نبیل بائی جاتی تو گویا وہ اس سے عداوت رکھتا ہے، مثلاً کوئی شخص سے عقیدہ رکھتا ہو کہ اس کی مشکلات کو دور تمام مریدوں کی سفارش کرے گا۔ اسے رزق پہنچائے گا، اس کی مدکرے گا، اس کی مشکلات کو دور کرے گایاس کی حاجات وضروریات پوری کرے گا، یا وہ یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ اس کی مشکلات کو دور کرے گایاس کی حاجات وضروریات پوری کرے گا، یا وہ یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ اس کی شکلات کو دور کرے گایاس کی حاجات وضروریات پوری کرے گا، یا وہ یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ اس کی شکلات کو دور کرے گایاس کی حاجات وضروریات پوری کرے گا، یا وہ یہ عقیدہ رکھتا ہو کہ اس کا شخوا ارشاد فرماتے ہیں:

'' جوشخص الله تعالى اور روزِ آخرت برايمان ركهتا ہے، وہ انصار كا مثمن نہيں ہوسكتا، **②** 

 <sup>●</sup> صحیح مسلم\_ کتاب الایمان\_ باب الدلیل علی ان حب الانصار و علی رضی الله عنهم من الایمان(حدیث:۷۸)

عصحيح مسلم، حواله سابق (مديث: 24)

نبی کریم مُثَاثِیَّا نے سیدنا ابو ہر رہے وُٹاٹیُڈ اور ان کی والدہ کے لیے یہ دعا فرمائی تھی کہ اللہ تعالی مونین کے دلوں میں ان کی محبت پیدا کردے۔'' اللہ شیعہ مصنف لکھتا ہے۔عبد اللہ بن عمر رُٹاٹیُٹیا نے روایت کیا ہے کہ ہم منافق کو صرف بغض علی کی بنا پر پہچانا کرتے تھے۔

#### علامات نفاق:

ہر عالم جانتا ہے کہ بیصرت کند بہے، نفاق کی بہت سی نشانیاں ہیں۔ نبی کریم ﷺ نے فر مایا: ''انصار سے عداوت رکھنا علامت نفاق ہے۔'

آپ نے یہ بھی فرمایا: '' منافق کی تین نشانیاں ہیں۔' <sup>®</sup> یہ طویل حدیث کتب حدیث میں مٰدکور ہے۔قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَ مِنْهُمْ مَّنَ يَلْمِزُكَ فِي الصَّدَقَاتِ فَإِنْ أَعُطُوا مِنْهَا رَضُوا ﴾ (التوبة: ٩/٨٥)

'' ان ( منافقین ) میں سے وہ بھی ہیں جو صدقات کے بارے میں آپ کو طعن دیتے ہیں اگران کو صدقات دیے جائیں تو وہ راضی ہوجاتے ہیں۔'' نیز فر مایا:

> ﴿ وَ مِنْهُمُ الَّذِينَ يُودُونَ النَّبِيّ ﴾ (التوبة: ٩/٥٥) "منافقين ميں سے وہ بھی ہیں جو نبی کوايذاد سے ہیں۔" ارشاد ہوتا ہے:

- صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل ابی هریرة رضی الله عنه (حدیث:
   ۲٤۹۱)
- 2 صحیح مسلم، کتاب الإیمان\_ باب الدلیل علی ان حب الانصار و علی رضی الله عنهم ...... (حدیث:۷۶) صحیح بخاری، کتاب الایمان، باب علامة الایمان حب الانصار (حدیث:۱۷)
- ₃ صحیح بخاری، کتاب الایمان\_ باب علامات المنافق(حدیث:۳۳) صحیح مسلم کتاب
   الایمان باب خصال المنافق(حدیث: ۹۰)

﴿ وَ مِنْهُمْ مَنْ يَقُولُ ائْنَنُ لِي ﴾ (التوبة: ٩/٩) "منافقين ميس سي بعض كهتم بين كه بمين اجازت و يجيهـ" دوسرى جگه فرمايا:

﴿ أَيُّكُمُ زَادَتُهُ هٰنِ الْمِانَا ﴾ (التوبة: ٩/١٢) ﴿ أَيُّكُمُ زَادَتُهُ هٰنِ اللهِ الْمِانَا ﴾ (التوبة: ٩/١٢) ''اس آیت نے کس کے ایمان میں اضافہ کیا۔''

اللّه كريم نے سورہ توبداور ديگر مقامات پر منافقين كى جوعلامات بيان كى بين انھيں يہاں تفصيلاً بيان نہيں كيا جاسكتا۔ شيعہ نے جوجھوٹى روايت ذكر كى ہے، اگراس كے الفاظ بيہ ہوتے كہ ہم منافقين كو بغض على كى بنا پر پېچان ليا كرتے تھے۔ تو بھى ايك بات تھى۔ جس طرح بغض انصار كوعلامت نفاق قرار ديا، بلكہ سيدنا ابو بكر وعمرا ور ديگر صحابہ كے بغض كو بھى نفاق كى علامت تھ ہمرايا گيا ہے۔ اس ليے كہ جو شخص دانستہ اس چيز كونفرت و حقارت كى نگاہ سے ديكھتا ہے جس كے ساتھ آپ محبت ركھا كرتے تھے اس كا بغض وعناد بلا شبه علامات نفاق ميں سے ايك علامت ہے۔ يہى وجہ ہے كہ سيدنا ابو بكر سے بغض ركھنے والے سب سے بڑے منافق سمجھے جاتے تھے۔ كيوں كہ صحابہ ميں سے كوئی شخص بھى نبى كريم كوسيدنا ابو بكر سے زيادہ چا ہنے والا تھا، سيدنا ابو بكر راتھا تھا ور نہ تى صحابہ ميں كوئی شخص وعنا در كھنے والے سب سے بڑے منافق ہوتے ہيں۔ اس سے واضح ہوا كہ سيدنا ابو بكر راتھيئے سے بغض وعنا در كھنے والے سب ہے اسى بنا پرسيدنا ابو بكر سے عنادر كھنے والے نصير بيا ور اسلمعيليہ سب سے بڑے منافق ہوتے ہيں۔

شیعہ مصنف کا بہ قول' اہل سنت سیرہ عائشہ کی عظمت و فضیلت کے قائل ہیں حالانکہ نبی کریم مَثَالِیَّا اکثر سیرہ خدیجہ کو یا دفر مایا کرتے تھے۔' ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ اہل سنت سیرہ عائشہ کے سب از واج سے افضل ہونے کے بارے میں متحد الخیال نہیں ہیں۔ جولوگ سیرہ عائشہ کی افضلیت کے قائل ہیں وہ یہ حدیث نبوی پیش کرتے ہیں۔

''عائشہ باقی عورتوں پراسی طرح فضیلت رکھتی ہیں جیسے ٹرید (گوشت میں بھگوئی ہوئی روٹی ) باقی کھانوں سے افضل ہے۔''

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم\_ باب فضل عائشة رضی الله عنها\_(حدیث:۳۷۷،۳۷۲۹)،صحیح مسلم \_ کتاب فضائل الصحابة باب فی فضائل عائشة رضی الله عنها(حدیث:۲٤٤٦)

سیرہ خدیجہ کی شان میں جو دارد ہے کہ:

" مَا ٱبُدَلَنِيَ اللَّهُ خَيْرًا مِّنُهَا "2"

''الله تعالی نے خدیجہ کے عوض مجھے ان سے بہتر بیوی عطانہیں گی۔''

سیدہ عائشہ کی افضلیت کاعقیدہ رکھنے والے بشرط صحت اس کی تاویل ہے کرتے ہیں کہ آغاز اسلام میں سیدہ خدیجہ کے ذریعہ آپ کو جو فائدہ پہنچا تھا وہ نفع کسی اور سے حاصل نہیں ہوا۔ سیدہ خدیجہ کے افضل ہونے کا پہلوگو یا بیامر ہے کہ آپ نے آڑے وقت میں نبی کریم کی مدد کی۔ اس کے عین برخلاف سیدہ عائشہ کی رفافت نبوی کی سعادت اس وقت حاصل ہوئی جب نبوت پایہ نبوت کو پہنچ عین برخلاف سیدہ عائشہ کی رفافت نبوی کی سعادت اس وقت حاصل ہوئی جب نبوت پایہ نبوت کو پہنچ کی تھی اور دین حق تکمیل کے آخری مدارج طے کر رہا تھا۔ اس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ آپ کو علم وایمان کی وہ دولت نصیب ہوئی جو آغاز اسلام والوں کے حصہ میں نہیں آئی تھی۔ اس اعتبار سے سیدہ عائشہ سیدہ خدیجہ سے افضل تھہریں۔

امت محمدی بڑی حد تک سیدہ عائشہ کے علم وفضل سے متمتع ہوئی اور آپ نے علم وعمر دونوں سے حظ وافر پایا۔ گویا سیدہ خدیجہ کی افضلیت صرف نبی کریم تک محدود ہے نہ آپ کو تبلیغ احکام کا شرف حاصل ہوا اور نہ امت آپ سے نفع اندوز ہوسکی جب کہ سیدہ عائشہ ڈاٹھا سے امت کو بڑا فائدہ پہنچا تھا۔ اس کی ایک وجہ یہ بھی تھی کہ دین اسلام اس وقت تکمیل کونہیں پہنچا تھا اور ابھی ان کمالات کی تخصیل کا وقت نہیں آیا تھا جو بعد میں آنے والے لوگوں نے حاصل کے۔ یہ امرمحتاج بیان نہیں کہ جو

<sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب المغازی\_ باب غزوة ذات السلاسل،(حدیث:٤٣٥٨) صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:٢٣٨٤)

**<sup>2</sup>** مسند احمد (۱۱۷/٦)

بہر کیف بہاں سیدہ عائشہ و خدیجہ رہائیہ اصلی مقصد یہ بہاں کرنا مقصود نہیں، اصلی مقصد یہ بتانا ہے کہ اہل سنت سیدہ عائشہ کی تغظیم و تکریم کے بارے میں متفق اللسان ہیں۔ نیزیہ کہ جملہ از واج مطہرات میں سے سیدہ عائشہ صدیقہ رہائی آپ کوعزیز ترخصیں، اور مسلمان بھی جملہ امہات المونین میں سے ان کا زیادہ اکرام واحر ام کھوظ رکھتے ہیں۔

روایات صحیحہ میں موجود ہے کہ صحابہ دانستہ سیدہ عائشہ کی باری کے دن نبی کریم کی خدمت میں تحا نف بھیجا کرتے تھے، کیوں کہ وہ جانتے تھے کہ نبی مُلَاثِیَّا سے محبت رکھتے ہیں۔اس کی حدیہ ہے کہ دیگر از واج آپ کورشک کی نگاہ سے دیکھنے لگیس اور سیدہ فاطمہ ڈاٹیٹا کو بارگاہ نبوی میں بھیجا۔سیدہ

<sup>۔</sup> یانصار کے قبیلہ بن عبدالا شہل سے تعلق رکھتے تھے۔ ان کے والد قبیلہ اوس کے مشہور شہسوار اور جنگ بعاث میں سالارلشکر تھے۔ اسید سابقین اوّلین میں سے تھے۔ یہ سید نامصعب بن عمیر کے ہاتھ پرسیدنا سعد بن معاف سے پہلے حلقہ بگوش اسلام ہوئے یہ لیلۃ العقبہ کے نقباء میں سے ایک تھے۔ یہ زندگی بھر شرافت کا مجسمہ رہے، نبی کریم ٹائیڈ نے اسید کوزید بن حارثہ کا بھائی قرار دیا تھا۔ یہ غزوہ احد میں ثابت قدم رہے اور ان کے جسداقدس پرسترہ زخم آئے۔ یہ خلافت فاروقی تک بقید حیات رہے اور سیدنا عمر کے ساتھ بیت المقدس کی فتح کے وقت وہاں موجود تھے۔ سرور کا تنات نے ان کی مدح میں فرمایا: ''اسید بہت اچھے آ دمی ہیں۔' (سنن ترمذی۔ کتاب المناقب۔ باب مناقب معاذ بن جبل .....رضی مدح میں فرمایا تھا: ''عبداللہ عنه (حدیث: ۹۷۹) مطولاً ، مستدر ک حاکم (۲۸۸/۳) ، جس طرح عمرو بن العاص کی مدح میں فرمایا تھا: ''عبداللہ کے سب گھر والے اچھے ہیں۔عبداللہ ،ابوعبداللہ اورام عبداللہ سب نیک لوگ ہیں۔' (مسند احمد (۱۲۱۲) ، ۱۲۰۰۶) اسید فوت ہوئے تو سیدنا عمر ڈائٹیؤ نے نعش اٹھانے میں میں فون ہوئے۔ (مستدر ک حاکم (۲۸۷/۳) معجم کبیر طبرانی (۲۰۲۱)

فاطمہ نے عرض کیا: آپ کی بیویاں ابوبکر رہائی کی بیٹی کے بارے میں عدل وانصاف کا تقاضا کرتی ہیں۔''

آپ نے سیدہ فاطمہ کومخاطب کر کے فرمایا۔

'' پیاری بیٹی! جس سے مجھے محبت ہے کیا تواسے محبت کی نگاہ سے نہیں دیکھتی؟'' سیدہ فاطمہ نے عرض کیا: کیوں نہیں! آپ نے سیدہ عائشہ کی طرف اشارہ کرتے ہوئے فرمایا:'' تواس سے محبت رکھیے۔''

حدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم مَثَاثِیْم نے سیدہ عائشہ کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا: عائشہ!'' جبریل آپ کوسلام کہتے ہیں۔''سیدہ عائشہ نے کہا: وعلیہ السلام ورحمۃ اللہ، جو کچھآپ دیکھتے ہیں، ہم کونظر نہیں آپ ک

سركار دوعالم مَثَاثِينًا نے جب سيرنا سوده 

ابنت زمعہ واللها كوطلاق دينے كا اراده كيا تو انھوں

﴿ فَلَا جُنَاحَ عَلَيْهِمَا أَنْ يُصْلِحَا بَيْنَهُمَا صُلَّحًا وَالصُّلَّحُ خَيْرٌ ﴾

(سنن ابى داؤد كتاب النكاح، باب فى القسم بين النساء (حديث: ٢١٣٥) عن عائشة رضى الله عنها سنن ترمذى (٢٠٤٠) عن ابن عباس رضى الله عنها بمعناه

سیدہ عائشہ سیرنا سودہ کے بارے میں فرماتی ہیں۔

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الهبة، باب من اهدی الی صاحبه (حدیث: ۲۵۸۱)، صحیح مسلم • صحیح بخاری، کتاب فضائل الصحابة، باب فی فضائل عائشة رضی الله عنها\_ (حدیث: ۲٤٤۱، ۲٤٤۲)

② صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم\_ باب فضل عائشة رضی الله عنها\_ (حدیث:۳۷٦۸) ،صحیح مسلم \_ کتاب فضائل الصحابة \_ باب فی فضائل عائشة رضی الله عنها \_ (حدیث:۲٤٤۷)

ام المونین سیدنا سودہ بنت زمعہ قریش کے قبیلہ بنی عامر سے تعلق رکھتی تھیں۔ یہ اوّلین بیوی ہیں جن کو سیدہ خدیجہ کی وفات کے بعد آپ اپنے نکاح میں لائے۔ سیدہ عائشہ وسودہ کے ساتھ ایک ہی وقت میں عقد باندھا گیا تھا۔ سیدہ عائشہ اس وقت کم سِن تھیں۔ اس لیے سیدنا سودہ ان سے پہلے آپ کے گھر میں آباد ہوئیں۔ جب نبی کریم مُن اللہ ان کو طلاق دینے کا ارادہ کیا تو انھوں نے عرض کیا۔ مجھے خاوند کی حاجت نہیں، میں صرف یہ چاہتی ہوں کہ میں بروز قیامت آپ کی بیوی کی حیثیت سے اٹھائی جاؤں۔ حب انھوں نے اپنی باری کا دن سیدہ عائشہ کو دے دیا۔ تو یہ آیت نازل ہوئی:

نے آپ کی اجازت سے اپنی باری کا دن سیدہ عائشہ کودے دیا۔ ● جب نبی کریم مُثَاثِیْمٌ مرض الموت میں مبتلا تھے، تو سیدہ عائشہ کے باری کے دن کا بے تابانہ انتظار کرتے اور فرمایا کرتے تھے، '' میں آج کا دن کہاں گزاروں گا؟'' پھر سب ازواج مطہرات نے سیدہ عائشہ ڈٹائیا کے گھر میں قیام کی اجازت دے دی۔ آپ آخردم تک وہاں مقیم رہے۔ ●

آپ نے اپنے اور سیدہ عائشہ ولا ﷺ کے لعاب دہن کو یک جاکیا <sup>©</sup> اسی دوران سیدہ عائشہ کی آغوش میں عالم آخرت کو سدھارے۔ <sup>©</sup> سیدہ عائشہ کا وجود مسعودِ امت کے لیے لا تعداد فوائد وبرکات کا موجب ہوا۔ جب سیدہ عائشہ کی وجہ سے آبت تیم نازل ہوئی۔ تو سیدنا اُسید بن حفیر ولا ﷺ نے فرمایا:

آل ابی بکر! بیتمهاری اوّلین برکت نہیں ہے اے عائشہ! تم پر جومصیبت بھی نازل ہوئی،اسے اللہ تعالیٰ نے خیر وبرکت کا موجب بنایا۔" 🗗

سودہ وہ اللہ کے سوادوسری کوئی عورت نہیں جس کے بارے میں میری بیخواہش ہوکہ میں اس کی کھال میں داخل ہو جاؤں۔ (اپنے آپ کو اس سے تبدیل کرلوں) (صحیح مسلم۔ کتاب الرضاع ، باب جواز هبتها نوبتها لضربها، (حدیث: ١٤٦٣)

خلافت فاروقی میں جب بلا جنگ وقال بہت سامال آیا تو سیدنا عمر نے سیدنا سودہ کی خدمت میں ایک تصیلا درہموں سے بھر کر بھیجا۔ سیدنا سودہ نے دریافت کیا ہے کیا ہے؟ جواب ملا: درہم، آپ نے فرمایا: یہ تو کھیوروں کے تھیلے کی طرح بھرا ہوا ہے۔ یہ کہہ کر آپ نے وہ سب درہم تقسیم کردیے۔ (طبقات ابن سعد (۸/۸)

- سنن ابي داؤد\_ كتاب النكاح، باب في القسم بين النساء(حديث: ١٣٥)
- ② صحیح بخاری، کتاب المغازی\_ باب مرض النبی صلی الله علیه وسلم و وفاته (حدیث: ٠٥٠٤)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب فی فضائل عائشة رضی الله عنها(حدیث: ٢٤٤٣)،
  - 🛭 حوالهسايق
  - صحیح بخاری، حواله سابق (حدیث: ۱ ۵ ٤ ٤)، صحیح مسلم، حواله سابق ـ
- صحیح بخاری \_ کتاب التیمم(حدیث:۳۳۲،۳۳٤) صحیح مسلم\_کتاب الحیض\_ باب التیمم(حدیث:۳۲۷)،

قبل ازیں آیت براءت نازل ہو چکی تھی۔ جب منافقین نے آپ پر تہت لگا کر آپ کی زندگی کو داغ دار کرنا چاہا تو آسان سے آپ کی براءت نازل ہوئی، اور آپ کو پاک دامن قرار دیا۔ • • دیا۔

رافضی مصنف لکھتا ہے:

''عائشہ ولی نے نبی کریم کا وہ رازافشاء کردیا جس کا ذکراس آیت میں کیا گیا ہے: ﴿ وَ اللّٰهِ اللّٰہِ قَلَٰ اللّٰہِ اللّٰ

﴿ وَ قَرُنَ فِي بُيُوْتِكُنَ ﴾ (الاحزاب: ٢٣/٣٣) "اورايخ هرول مين هم ي رهو-"

عائشہ رہی ہی خام الہی کی خلاف ورزی کی اور ایک جماعت کی رفافت میں سیدناعلی سے لڑنے لئے لئے کئیں۔ اس لیے کہ سب مسلمانوں نے عثمان کے تل پراتفاق کرلیا تھا، عائشہ ہمیشہ سیدناعلی کو قتل کرانے کی سازش کرتی رہتی تھیں اور کہا کرتی تھیں کہ'' بوڑھے احمق کو تہ تیخ کردو۔'' طلحہ نہیر اور دس ہزار مسلمانوں کو کیوں کرزیب دیتا تھا کہ وہ ان کے زیر اثر حضرت علی کے خلاف نبرد آزما ہوتے۔ بروز قیامت بیلوگ نبی کریم کو کیا منہ دکھا کیں گے۔ ہماری بیرحالت ہے کہ اگر کوئی شخص کسی کی بیوی کے ساتھ بات چیت کرے۔ اور سفر میں اسے اپنے ہم راہ لے جائے ، تو اس عورت کا خاونداس کا انتہائی و ثمن بن جائے گا۔ موجب جیرت تو بیرام ہے کہ بیرسب لوگ سیدناعلی کے خلاف عائشہ کے ساتھ متحد ہو گئے، مگر جب سیدہ فاطمہ، ابو بکر کے پاس اپنا حق طلب کرنے گئیں تو کسی نے بھی ان کا ساتھ متحد ہو گئے، مگر جب سیدہ فاطمہ، ابو بکر کے پاس اپنا حق طلب کرنے گئیں تو کسی نے بھی ان کا ساتھ منہ دیا۔''

اس کا جواب بیہ ہے کہ اہل سنت کا زاویہ نگاہ بنی برعدل وانصاف اور تناقض سے پاک ہے۔ اس کے برخلاف روافض ومبتدعین کے افکار وآراء میں تناقض پایا جاتا ہے۔

❶ صحیح بخاری\_ کتاب المغازی\_ باب حدیث الافك (حدیث: ۱۱۱۱)، صحیح مسلم،
 کتاب التوبة، باب فی حدیث الافك(حدیث: ۲۷۷۰)

المنتقى من منهاج السنة النبويه النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه النبويه

### جنتی ہونے کے لیے معصومیت شرط ہیں:

اہل سنت کے نزدیک بدری صحابہ اور سب امہات المونین قطعی جنتی ہیں۔ اہل سنت کا زاویہ فکر سے کہ جنتی ہونے کے لیے گناہ وخطا سے پاکیزہ ہونا ضروری نہیں۔ بلکہ اس امر کا بھی اختمال ہے کہ کوئی شخص صغیرہ یا کبیرہ گناہ کا ارتکاب کر کے توبہ کرلے۔ بیمسئلہ اہل سنت کے یہال متفق علیہا ہے۔ اگر توبہ نہ بھی کر بے تو صغیرہ گناہ ، کبائر سے اجتناب کرنے کی بنا پر بھی معاف کردے جاتے ہیں۔ یہ جمہور کا فد ہب ہے۔ اکثر علماء کے نزدیک کبائر ، اعمالِ صالحہ بلکہ حوادث و آلام میں گرفتار ہونے کی بنا پر بھی معاف کردیے جاتے ہیں۔ یہ پر بھی معاف کردیے جاتے ہیں۔

بنابریں اہل سنت کہتے ہیں کہ صحابہ کی جو برائیاں بیان کی جاتی ہیں۔ان میں سے اکثر جھوٹ ہیں اور اکثر ان کے اجتہاد پر ببنی ہیں، مگر ہمیں وجہ اجتہاد معلوم نہیں۔ صحابہ کے مفروضہ گنا ہوں میں سے بعض تو بہ کی بنا پر اور بعض اعمال صالحہ اور حوادثِ روزگار یا کسی اور وجہ سے معاف کیے جاچکے ہیں، اس کی دلیل وہ احادیث ہیں جن سے ان کا جنتی ہونا ثابت ہوتا ہے۔ لہذا وہ ایسے افعال کا ارتکاب نہیں کر سکتے جو دوزخ میں جانے کے موجب ہوں۔ ظاہر ہے کہ جب انھوں نے موجبات نار سے اپنا دامن بچائے رکھا تھا تو وہ یقیناً جنتی گھریں گے۔

وثوق ویقین سے بہ جانے کے باوجود کہ صحابہ قطعی جنتی ہیں ہمیں کسی متعین صحابی کے جنتی ہونے کا علم حاصل نہیں۔ تاہم ہم غیریقینی امور کی بنا پر صحابہ کے جنتی ہونے کی نفی نہیں کر سکتے ، بلکہ عام مومنین کے جنتی ہونے کی نفی کرنا بھی جائز نہیں۔ اسی طرح صرف اختال کے بل بوتے پر کسی کو دوزخی قرار دینا بھی ناروا ہے۔خصوصاً صلحاء کے بارے میں ایسی بات کہنا بڑی مذموم حرکت ہے، کسی فرد واحد کے ظاہر و باطن اور اعمالِ صالحہ وسینے کی تفصیلات معلوم کرنا بڑا دشوار کام ہے۔ اس لیے اس ضمن میں کوئی فیصلہ صادر کرنا بلاعلم و دلیل ہے اور کلام بلاعلم حرام ہے۔ اسی بنا پر مشاجرات صحابہ سے زبان کوروکنا اس ضمن میں اظہار خیال سے افضل ہے، اس لیے کہ بیہ کلام بلاعلم ہے جو کہ حرام ہے، خصوصاً جب کہ اس کے ساتھ ساتھ ہوائے نفس اور دفع حق بھی شامل ہو۔

سرور کائنات مَالَّيْنَا فرمات بين:

'' قاضی تین ہیں ،ان میں سے دو قاضی جہنمی اورایک جنتی ہے۔ ۔ جو قاضی حق کومعلوم کر کے اس کے مطابق فیصلہ کرے وہ جنتی ہے۔ ۲۔ وہ قاضی جوحق سے آگاہ ہواور دانستہ اس کے خلاف فیصلہ کرے وہ دوزخی ہے۔

س۔ جو شخص جہالت کی بنا پر فیصلہ کرے وہ جہنمی ہے۔''**0** 

جب قلیل و کثیر مالی معاملات میں فیصلہ صادر کرنااس قدر اہم ہوا تو مشاجراتِ صحابہ میں زبان کھولنا کس قدرنازک کام ہوگا۔

نظر بریں جو شخص جہالت کی بنا پراپن<sup>عل</sup>م کے خلاف اس موضوع پر زبان شخن دراز کرتا ہے تو وہ سخت وعید کا مستوجب ہے۔اورا گر کوئی شخص ہوائے نفس یا معارضۂ حق کے لیے سچی بات کہتا ہے وہ بھی ذمّ وعِقاب کا مستحق ہے۔

جوشخص کتاب وسنت کی روشنی میں صحابہ کے فضائل ومنا قب، ان کے جنتی ہونے نیز اس بات سے آگاہ ہے کہ اللہ تعالی نے صحابہ کرام سے رضا مندی کا اظہار کیا اور ان کو خیر الامة قرار دیا ہے وہ ان یقینی امور کو تزک کرکے درج ذیل مشتبہ امور کو خاطر میں نہیں لائے گا، یہ مشتبہ امور حسب ذیل کیفیت کے حامل ہیں:

- ا۔ صحابہ سے متعلق بعض شبہات کی صحت معلوم نہیں۔
  - ۲۔ بعض شبہات صریح کذب ہیں:
- سے تعض کا وقوع پذیر ہونا سرے سے معلوم ہی نہیں۔
  - ہ۔ بعض شبہات کا عذرسب کے نز دیک مسلم ہے۔
- ۵۔ تعض امورایسے ہیں کہ صحابہ کا ان سے تائب ہونا سب کومعلوم ہے۔
  - ۲۔ صحابہ کی بعض برائیوں کوان کی نیکیوں نے ڈھانپ رکھا ہے۔

نتیجہ ظاہر ہے کہ جوشخص اہل سنت کی راہ پرگامزن ہوگا وہ مسلک استقامت واعتدال کا سالک ہوگا، ورنہ شیعہ کی طرح قعر جہالت وضلالت میں جاگرےگا۔

شیعہ مصنف کا بیقول کہ سیدہ عائشہ نے نبی کریم کا راز منکشف کر دیا تھا۔

پہلا جواب: یہ ہے کہ جن نصوص قرآنیہ میں صحابہ کی بعض لغزشوں کا ذکر ہے۔ شیعہ ان کی تاویلات کر کے ان کونمایاں کرنا جا ہتے تھے۔ اہل سنت ان کے جواب میں کہتے ہیں کہ صحابہ نے ان

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد \_ کتاب الاقضیة \_ باب فی القاضی یخطئ (حدیث:۳۵۷۳)، سنن ابن
 ماجة \_ کتاب الاحکام \_ باب الحاکم یجتهد فیصیب الحق، (حدیث:۳۱۵)

سے توبہ کرلی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی توبہ قبول کرکے ان کے درجات بلند کردیئے۔ شیعہ نے افشائے راز کے بارے میں جو آیت ذکر کی ہے وہ اس نوع کی پہلی آیت نہیں ہے اور دیگر آیات کی طرح اس کی تاویل بھی ممکن ہے۔

دوسرا جواب: یہ ہے کہ بفرض محال اگر سیدہ عائشہ و حفصہ رٹاٹٹھٹانے کوئی لغزش کی بھی تھی تو حسب ذیل آیت کریمہ کے مطابق اس سے تائب ہوگئی تھیں۔قرآن میں فرمایا:

﴿ إِنْ تَتُوْبَا إِلَى اللَّهِ فَقَدُ صَغَتْ قُلُوبُكُمَا ﴾ (تحريم: ٢٦٨٤)

ندکورۃ الصدرۃ بت میں ان کوتو بہ کی دعوت دی گئی ہے۔ سیدہ عائشہ وحفصہ رہائی کی عظمت شان کے پیش نظر یہ بدگمانی درست نہیں کہ انھوں نے تو بہ نہیں کی ہوگی۔ مزید برآں ان کو بیخصوصیت بھی حاصل ہے کہ آپ جنت میں بھی آپ کی زوجیت سے مشرف ہوں گی۔ نیز یہ کہ اللہ تعالیٰ نے ان کو اختیار دیا تھا کہ دنیا کی زیب وزینت یا اللہ ورسول اور دار آخرت میں سے جس کو چا ہیں منتخب کریں۔ انھوں نے اللہ ورسول اور دار آخرت کو دنیا کے مقابلہ میں ترجیح دی۔ انھی خصوصیات کا تقاضا تھا کہ ان انھوں نے اللہ ورسول اور دار آخرت کو دنیا کے مقابلہ میں ترجیح دی۔ انھی خصوصیات کا تقاضا تھا کہ ان کے عوض دوسری از واج سے نکاح کرنے کو حرام قرار دیا گیا تھا اور ان کے علاوہ دیگر مستورات کو نکاح میں لانے کی بھی ممانعت کردی گئی تھی۔ جب آپ کا انتقال ہوا تو آپ کی از واج بنص قر آئی امہات مکقر ہ

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم\_ باب ذکر اصهار النبی صلی الله علیه سلم (حدیث:۹۲۳، ۳۷۲۹) ، صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل فاطمة رضی الله عنها (حدیث:۹۶۶)

یہ سوء ظن بے بنیاد ہے کہ سیدناعلی نے ظاہری طور پر بنت ابی جہل سے نکاح کرنے کا ارادہ ترک کردیا تھا، حق یہ ہے کہ آپ نے خلوص دل سے تو بہ کی تھی۔ اسی طرح جب سرور کا کنات مُلَّا اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ عَلَى اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ الللّٰهِ اللللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰه

''اوننوْل کونر تیجیےاورسرمنڈایئے۔''

یہ کم سن کر جب کوئی صحابی نہ اٹھا اور آپ ناراض ہو کرام سلمہ ڈٹاٹیٹا کے پاس گئے۔تو انھوں نے کہا: جس نے آپ کوناراض کیا اللہ اسے ناراض کرے۔آپ نے فرمایا:

'' میں کیوں کر ناراض نہ ہوں میں ایک حکم صا در کرتا ہوں اور کوئی شخص اس کی اطاعت نہیں کرتا۔''

سیدنا ام سلمہ والٹھا نے عرض کیا،حضور اپنی قربانی منگوا کرنحر سیجیے، اور حجام کو طلب کر کے سر منڈ وایے۔

اسی دوران آپ نے سیدناعلی کودستاویز سے اپنانا ممحوکر نے کا حکم دیا تو سیدناعلی ڈٹاٹیڈ نے کہا: ''اللّٰد کی قشم! میں آپ کا نام نہیں مٹاؤں گا۔''

چنانچہ نبی کریم مَثَاثِیَا نے دستاویز لے کر اپنا نام مٹا دیا۔

ظاہر ہے کہ مذکورہ واقعات میں ارشادحضور کی تعمیل سے سیدنا علی اور دیگر صحابہ کا اس حد تک پس و پیش کرنا کہ نبی کریم ناراض ہو گئے۔اگر کسی کے نزدیک گناہ ہوتو جو جواب اس کا ہے وہی سیدہ عائشہ کے واقعہ کا جواب ہے۔ بعض لوگ تا ویل کی پناہ لے کر کہتے ہیں کہ صحابہ نے تعمیل ارشاد میں اس لیے در لگائی کہ ان کو مکہ میں داخل ہونے کی امید تھی۔ دوسرے لوگ یہ کہتے ہیں کہ اگر اس میں تا ویل کی گنجائش ہوتی تو آپ کے برہم ہونے کی کوئی وجہ نہ تھی۔ بخلاف ازیں صحابہ نے بارگاہ ایز دی سے اس تا خیر کی معافی طلب کی تھی۔ حالانکہ بلا تو بہ اعمال صالحہ سے بھی ایسے گناہ معاف ہوجاتے ہیں۔ مزے کی بات سے ہے کہ خود سیدنا علی بھی تا خیر کرنے والوں میں شامل تھے۔ (رضی اللہ عنہم الجمعین)

شیعہ مصنف کا قول'' عائشہ سیدنا علی سے لڑنے گئی تھیں۔'' صریح کذب ہے، سیدہ عائشہ صدیقہ ڈلٹٹا سیدناعلی کے خلاف نبرد آز ما ہونے کے لیے ہیں، بلکہ مسلمانوں کے مابین صلح کرانے کے

<sup>■</sup> صحيح بخارى، كتاب الشروط\_ باب الشروط في الجهاد (حديث: ٢٧٣١، ٢٧٣١)

### جذبہ سے باہرنگلی تھیں۔ 🗨

مورند ۲۵ / دوالحجد ۳۵ هر روز جمعه سیدنا علی داشیًا منصب خلافت پر فائز ہوئے ای وقت سے اہالیان مدینہ متوقع سے کہ سیدنا علی سابقہ خلفاء ثلاثہ کی طرح مدینہ طیبہ کوا پنا دارالخلافہ قرار دے کر قاتلین عثان ٹاشیئی محد شرعی قائم کریں گے۔ کامل تین ماہ گزرنے کے بعد ربح الاوّل ۳۱ جری میں سیدنا علی عازِم عراق ہوئے تاکہ ملک شام سے زیادہ دور نہ رہیں۔ سیدنا حسن بن علی ڈاشی کی دلی تمنا یہ تھی کہ ان کے والدان کے پیش روخلفاء ثلاثہ کی طرح مدینہ ہی کو اپنا مشقر قرار دیں۔ (دیکھیے تاریخ طبری: ۱۵/۱۵۱)، قاتلین عثان زیادہ ترکوفہ وبھرہ کے رہنے والے تھے اوروہ آپ کے لئکر میں شامل تھے، کوفہ وبھرہ بہنچ کران کی عثان زیادہ ترکوفہ وبھرہ کے دبئول ان کی امداد کے لیے تیار ہو گئے۔ تاریخ اسلام کے اوراق اس امر کے قوت اور بڑھ گئی اوران کے قبائل ان کی امداد کے لیے تیار ہو گئے۔ تاریخ اسلام کے اوراق اس امر کے دنواء قاتلین عثبان سے قصاص لینے کی اساس پرسیدناعلی سے مفاہمت کے خواہاں تھے۔ سیدناعلی اور مقاء قاتلین عثبان سے قصاص لینے کی اساس پرسیدناعلی سے مفاہمت کے خواہاں تھے۔ سیدناعلی اور متعلق مسائی بار آ ور ہور ہی تھیں۔ اندریں اثناء سیدناعلی نے سیدناطلیہ بن زبیر کے نام پیغام بھیجا جس متعلق مسائی بار آ ور ہور ہی تھیں۔ اندریں اثناء سیدناعلی نے سیدناطلیہ بن زبیر کے نام پیغام بھیجا جس میں کہا:

قعقاع بن عمرو کے ساتھ آپ نے جو گفتگو کی تھی اگر اس پر قائم رہوتو ذراانتظار کیجیے تا کہ ہم اتر کر اس معاملہ برغورکرلیں۔

اس کے جواب میں ہر دواصحاب نے یہ پیغام بھیجا۔

ہم نے قعقاع بن عمر و کے ساتھ مصالحت کی جو گفتگو کی تھی ہنوزاس کے پابند ہیں۔'' حافظ ابن کثیر ڈِمُلِکُ ککھتے ہیں:

سیدناعلی وعائشہ ڈھاٹھ کے رفقاء ہر طرح مطمئن اور پرسکون تھے۔ جب رات ہوئی تو سیدناعلی نے عبداللہ بن عباس کوسیدہ عائشہ کے رفقاء ہر طرح مطمئن اور پرسکون تھے۔ جب رات ہوئی تو سیدناعلی کے بن عباس کوسیدہ عائشہ نے محمد بن طلحہ سجاد کو قاصد بنا کر سیدناعلی کی خدمت میں روانہ کیا۔ فریقین صلح کی امیدلگائے بیٹھے تھے۔ بیرات سب راتوں کی نسبت زیادہ اطمینان وعافیت سے گزری۔

دوسری جانب قاتلین عثمان رات بھر جاگتے اور لڑائی کی تدبیریں کرتے رہے، آخریہ طے کیا کہ منہ اندھیرے لڑائی چھٹر دی جائے۔ چنانچہ رات کی تاریکی میں نکلے اور چیکے سے سیدنا علی اور ان کے برادران طلحہ و زبیر ڈٹاٹئٹا کے مابین جنگ چھٹر دی۔سیدہ عائشہ کے رفقاء اس زعم میں مبتلا تھے کہ سیدنا علی نے دھوکا دیا۔ دوسری جانب سیدنا علی بھی اسی غلط فہی میں مبتلا تھے۔فریقین میں سے ہرایک کا دامن اس

ان کا خیال تھا کہ مسلمانوں کی بہبود ومصلحت کا تقاضا یہی ہے۔ بعد ازاں معلوم ہوا کہ مدینہ سے نکلنے ان کا خیال تھا کہ مدینہ سے نکلنے کا واقعہ یاد آتا تا سے نکلناان کے لیے موزوں نہ تھا۔ چنانچہان کی بیرحالت تھی کہ جب بھی مدینہ سے نکلنے کا واقعہ یاد آتا تو اس قدر روتیں کہ دو پڑہ تر ہوجاتا۔ اس بیا ظہار افسوس کیا تھا۔ جمل کا واقعہ قصداً نہیں بلکہ غیر اختیاری طور پر پیش آیا تھا۔

سے پاک تھا کہ وہ ظہور اسلام سے قبل بھی ایسی بداخلاقی کا مظاہرہ کرتے پھریہ کیوں کرممکن تھا کہ قرآنی اخلاق سے آراستہ و پیراستہ ہونے کے بعد بھی وہ ایسے افعال شنیعہ کے مرتکب ہوتے ، اللہ ورسول اور دین حق کے ساتھ یہ خیانت کرنے والے قاتلین عثمان تھے، جوشیعہ کے اسلاف میں سے ہیں۔ شیعہ ان کی امداد کا دم بھرتے اور ان کی پشت پناہی کرتے تھے۔ دوسری جانب سیدنا عثمان سے وہ بغض وعداوت رکھتے اور اس بات کوسرے سے شلیم ہی نہ کرتے تھے کہ سیدنا عثمان کی ازواج مطہرات سیدنا رقیہ وام کلثوم ڈھٹھ مرور کا نئات مگھ ہی وختر نیک اختر تھیں۔خلاصہ یہ کہ امت محمدی کے سلحاء اس طرح منافقین و انثرار کی بھینٹ چڑھے۔ اب ان کے درمیان اللہ تعالی ہی اپنا فیصلہ صادر فرمائے گا۔ (البدایہ والنہایۃ: کے/۲۳۹)

- **ا** طبقات ابن سعد (۸/۸،۹۰۵)
- وادی میں سیدنا علی ہے اس کے چہرے سے مٹی اما م تعنی کا یہ تول نقل کیا ہے کہ سیدنا علی نے ایک وادی میں سیدنا علی کو پڑے ہوئے دیکھا تو ان کے چہرے سے مٹی پونچھی اور کہا اے ابوقمہ! اس بے کسی کی حالت میں آپ کا مردہ پڑا ہوا ہونا مجھ پر بڑا شاق گزرا ہے میں اللہ کے حضور ہی میں اس کا شکوہ عرض کرتا ہول۔'' نیز کہا:'' اے کاش! میں آئی سے بیں سال پہلے فوت ہوجا تا۔''مستدر ک حاکم ہول۔'' نیز کہا:'' اے کاش! میں آئی سے بیں سال پہلے فوت ہوجا تا۔''مستدر ک حاکم سیدنا علی کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے اسے خوش آمدید کہا اور اپنے قریب بڑھا کرفر مایا مجھے امید ہوئو آپ کے والد کو ان لوگوں میں شامل کرے گا جن کا ذکر اس آیت میں ہے:
  ﴿ وَنَذَعْنَا مَا فِی صُدُوْرِهِمْ مِنْ غِلٍ ﴿ مستدر ک حاکم (۳/۲۰۳۷/۳) مارث بن عبداللہ اعوالی کے منافی ہے دارت سے حامیوں میں سے تھا۔ وہ ایک کونے میں بیٹھا تھا۔ حارث کہنے لگا۔ یہ بات اعور سیدنا علی کے زبر دست حامیوں میں سے تھا۔ وہ ایک کونے میں بیٹھا تھا۔ حارث کہنے لگا۔ یہ بات عدل باری تعالیٰ کے منافی ہے کہ ہم عائشہ ڈیٹا کے رفقاء کوفل کریں اور وہ جنت میں ہمارے رفیق بھی ہوں۔ سیدنا علی نے فرمایا: دفع ہو جا وَاگر میں اور طلحہ جنت میں نہیں جا کیں گو اور کون جائے گا؟ یہ کہہ ہوں۔ سیدنا علی نے فرمایا: دفع ہو جا وَاگر میں اور طلحہ جنت میں نہیں جا کیں گو اور کون جائے گا؟ یہ کہہ موں۔ سیدنا علی نے فرمایا: دفع ہو جا وَاگر میں اور طلحہ جنت میں نہیں جا کیں گو اور کون جائے گا؟ یہ کہہ کر آپ نے ایک دوات اعور پر کھنچ ماری مگر وار خطا گیا اور وہ دوات اسے نہ گی۔

شیعہ مصنف کا قول کہ عائشہ چھ نے تھم المی ﴿ وَ قَرْنَ فِی بُیُوْتِکُنَ ﴾ کی مخالفت کی تھی۔

اس کا جواب یہ ہے کہ سی مصلحت کے لیے گھر سے نکلنا استقرار فی الدیوت کے منافی نہیں۔
مثلاً حج وعمرہ کے لیے جانا یا اپنے خاوند کی معیت میں سفر پر روانہ ہونا۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ سالار
مثلاً حج وعمرہ کے لیے جانا یا اپنے خاوند کی معیت میں سفر پر روانہ ہونا۔ اس کی دلیل یہ ہے کہ سالار
رسل کی زندگی میں یہ آیت نازل ہوئی اور آپ اس کے نزول کے بعد ازواج کے ساتھ ججۃ الوداع
کے سفر پر روانہ ہوئے ، اس سفر میں سیدہ عائشہ چھ کے علاوہ دیگر امہات المومنین بھی شریک تھیں۔
سیدہ عائشہ کے ساتھ نبی کریم نے ان کے بھائی عبد الرحمٰن کو بھیجا تھا۔ آپ ان کے بیچھا یک ہی اونٹ
پر سوار تھیں ۔ عبد الرحمٰن نے مقام تعیم سے آپ کو عمرہ کرایا۔ ● ججۃ الوداع کا واقعہ اس آیت کے
نزول کے بعد اور نبی ﷺ کی وفات سے تین ماہ سے بھی کم عرصہ پہلے وقوع پذیر ہوا۔ اس بنا پر
خلافتِ فاروقی میں بھی ازواج البی ﷺ جج کے لیے جایا کرتی تھیں ۔ سیدنا فاروق چھٹیان کے ساتھ
خلافتِ فاروقی میں بھی ازواج البی ﷺ جج کے لیے جایا کرتی تھیں ۔ سیدنا فاروق چھٹیان کے بنا پر سفر کی استر سیدنا عثمان یا عبد الرحمٰن بن عوف کو بھیجا کرتے تھے۔ جب امہات المومنین کو کسی مصلحت کی بنا پر سفر کی اجازت تھی تو سیدہ عائمہ پر محمول کرتی تھیں۔
اجازت تھی تو سیدہ عائشہ واقعہ جمل کے لیے اپنے خروج کو بھی مصلحتِ عامہ پر محمول کرتی تھیں۔

اس کی مثال میہ ہے کہ مندرجہ ذیل آیات واحادیث میں باہمی جنگ وجدال سے منع کیا گیا ہے، لہٰذامغترض کہہ سکتا ہے کہ سیدناعلی ان میں وارد شدہ وعید کے سخق ہیں کیوں کہ آپ مسلمانوں کے خلاف نبرد آزما ہوئے اور آپ نے ان کومباح الدم قرار دیا۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ يَا يُنَّهَا الَّذِينَ امْنُوا لَا تَاكُلُوا اَمْوَالَكُمْ بَيْنَكُمْ بِالْبَاطِلِ ﴾ (النساء:٤/ ٢٩)

''ایمان والو!اپنامال نارواطریقے سے نہ کھاؤ۔''

﴿ وَ لَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (النساء: ١٩/٤)

''ایک دوسرے کوتل نہ کرو۔''

﴿ وَ لَا تَلْمِزُ وَا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (الحجرات: ١١/٤٩)

''ایک دوسرے کوطعن نہ دو۔''

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب العمرة، باب عمرة التنعیم، (حدیث:۱۷۸۵،۱۷۸٤)،صحیح مسلم\_ کتاب الحج\_ باب بیان و جوه الاحرام (حدیث:۱۲۱۲،۱۲۱۲)

﴿ لَوْ لَا إِذْ سَمِعْتُمُوهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بِأَنْفُسِهِمُ خَيْرًا ﴾ (النور:١٢/٢٤)

'' جبتم نے یہ (واقعہ ) سنا تو مومن مرداور عور توں نے کیوں نہ نیک گمان کیا۔'' نبی کریم مَثَاثِیَّا نِے ارشاد فرمایا:

''تہہارے خون تمہارے مال اور تمہاری آبروتم پراسی طرح حرام ہے جیسے اس دن کی حرمت اس مہینہ میں اور اس شہر میں۔''

آپ ارشادفر ماتے ہیں:

'' جب قاتل ومقتول تلواریں لے کرلڑنے لگیس تو وہ دونوں جہنمی ہیں۔'' دریافت کیا گیا کہ حضور! قاتل تو جہنمی ہوامقتول کیوں کہ دوزخ میں جائے گا؟ فرمایا:''وہ بھی تواپنے کریف کوتل کرنا جا ہتا تھا۔''

ان آیات واحادیث کی روشنی میں ایک معترض کہہ سکتا ہے کہ حضرت علی ان میں بیان شدہ وعید کے مصداق ہیں۔

اس کا جواب میہ ہے کہ تا ویل کرنے والا مجمہداس وعید کا مصداق نہیں کٹھرے گا۔ بید دوسری بات ہے کہ وہ البیت علطی پر ہو۔اللہ تعالیٰ مومنوں کی دعا کا ذکر کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿ رَبَّنَا لَا تُوَاخِذُنَا إِنْ نَّسِيْنَا أَوْ أَخْطَانًا ﴾ (البقرة:٢٨٦/٢)

''اے ہمارے رب! اگر ہم سے بھول یا چوک ہو جائے تو ہم پرمواخذہ نہ کر۔''

اللہ تعالی نے مونین کے نسیان وخطا کو معاف کردیا ہے، خطا کار مجتہد کی خطا بھی معاف ہے، جب مونین سے برسر پیکار ہونے کے بارے میں ان کی خطا معاف ہے تو اجتہاد کی بنا پر سیدہ عائشہ وٹائٹا کا مدینہ سے خروج بالا ولی مغفرت کا مستحق ہوگا۔

اگرمغترض مذکورہ ذیل احادیث کو پیش کر کے کہے کہ چونکہ سیدناعلی نے ان کی خلاف ورزی کی

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب العلم، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم " رب مبلغ او عی من سامع" (حدیث: ۲۷۹)، صحیح مسلم، کتاب القسامة، باب القسامة (حدیث: ۲۷۹)

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب الايمان باب ﴿ وَ إِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ (حديث: ٣١) صحيح مسلم، كتاب الفتن، باب اذا تواجه المسلمان بسيفهما، (حديث: ٢٨٨٨)

تھی،اس لیے آپ کی خلافت پرمسلمانوں کا اجماع قائم نہ ہوسکا،تو ہم اس کا جواب ہے دیں گے کہ جب دوسرا مجتهد حدیث میں ذکر کردہ وعید کا مصداق نہیں ہوسکتا تو سیدناعلی بالا ولی اس کا مصداق نہیں ہوسکتے وہ احادیث نبویہ بیہ ہیں۔

ا۔ ''مدینه طیبه پاک و ناپاک کو چھانٹ دیتا ہے۔''

۲۔ ''جوشخص بے اعتنائی سے مدینہ منورہ کو چھوڑ کر چلا جاتا ہے ،اللّٰہ تعالیٰ اس کے عوض اس سے بہتر آ دمی کو مدینہ میں آباد ہونے کی سعادت عطا کرتے تھے۔''

سیدہ عائشہ رہا ہے خروج کا بھی یہی جواب ہے کہ وہ مبنی بر اجتہاد ہے اور اجتہادی غلطی ازروئے کتاب وسنت معاف ہے۔

شیعه مضمون نگار کا بیکهنا که' سیده عائشه راینهٔ سیدناعلی راینهٔ سیار نے کے لیے نکلی تھیں حالانکه آپ بے قصور تھے''

یہ سیدہ عائشہ رہ اور اور ہے، اگریہ فرض کرلیا جائے کہ دونوں گروہ لڑنے کے لیے نکلے سے تو یہ وہی قال تھا جس کا ذکر مذکورہ ذیل آیت میں کیا گیا ہے اور اس خطا کو معاف کردیا گیا ہے۔
﴿ وَ إِنْ طَأَئِفَتَا نِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُوا فَاصْلِحُوا بَيْنَهُمَا ﴾
(الحجرات: ٩٩/٩)

''اگرمومنوں کے دوگروہ آپس میں لڑپڑیں تو ان میں صلح کرادیجیے۔'' اس آیت سے مستفاد ہوتا ہے کہ مومن باہم لڑنے جھگڑنے کے باوصف مومن ہی رہتے ہیں۔

شیعه مصنف کا بیقول که' قتل عثمان پرسب لوگوں کا اجماع قائم ہوگیا تھا۔'' بڑا گھناؤنا جھوٹ ہے اس لیے کہ جمہور نے قتل کا تھم دیا نہ وہ اس پر راضی تھے، علاوہ ازیں اکثر مسلمان مدینہ میں اقامت گزیں نہ تھے، بلکہ مختلف دیار وامصار میں بلادمغرب سے لے کرخراسان

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل المدینة باب المدینة تنفی الخبث (حدیث: ۱۸۸۳)،
 صحیح مسلم کتاب الحج باب المدینة تنفی خبثها (حدیث:۱۳۸۳، ۱۳۸۲)

صحیح مسلم، کتاب الحج، باب المدینة تنفی خبثها (حدیث: ۱۳۸۱) مطولاً عن ابی
 هریرة رضی الله عنه، موطا امام مالك(۸۸۷/۲)، کتاب الجامع(ح: ٦) عن عروة مرسلاً



تک آباد تھے۔مزید بیر کہ چند شریر آ دمی اس فعلِ شنیع کے مرتکب ہوئے تھے،صلحائے امت اس میں شریک نہ تھے۔

> سیدناعلی ڈٹاٹٹئے سے مروی ہے کہ آپ فرمایا کرتے تھے۔ ''اے اللہ! تو قاتلین عثمان پر بحروبر اور کوہ ومیدان میں لعنت بھیجے۔''

اس 🗣 باب میں زیادہ سے زیادہ بہ کہا جا سکتا ہے کہ چونکہ لوگوں کا خیال تھا کہ معاملہ آپ کے

سیدناعلی طلی طلی طلی المینائی نظیم نے متعدد مواقع پر قاتلین عثمان سے براءت کا اعلان کیا اور ان پرلعنت بھیجی، حافظ ابن عساکر (۸۵/۷) کی روایت کے مطابق آپ نے آخری اعلان واقعہ جمل کے موقع پر کیا۔ مورخ فدکور کھتے ہیں:

جب سیدہ عائشہ ڈاٹھا جنگ جمل کے لیے تشریف لے گئیں تو کعب بن سُورازدی اونٹ کی مہار پکڑے آگے آگے جل رہا تھا۔ سیدہ عائشہ نے کعب کو مخاطب کر کے کہا: ''مہار کو چھوڑ ہے اور آگے بڑھ کر لوگوں کو رآن کی طرف بلا ہے۔'' یہ کہہ کر آپ نے کعب کو قر آن کریم کا ایک نسخہ دیا۔ دوسری جانب سیدنا علی کے لشکر میں سبائی پیش پیش پیش تھے۔ انھیں خطرہ لاحق ہوا کہ کہیں فریقین میں صلح نہ ہو جائے ، کعب قر آن لے کر آگے بڑھے۔ سیدنا علی اپنی فوج کو پیچھے دھیل رہے تھے گر وہ بر ور آگے بڑھے جاتے سے۔ سبائیوں نے آگے بڑھ کر کعب پر بیک وقت استے تیر چلائے کہ وہ موقع پر بی جان بحق ہوگئے۔ سبائی پھر سیدہ عائشہ ڈھھا کی طرف بڑھے تو آپ نے پہلی مرتبہ ان الفاظ میں ان کو خطاب فرمایا: ارب لوگو! قاتلین عثمان اور ان کے انصار واعوان پر لعنت جھیجے''

سیدہ عائشہ نے پھر دعا کے لیے ہاتھ اٹھا دیئے۔ بھرہ والے چیج چیج کر دعا کرنے لگے۔ سیدناعلی نے پوچھا یہ آ ہ و بکا کیسی ہے؟ جواب ملا کہ سیدہ عائشہ قاتلین عثمان کے حق میں بد دعا کر رہی ہیں، سیدناعلی بھی دعا کرنے لگے۔ آپ نے فرمایا:

''اےاللہ! قاتلین عثمان اوران کے ہم نواؤں پرلعنت بھیجے''

جب باغیوں نے سیدنا عثمان کے گھر کا محاصرہ کیا تھا تو سیدناعلی نے سیدناحسن وحسین رہائی کو آپ کی حفاظت کا حکم دیا اور فرمایا کہ ہر قیمت پران کی حفاظت کرنا خواہ تمہاری جان کیوں نہ چلی جائے۔ گر سیدنا عثمان برابران کی مدافعت سے منع کرتے رہے۔ سیدناحسن آخری شخص تھے جو سانحہ شہادت کے دن آپ کے گھر سے نکلے۔ سیدناحسن وحسین کے علاوہ عبداللہ بن عمر، عبداللہ بن زبیراور مروان بن حکم بھی آپ کی حفاظت کے سلسلہ میں حاضر ہوئے تھے۔ گرسیدنا عثمان نے بتا کیدان سے کہا کہ ہتھیارر کھ

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النب

### قتل تک نہیں پہنچے 🗨 گا۔اس لیے انھوں نے آپ کی عملی مدد کرنے میں مہل انگاری سے کام لیا۔ یہ

كرايخ گھروں كو چلے جائيں۔ ( ديكھئے: العواصم من القواصم:۱۳۴ )

مؤرخ بلاذری اپنی کتاب' انساب الاشراف' (۱۰۳/۵) پرسیدناحسن سے روایت کرتے ہیں کہ ایک روز سیدناعلی اپنے گھر آئے تو دیکھا کہ آپ کی بیٹیاں رور ہی ہیں۔ آپ نے وجہ پوچھی تو بتایا کہ ہم عثمان کے غم میں رور ہی ہیں، یدد کھے کرسیدناعلی رو پڑے،اور فرمایا کہ' روتی رہو۔''

مقام افسوں ہے کہ حب علی کا دعویٰ کرنے والے آپ پر جھوٹ باندھتے ہیں، اور پھر بھی اپنے آپ کو شیعہ قرار دیتے ہیں، حالانکہ سیدناعلی اور اہل ہیت کے ساتھ ان کا کوئی تعلق نہیں۔اصل معاملہ یہ ہے کہ سیدناعلی اور ان کے اہل ہیت رحمٰن کی دنیا میں بستے ہیں اور تشیع کے دعویٰ دار شیطان کی دنیا میں بودو باش رکھتے ہیں۔

• حافظ ابن عسا کرصدراوّل کے مورخ مولی بن عقبہ اسدی .....جن کے بارے میں امام مالک نے فرمایا:

ابن عقبہ سے مغازی سیکھواس لیے کہ وہ تقہ راوی ہیں۔' ..... سے قل کرتے ہیں کہ ابو حبیبہ طائی ..... جن

سے ابوداؤد، نسائی اور ترفدی نے بھی روایت کیا ہے۔ .... نے کہا کہ جب سیدنا عثمان کے گھر کا محاصرہ

کیا گیا تو ہنو عمرو بن عوف نے سیدنا زبیر کی خدمت میں حاضر ہوکر کہا: '' ابو عبد اللہ! ہم آپ کی خدمت

میں سیدنا عثمان کی مدافعت کے لیے حاضر ہوئے ہیں۔'

ابو جبیبہ کہتے ہیں۔ سیدنا زبیر نے یہ پیغام دے کر مجھے سیدنا عثان کے پاس بھیجا۔''بعد از سلام ان سے عرض کیجے کہ تمہارا بھائی زبیر عرض کرتا ہے کہ بنوعمرو بن عوف نے آپ کی مدافعت کے لیے اپنی خدمات کی بیش کش کی ہے۔ اگر آپ اجازت دیں تو میں بھی آپ کے یہاں چلا آؤں تا کہ جو تکلیف آپ کو بینچے وہ مجھے بھی پنچے۔ یا بنوعمرو بن عوف کے ذریعہ آپ کی مدافعت کروں جیسے آپ کا ارشاد ہو۔'' ابو جبیبہ کا بیان ہے کہ میں سیدنا عثان کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ کو ایک کری پر بیٹھے ہوئے پایا جس کے بیچھے ایک تکیہ لگا تھا۔ فرش پر چا دریں بچھی تھیں۔ ایک طرف پانی کے ٹب رکھے تھے۔ آپ کے بہاں سیدنا حسن بن علی، عبد اللہ بن عمر، ابو ہر یرہ، سعید بن العاص، مروان بن تھم اور عبد اللہ بن زبیر کی عبول یا تو فرمانے لگے: اللہ اکبر! اللہ کا شکر ہے جس نے میرے موجود تھے، میں نے سیدنا زبیر کا پیغام پہنچایا تو فرمانے لگے: اللہ اکبر! اللہ کا شکر ہے جس نے میرے بھائی زبیر کو محفوظ رکھا۔ میری جانب سے انھیں کہئے۔ کہ اگر آپ میرے گھر میں تشریف لا کیں گو تھار کی وہی حیثیت ہوگی جو ایک مہاجر کی ہوتی ہے۔ بہتر یہ ہے کہ مدافعت کے لیے بنوعمر و بن عوف کا انظار کریں۔''ابو جبیبہ کہتے ہیں کہ بین کر سیدنا ابو ہریرہ ڈٹائٹیا ٹھے اور لوگوں کو مخاطب کر کے کہا:

میرےان دو کا نوں نے آ ںحضور کو بیفر ماتے سنا تھا کہ میرے بعد فِئن وحوادث ظہور پذیریہوں گے۔

ایک مسلمہ بات ہے کہ اجماع سیدنا عثمان کے تل پرنہیں بلکہ آپ کی بیعت خلافت پر منعقد ہوا تھا۔
ہم شیعہ سے پوچھے ہیں کہ ایبا اجماع سیدناعلی کی بیعت خلافت پر کیوں نہ ہوا؟ مزید برآ س
سیدنا ابو بکر کی خلافت پر جواجماع منعقد ہوا ایبا اتفاق سیدناعلی کی بیعت خلافت اور قتل عثمان پرنہیں ہوا
تھا۔سیدنا ابو بکر کی بیعت خلافت سے صرف چندا شخاص بیچھے رہے تھے۔ جن میں سے ایک سعد بن
عبادہ بھی تھے۔ (واللہ یغفرلہ )،ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں کہ جس آ دمی کے لیے جنت کی شہادت دی گئی ہووہ بعض اوقات گناہ کا مرتکب بھی ہوتا ہے اس لیے کہ وہ معصوم نہیں۔

شیعہ مصنف کا یہ قول اس کی جہالت کا آئینہ دار ہے کہ سیدنا عثان کے تل پر اجماع منعقد ہوا تھا۔ یہ تو بعینہ اسی طرح ہے جیسے ناصبی کہتے ہیں کہ سیدنا حسین مسلمانوں کے اجماع کے مطابق قتل کیے گئے تھے۔ وہ اس کی دلیل یہ دیتے ہیں کہ لڑنے والوں اور آپ کو تل کرنے والوں میں سے کسی نے بھی آپ کی مدافعت نہیں کی تھی 1 اس قول میں ناصبی اسنے ہی جھوٹے ہیں جیسے شیعہ اپنے اس

میں نے عرض کیا: حضور! ان سے نجات کی کیا صورت ہوگی؟ آپ نے سیدنا عثان کی طرف اشارہ کرکے فرمایا: ''امیر (عثمان) اور اس کی جماعت کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑ ہے۔'' (مسند احمد (۲/۹۵) و فضائل الصحابة، (۷۲۳) مستدرك حاكم (۹۹/۳،۹۹/۳) و فضائل الصحابة، (۷۲۳) مستدرك حاكم (۹۹/۳،۹۹/۳) و صححه و وافقه الذهبی) لوگوں نے عرض کیا ہمیں لڑنے کی اجازت دیجے، سیدنا عثمان نے فرمایا: میں اپنے اطاعت شعاروں کو بتا کیدلڑائی سے روکتا ہوں۔ابوجبیہ کا بیان ہے کہ بنوعمرو بنعوف کے آنے سے پہلے ہی فتنہ پردازوں نے سیدنا عثمان کو شہید کردیا بنوعمرو بنعوف قبیلہ خزرج سے تعلق رکھتے تھے جو انصار کے دومشہور قبائل (اوس وخزرج) میں سے ایک ہے جب نبی کریم تائی ہم نے ملہ سے مدینہ ہجرت فرمائی تھی تو پہلے تین دن بنوعمرو بنعوف کے یہاں تشہرے تھے، پھر بن نجار کی طرف فتقل ہو گئے۔ (سیرة ابن هشام (ص:۲۲۹-۲۲)، صحیح بخاری کتاب الصلاة۔ باب هل تنبش قبور مشرکی الجاهلیة (حدیث:۲۸)، صحیح مسلم۔ کتاب الصلاة۔ باب ابتناء مسجد النبی مسجد النبی مشرکی الله علیه وسلم (حدیث:۲۸)

• حالانکہ آپ کوشیعی ماحول (عراق) میں قبل کیا گیا تھا۔ وہ شیعہ جوکرہ ارضی کے دورا فقادہ گوشوں سے چل کر آپ کے مقتل پر جمع ہوتے ہیں یہی آپ کو دھوکہ دینے والے تھے۔ پہلے بڑے زور وشور سے خطالکھ کر آپ کے مقتل پر جمع ہوتے ہیں یہی آپ کو دھوکہ دینے والے تھے۔ پہلے بڑے زور وشور سے خطالکھ کر بلایا۔ جب آپ تشریف لے آئے تو آپ کا ساتھ چھوڑ کر صفِ اعداء میں شریک ہوگئے۔ استاد موسیٰ یعقونی نجفی ایک معاصر شیعہ ادیب لکھتا ہے۔

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتقى

دعویٰ میں کو تل عثمان پر اجماع منعقد ہوا تھا۔ یہ حقیقت ہے کو تل عثمان کی ندمت قتل حسین سے زیادہ کی گئی ہے۔ علاوہ ازیں سیدنا عثمان کی تائید ونصرت اور ان کے قصاص کا مطالبہ کو تر نے والے لوگوں کی تعداد حامیانِ حسین سے بہت زیادہ تھی۔ علی قتل عثمان سے امت میں جو شروفساد پھیلا۔ قتل

فَدُ كَاتَبَتُهُ أُولُوا النَّحِيَانَةِ اَنَّهَا جُنُدُ وَّلَيْسَ لَهَا سِوَاهُ اِمَامٌ

خیانت کارلوگوں نے آپ (سیدناحسین ) کولکھا تھا کہ ہم آپ کے مددگار ہیں اور آپ کے سوا ہمارا کوئی امام نہیں۔''

لْكِنَّهُمُ خَانُوُا الذِّمَامَ وَلَمُ يَفُوُا الْذِّمَامَ وَلَمُ يَفُوُا الْذِّمَامَ وَلَمُ مَا لِلْخَائِنِيُنَ ذِمَام

''مگرانھوں نے اپنے عہد میں خیانت کی اور اسے پورا نہ کیا اور خیانت پیشہ لوگ عہد کے پابند ہی کب ہوتے ہیں۔''

اگر شیعہ خود فریبی کا شکار نہ ہوتے تو وہ اپنے گھروں میں مقیم رہتے اور خط لکھ کرسیدنا امام حسین کو دعوت نہ دیتے تو لوگوں کا خون ضائع ہونے سے پچ جاتا اور امت اس عظیم فتنہ میں مبتلا نہ ہوتی۔ اپنی قدر نہ جاننے کا بیٹمرہ برآ مد ہوا کہ شیعہ تا قیام قیامت بیداغ دور نہ کرسکیں گے۔سیدنا زیبنب بنت علی وہائی اور اہالیان کو فہ سیدنا زیبنب اور ان کے بھائی کو خوشامدانہ الفاظ عاشوراء کے بعد کوفہ میں داخل ہوئیں اور اہالیان کوفہ سیدنا زیبنب اور ان کے بھائی کو خوشامدانہ الفاظ میں استقبال کرنے نکلے تو انھوں نے اس وقت یہی الفاظ کے تھے۔ مزید براں سیدنا حسین سے خیانت میں استقبال کرنے والے شیعہ بعد میں آنے والے شیعہ سے بہر حال بہتر تھے۔

- سیدہ عائشہ کی فوج میں طلحہ وزبیر جیسے گرامی قدر صحابہ شامل تھے، جوعشرہ مبشرہ میں شار ہوتے ہیں، اور جن کا مقصد وحید قاتلین عثمان سے قصاص لینا اور سیدنا علی کے ساتھ مصالحت کرنا تھا۔ جنگ صفین انہی مقاصد کی پیمیل کے لیے وقوع میں آئی تھی۔
  - و قاتلین عثمان سے سب سے پہلے ذاتِ باری تعالیٰ نے انتقام لیا۔ تفصیلات ملاحظہ فرمایئے۔

ا۔ جہجاہ بن سعید غفاری: یہ وہ بد بخت ہے کہ جب سیدنا عثان مسجد نبوی کے منبر پر خطبہ دے رہے تھے تو اس نے عصائے نبوی آپ کے ہاتھ سے چھین لیا اور اس زور سے آپ کے دائیں گھٹے پر مارا کہ عصائوٹ گیا۔اللہ تعالیٰ نے بہت جلد اس سے انتقام لیا۔عصائے نبوی کا ایک ٹکڑا اس کے زانو میں گڑ گیا اور اس میں کیڑے پھر پتہ نہ چل سکا کہ اس کا کیا انجام ہوا۔ ظن غالب ہے کہ وہ اسی تکلیف سے جہنم رسید ہوا۔

۲۔ حرقوص بن زہیر سعدی: سیدنا عثان کی مخالفت کے بعد اس نے جب سیدنا علی پرخروج کیا تو آ بے نے یوم النہروان ۳۹ ہجری میں اسے مروا ڈالا۔

س۔ کیم بن جبلہ عبدی: جنگ جمل میں اس کا ایک پاؤں کٹ گیا تھا۔ قریب الموت تھا کہ کسی نے ان الفاظ میں بکاراامام مظلوم پر مظالم ڈھانے کی بنا پر جب اللہ کی گرفت میں آئے ہوتو اے خبیث! اب چلا رہے ہو، تم نے مسلمانوں کے شیرازہ کو منتشر کیا اور ناحق ان کے خون بہائے۔ اب انتقام الہی کا مزہ چکھو۔''

سم وریح بن عبادعبدی: به عکیم بن جبله عبدی کا رفیق کارتھا جنگ جمل میں مارا گیا۔

بھرہ کے قاتلین عثمان میں سے جو جنگ جمل میں زندہ نچ گئے تھے ان کے قبیلہ والے پکڑ کر ان کو کتوں کی طرح طلحہ و زہیر کی خدمت میں لائے اور وہ سب نہ تنج کر دیے گئے۔ بھرہ والوں میں سے صرف حرقوس بن زہیر بچاتھا۔ سیدناعلی نے اسے یوم النہروان میں قبل کیا۔

۵۔ جندب بن زبیر غادری: یہ جنگ صفین تک بقید حیات رہا۔ معرکہ صفین میں اس نے قبیلہ از د کے ایک شہر سوار کولاکارا تو از دی نے اسے قبل کردیا۔ اس کا خالہ زاد بھائی مخصف بن سکیم کہا کرتا تھا کہ جندب بجین میں بھی اور بڑا ہو کر بھی دونوں حالتوں میں منحوس تھا۔ جاہلیت و اسلام دونوں آدوار میں جندب ہمیشہ بری چز کا انتخاب کیا کرتا تھا۔

۲۔ ابوزنیب بن عوف: پیا ہجری میں معرکہ صفین میں مارا گیا۔

ے۔ شریح بن اوفی عبُسی: اس نے سیدناعلی کے خلاف خروج کیا تھا۔ پہلے اس کا پاؤں کا ٹا گیا اور پھر اسے تل کیا گیا۔ حالت قبل میں اس نے بیاشعار پڑھے۔

| حَسَنِ       | اَبَا        | اَر'ی  | وَلُوُ      | اَضُرِبُهُ مُ |
|--------------|--------------|--------|-------------|---------------|
| يَطُمَئِنَّ  | ِ لا<br>حَتى |        | بِالسَّيُفِ | ضَرَبُتُهُ    |
| عَلِيًّا     | اَرٰی        | لَوُ   | و           | اَضُرِبُهُ مُ |
| مُشُرِقِيًّا |              | اَبيضَ | ,           | اَلْبَسْتُهُ  |

'' میں ان کو مارتا رہوں گا اورا گر کہیں علی کو دیکھے پایا تو اس کوضر ورتلوار ماروں گا۔ یہاں تک کہ وہ ٹھنڈا ہو جائے۔

میں ان کو مارتا جاؤں گا اورا گرعلی کو دیکھ لیا تو میں اس کومیقل شدہ مشرقی تلوار کا لباس پہناؤں گا۔' ۸۔ علباء بن مُشیم سدوسی:عمرو بن پیژ بی قاضی بصرہ نے اسے جنگ جمل میں قتل کیا۔ حسین کے فتنہ کواس سے کوئی نسبت ہی نہیں اس پر مزیدیہ کفتل عثمان قباحت و شناعت کے اعتبار سے اللہ، رسول اور مونین کے نز دیک قبل حسین سے بڑھ چڑھ کرتھا۔اس لیے کہ سیدنا عثمان سابقین اوّلین اور سیدنا علی مطلحہ اور زبیر مٹی کڈیٹر کے طبقہ سے تعلق رکھتے تھے۔

آپ خلیفهٔ برحق تھے اور آپ کی خلافت پرمسلمانوں کا اجماع منعقد ہوا تھا۔ آپ نے کسی مسلمان پرتلوار اٹھائی نہ کسی کوموت کے گھاٹ اتارا ، آپ کی ساری عمر جہاد کفار میں بسر

9۔ عمرو بن حمق خزاعی: ۵۱ ہجری تک زندہ رہا پھر موصل میں اسے نیزے کی اتنی ہی ضربیں لگیں جتنی اس نے سیدنا عثمان کولگائی تھیں۔

•ا۔ عمیر بن ضانی: یہ وہ بد بخت ہے جس نے سیدنا عثان کی شہادت کے بعدان کی پہلی توڑ دی تھی۔ جب حجاج عراق کا حاکم قرار پایا تو بیاس کی خدمت میں حاضر ہوکر رحم وکرم کا طالب ہوا۔ اس کا خیال تھا کہ حجاج اس سے واقف نہیں۔ حجاج نے کہا کیا تو وہی شخص نہیں جس نے یہ شعر کہا تھا:

هَمَمُتُ وَ لَمُ اَفْعَلُ وَكِدُتُّ وَلَيُتَنِىُ وَكِدُتُّ وَلَيُتَنِىُ وَلَيُتَنِىُ تَرُكُتُ وَلَيُتَنِىُ عَلَى عُثُمَانَ تَبُكِى حَلَاثِلُهُ

''میں نے (قُلَ عثمان کا )ارادہ کیا تھا مگریہ کام نہ کرسکا اے کاش! مجھے اس معاملہ میں کھلی عثمان کی بیویاں ان بررونے لگتیں۔''

پھر جاج کے حکم سے اس کو تل کر دیا گیا۔

اا۔ کعب بن ذی الحبکہ نہدی: بسر بن ابی ارطاۃ نے اس کوتل کیا۔

11۔ کنانہ بن بشر تُجیبی: سیدنا عمر و بن عاص نے مصر میں اسے قل کیا۔ یہ سیدنا عثمان کا شدید مخالف تھا۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ اس نے سیدنا عثمان کوقتل کیا تھا۔ سیدنا عثمان کے گھر میں جولوگ قل کیے گئے تھے۔ بیان کو فن کرنے سے روکتا تھا۔

سا۔ ابن الکوّاء یشکری: اس نے سیدنا عثمان کے علاوہ سیدناعلی کے خلاف بھی خروج کیا تھا اور قتل ہوا۔ سما۔ محمد بن ابی حذیفہ: اس نے سیدنا عثمان کے احسانات کی ناشکری کی۔ سزا کے طور سے یہ ۳۶ ہجری میں بمقام عریش مقتول ہوا۔

علی ہذاالقیاس قاتلین سیدنا عثمان ڈٹاٹٹؤ نے آخرت سے پہلے دنیا میں ہی اپنے کیے کی سزا پالی تھی۔ قاتلین سیدنا عثمان ڈٹاٹٹؤ میں سے جولوگ پیش پیش بیش تھان کے انجام سے بیچ بھی آگاہ ہیں۔

ہوئی ● ۔خلافت صدیقی و فاروتی کی طرح خلافت عثمانی میں بھی مسلمانوں کی تلواراہل قبلہ سے الگ تھلگ اور کفار کے سرپر آ ویزاں رہی۔ حالت خلافت میں شرپبندوں نے آپ کوتل کرنا چاہا تو آپ نے صبر سے ● کام لیا۔ اور مزاحمت نہ کی جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آپ نے جام شہادت نوش فرمایا۔ اس میں شبہ نہیں کہ سیدنا عثمان ،سیدنا حسین کی نسبت زیادہ اجروثواب کے مستحق ہیں۔ اسی نسبت سے قاتلین سیدنا عثمان وٹائٹی مسیدنا حسین وٹائٹی کوتل کرنے والوں کی نسبت بڑے مجرم ہیں۔ اور ان کا گناہ زیادہ گھناؤنا ہے۔ سیدنا حسین وٹائٹی کا معاملہ اس سے یکسر مختلف ہے۔ آپ اقتدار سے محروم شے اور طلب اقتدار کی خاطر گھر سے نکلے تھے، اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جولوگ برسرافتدار تھے ان کے اعوان کے اعوان

محبّ الدین الخطیب" العواصم من القواصم" ص: ۱۳۲ کے حاشیہ پر لکھتے ہیں کہ:

'اخبار و آثار سے معلوم ہوتا ہے کہ باغیوں کی مدافعت کرنے یا تقدیر ربانی کے سامنے سرسلیم نم کرنے کے بارے میں سیدنا عثان ڈاٹئؤ وارضاہ کا موقف بیتھا کہ آپ فتنہ پردازی اورخون ریزی سے ڈرتے تھے۔ آخر کار آپ اس نتیجہ پر پہنچے تھے کہ اگر آپ ایسی قوت سے بہرہ ور ہوں جس کے سامنے باغیوں کو لامحالہ جھکنا پڑے اور جدال وقال کی نوبت نہ آئے تو یہ بڑی اچھی بات ہے۔ سیدنا امیر معاویہ ڈاٹئؤ نے ملک شام سے ایک ایسی فوج بھینے کی پیش کش کی تھی جو آپ کے اشارہ کی منتظر رہے، لیکن سیدنا عثمان ڈاٹئؤ نے یہ پیش کش ٹھکرا دی تھی کہ میں مدینہ میں ایسی فوج نہیں رکھنا چا ہتا جو یہاں مقیم رہے۔ (تاریخ طبری: ۱۹۱۵)

سیدنا عثمان اس غلط فہمی میں مبتلا تھے کہ مسلمان اس حد تک جرائت نہیں کر سکتے کہ دین اسلام کے اوّلین مہاجر (سیدنا عثمان) کا خون تک بہانے سے گریز نہ کریں۔ جب باغی اکھٹے ہوکر آگئے اور آپ نے سہم جھا کہ مدافعت کرنے میں ناحق خون ریزی ہوگی، تو آپ نے اپنے حامیوں کو بہتا کیدتشد دسے روک دیا۔ اہل سنت وشیعہ سب کی تصانیف ایسے اخبار و آثار سے پُر ہیں، تاہم اگرایی منظم قوت وشوکت بروئے کار آتی جو باغیوں کی شرارت و جہالت کو ہز ور روک دیتی تو یہ بات سیدنا عثمان کے لیے راحت و مسرت کی موجب ہوتی۔ اس کے ساتھ ساتھ یہ بات بھی نظر انداز کرنے کے قابل نہیں کہ آپ شہادت کے متمنی متے اور اس کے سواکوئی چیز آپ کے لیے موجب سکون واطمینان نہیں۔

جب باغیوں نے مدینہ طیبہ کا رخ کیا تو اس وقت عسا کر اسلامی مختلف بلاد شرق وغرب میں کفار کے خلاف مصروف جہاد تھیں۔ اسلامی اشکر زیادہ تر ان مما لک میں برسر پیکار تھے۔ جو آج کل روس کے زیر تسلط ہیں۔

وانصار آپ کے خلاف نبرد آزما ہوئے اور آپ نے ان کی مدافعت کرتے ہوئے شہادت پائی۔ یہ ایک مسلمہ بات ہے کہ جو شخص اپنی خلافت و ولایت کا دفاع کرنا چاہتا ہے وہ اس شخص کی نسبت لڑنے کا زیادہ حق دار ہے جو دوسروں سے اقتدار کو چھننے کا خواہاں ہے۔ اس پر مزید یہ کہ سیدنا عثمان نے اپنی خلافت سے دفاع بھی نہیں کیا تھا۔ بنا بریں آپ سیدنا حسین سے ہر حال میں افضل ہیں اور آپ کا قتل قتل حسین سے شنیع ترہے۔ سیدنا حسن ڈاٹیڈ نے اقتدار کے لیے جنگ نہیں لڑی تھی بلکہ جدال و قال سے کنارہ کش رہ کرامت میں صلح کرائی تھی۔ سرور کا کنات منافیڈ نے نے صلح جوئی کے اس اقدام پر سیدنا حسن کی مدح وستائش کرتے ہوئے فرمایا۔

''میرایه بیٹا سردار ہے،اس کے ذریعہ اللہ تعالیٰ مسلمانوں کے دو بڑے گروہوں میں صلح کرائے گا۔'' •

سیدنا عثمان رہائی کے حامی سیدنا معاویہ اور اہل شام تھے <sup>©</sup> اور سیدنا حسین کے قاتلوں سے قصاص لینے والے مختار بن ابی عبید ثقفی اور اس کے اعوان وانصار تھے۔کوئی سلیم العقل آ دمی یہ بات

 <sup>●</sup> صحیح بخاری \_ کتاب الصلح\_ باب قول النبی صلی الله علیه و سلم للحسن بن علی رضی الله عنهما (حدیث: ۲۷۰٤)

سیدناطلحہ وزبیر رہا تھی البحلفاء (حدیث: ۹ ۶ ۶ ۶)، سنن ترمذی، کتاب المناقب ، باب مناقب کتاب السنة باب فی المخلفاء (حدیث: ۹ ۶ ۶ ۶)، سنن ترمذی، کتاب المناقب ، باب مناقب ابی الاعور سعید بن زید رضی الله عنه (حدیث: ۳۷ ۵۷) یہ اور آپ کی محبوب ترین بیوی سیده عاکشہ سیدنا عثمان کے معاونین میں شامل تھے۔ مؤرخ طبری نے ۱۹۳ ہجری کے واقعات میں اپنی تاریخ عاکشہ سیدنا عثمان کے معاونین میں شامل تھے۔ مؤرخ طبری نے ۱۹۳ ہجری کے واقعات میں اپنی تاریخ داللہ بن مصعب نے اسے بتایا کہا کہ ایک مرتبہ خلیفہ ہارون رشید نے اس سے دریافت کیا کہتم سیدنا عثمان کو مطعون کرنے والوں کے بارے میں کیا کہتے ہو۔ عبداللہ بن مصعب نے جوابا کہا:

<sup>&</sup>quot;امیر المونین! یجه لوگ سیدنا عثمان پرطعن کرتے تھے اور یکھان کی جمایت کرتے تھے،ان پرطعن کرنے والے مختلف فرقوں میں بٹ گئے۔ شیعہ، خوارج اور اہل بدعت، سب مخالفین عثمان میں سے ہیں۔ جو لوگ آپ کے طرف دار تھے وہ موجودہ اہل السنّت وہی ہیں جو آج بھی ان سے تعلق رکھتے ہیں۔'' بیس کر ہارون الرشید نے کہا:"اس کے بعد مجھے یہ مسئلہ دریافت کرنے کی ضرورت باقی نہیں رہی۔''

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتقى

### کہنے میں تامل نہیں کرے گا کہ سیدنا معاویہ رٹاٹیڈ ،مختار ثقفی 🗗 سے افضل تھے،مختار کذاب تھا اور اس

السلام ابن تیمیه رشک فرماتے ہیں کہ شیعہ کے جواب میں یہ بات الزاماً کہی گئی ہے ورنہ مختار کوسیدنا معاویہ سیدنا معاویہ رفائی خلفاء راشدین کے بعد پہلے قابل فخر خلیفہ تھے۔ حافظ ابن کثیر البدایۃ والنہایۃ: ۱۳۳۸) پر مصر کے مشہور امام اور عالم لیث بن سعد المتوفی ۱۵۵ ہجری سے روایت کرتے ہیں کہ سیدنا سعد بن ابی وقاص رفائی نے فرمایا: میں نے سیدنا عثمان کے بعداس گھر والے (سیدنا معاویہ) سے زیادہ کسی کوحقوق کا پورا کرنے والانہیں دیکھا۔''

حافظ ابن کثیر کتاب مذکورہ (۸/۱۳۵) پر عبد الرزاق بن ہمام صنعانی سے جو بڑے عالم و حافظ تھے روایت کرتے ہیں، انھول نے معمر بن راشد سے اور معمر نے ہم بن منبہ صنعانی سے جو ثقات تا بعین میں سے تھے، سنا انھول نے کہا کہ میں نے سیدنا عبد اللہ بن عباس ڈھائیٹا کو یہ فر ماتے ہوئے سنا کہ:

'' میں نے سیدنا معاویہ سے بڑھ کرکسی شخص کو حکومت وسلطنت کا اہل نہیں دیکھا۔''

ظاہر ہے کہ سلطنت کی اہلیت وصلاحیت اسی شخص میں ہوتی ہے جو حکیم، علیم اور عادل ہو۔ ملک کا دفاع کرتا اور دین اسلام کی نشروا شاعت کے لیے کوشاں رہتا ہواوراس کے ساتھ ساتھ جوامانت اللہ نے اس کوتفویض کی ہے،اس میں خیانت کوراہ نہ دیتا ہو۔

امام تر فدی ابوادر ایس خولانی سے روایت کرتے ہیں جو کبار علمائے تا بعین اور سیدنا ابوالدرداء والنیج کے بعد شام تر فدی ابوادر ایس خولانی سے بڑے عالم شے کہ جب عمر والنی نے عمیر بن سعدانصاری کوحمص کی ولایت سے معزول کر کے ان کی جگہ سیدنا معاویہ کو مقرر کیا تو لوگوں نے از راو تعجب یہ کہنا شروع کیا۔ '' عمیر جیسے آ دمی کومعزول کر کے معاویہ کومقرر کیا۔'' (سنن تر مذی ، کتاب المناقب ، باب مناقب معاویة بن ابی سفیان رضی الله عنه (حدیث: ۳۸٤۳)

بغوی مجم الصحابه میں لکھتے ہیں کہ عمیر کولوگ' نَسِیْجُ وَ حُدِه' (اپنی مثال آپ) کہا کرتے تھے۔ ابن سیرین کا قول ہے کہ سیدنا عمر نے کثر ت زہد کی وجہ سے عمیر کو بینام دیا تھا۔ عمیر نے لوگوں کی بیگفتگوس کر کہا: ''معاویہ کا ذکرا چھے انداز میں کیجے میں نے نبی کریم سُلُٹیْم کو بیفرماتے سنا کہ اے اللہ معاویہ بن ابی ذریعہ لوگوں کو ہدایت عطا فرما۔' (سنن ترمذی، کتاب المناقب ، باب مناقب معاویہ بن ابی سفیان رضی اللہ عنه (حدیث: ۳۸٤۳)

بعض روایات میں ہے کہ سیدنا معاویہ کے حق میں بیشہادت خود سیدنا عمر نے دی تھی۔ بشرط صحت سیدنا فاروق کی شہادت سے سیدنا معاویہ کی عظمت وفضیلت ثابت ہوتی ہے، تاہم اگر بیشہادت دینے والے عمیر ہوں .....اس کے باوصف کہ آپ کومعزول کر کے سیدنا معاویہ کوان کا قائم مقام بنایا گیا تھا .....تو

#### نے نبوت کو دعویٰ بھی کیا تھا۔

بھی اس شہادت کا درجہ سیدنا عمر کی گواہی سے کم نہیں ہے، اس لیے کہ عمیر اصحاب رسول اور زباد انصار میں سے تھے۔

امام بخاری نے اپنی صحیح کی کتاب 'مناقب الصحاب 'میں ابن ابی ملیکہ تمیمی سے روایت کیا ہے کہ سیدنا عبد اللہ بن عباس واللہ بن عباس واللہ اللہ عباری۔ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب ذکر معاویة رضی الله عنه (حدیث: ٣٧٦٥)

جامع ترمذی کی کتاب' المناقب' میں عبدالرحمٰن بن افی عمیرہ نبی کریم مُثَاثِیْم سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے سیدنا معاویہ کے بارے میں بیدعا فرمائی:' اَللّٰهُمَّ اجْعَلْهُ هَادِیًا مَّهُدِیًّا وَاهْدِبُهِ' (سنن ترمذی۔ کتاب المناقب۔ باب مناقب معاویة بن ابی سفیان رضی الله عنه (حدیث: ۲۸٤۲)

محدث طبرانی سعید بن عبدالعزیز تنوخی سے روایت کرتے ہیں جو ملک شام کے امام مالک کہلاتے تھے کہ انھوں نے رہیعہ بن یزید ایا دی سے سنا، انھوں نے عبد الرحمٰن بن ابی عمیرہ سے کہ نبی مَالَّیْمَ نے سیدنا معاویہ کے حق میں بیدعا فرمائی:

''اللَّهُمَّ عَلِّمُهُ الْكِتَابَ وَالْحِسَابَ وَقِهِ الْعَنَابَ '(معجم كبير طبرانى (٢٥٢/١٥) مذكوره بالا روايت امام بخارى نے اپنى تاریخ میں ابومسم سے نقل كى ہے۔ (تاریخ كبير بخارى فرکوره بالا روايت امام احمد يہى روايت عرباض بن ساريہ سے روايت كرتے ہیں۔ (مسند احمد (٢٧/٧)، امام احمد يہى روايت كرتے الموارد) مفسرابن جربراسے ابن مهدى سے روايت كرتے ہیں۔

علاوه ازیں مندرجہ ذیل محدثین نے بیروایت اپنی تصانیف میں نقل کی ہے:

ا ۔ اسد بن موسیٰ التوفی ۲۱۲ ا۲۱۲ ہجری جن کو'' اسدالسنہ'' کہا جاتا تھا۔

٢- بشر بن السرى الافواه البصرى (١٣٢-١٩٥) بيرامام احمد كو استاد تنص ان كى روايت ميں "
 أَدُ خِلُهُ الْحَبَنَةَ "كَے لفظ بھى ہيں۔

س۔ عبداللہ بن صالح مصری سیامام لیث بن سعد کے کا تب تھے۔

.....

۵۔ محمد بن سعد۔ صاحب الطبقات بیروایت مسلمہ بن مخلد فاتح وامام مصر سے بیان کرتے ہیں۔ سیدنا معاویہ کے بارے میں مذکورہ دعائے نبوی کے ناقل لا تعداد صحابہ ہیں۔ (دیکھیے البدایة النهایة: ۸/۰۱۲۰۱۰) نیز ترجمه معاویه حرف المیم تاریخ دمشق حافظ ابن عساکر) مذکورۃ الصدر روایات کی روثنی میں کہا جا سکتا ہے کہ سیدنا معاویہ ہدایت یافتہ اور لا تعداد فضائل و مناق کے حامل تھے۔ ظاہر ہے کہ ان کے مقابلہ میں شیعہ کے مفروض مہدی کی کیا حقیقت جو ندا بھی پیدا ہوااور نداس سے کوئی اس سے مستفید ہوسکا۔ جو شخص دانستہ ان احادیث کو تسلیم نہ کرے وہ حدیث نبوی کا مشکر ہوسوف اپنے مقام جیرت ہے کہ بعض شیعہ سیدنا معاویہ ڈاٹھ پارلعنت جھینے اور ان سے بغض و عداوت رکھنے کے باوصوف اپنے آپ کو مسلمان قرار دیتے ہیں ان کو دراصل نبی کریم شاھیا ہے سینا حیا ہے کہ آپ باوصوف اپنے آپ کو مسلمان قرار دیتے ہیں ان کو دراصل نبی کریم شاھیا ہے سینا معاویہ کے تا ہوں فرمائی:

#### ''بے حیاباش ہرچہ خواہی کن''

حافظ ابن عسا کرامام ابوزرعه رازی سے نقل کرتے ہیں کہ ایک شخص نے ان سے کہا: '' میں معاویہ سے بغض رکھتا ہوں۔''ابوزرعہ نے کہا:''معاویہ کا رب بڑا رحیم وکریم ہےاور آپ کیریف (سیدناعلی ) بھی بڑے شریف آ دمی تھے۔تم دونوں کے درمیان مداخلت کرنے والے کون ہو۔'' امام بخاری اپنی تیجے میں جوقر آن کریم کے بعداس کرہ ارضی پر تیجے ترین کتاب ہے نیز امام مسلم اپنی صحیح کی كتاب "الامارة" ميں نبي كريم كے خادم سيدنا انس را الله عليہ الله على الله عل قباء میں تشریف لے گئے اور انس کی خالہ ام حرام بنت ملحان کے یہاں قیلولہ فرمایا تو آپ بنتے ہوئے بیدار ہوئے۔ آپ نے خواب میں دیکھا کہ آپ کی امت کے پچھلوگ تاج وتخت سے آ راستہ اعداء دین سے بحری جنگ لڑ رہے ہیں آپ پھرسو گئے اور وہی خواب دیکھا ام حرام نے کہا حضور دعا فرمایئے کہ اللہ تعالی مجھے ان مجاہدین میں شامل کردے۔ آپ نے فرمایا تو پہلے مجاہدین میں شامل ہے۔' (صحيح بخارى كتاب الاستئذان باب من زار قوماً فقال عنها (حديث: ٦٢٨٣، ٦٢٨٢)، صحيح مسلم كتاب الامارة باب فضل الغزو في البحر (حديث:١٩١٢) عافظ ابن كثير"البداية والنهاية"(٣٢٩/٨) يرلك بين بين در حديث مين جس غزوه كي بيش كوئي كي كئي باس سے مراد وہ بحری لڑائی ہے جو ۳۷ ہجری میں سیدنا عثمان کی خلافت کے زمانہ میں سیدنا معاویہ کے زبر قیادت لڑائی لڑی گئی اورجس میں آپ نے جزیرہ قبرص کو فتح کیا۔امیر معاویہ کے لیے یہ فخر کیا کم ہے کہ

#### احادیث صحیحہ میں وارد ہے کہ سرور کا ئنات مُنَافِیّاً نے فرمایا: ثقیف کے قبیلہ میں ایک کذاب اور

آپ اوّلین اسلامی بحری بیڑے کے بافی تھے۔ یہ بات نبی کریم کے مجزات میں شامل ہے کہ ام حرام جس نے مجاہدین کے زمرہ میں شریک ہونے کی خواہش کا اظہار کیا تھا اور آپ نے اس کو پہلے مجاہدین میں شمولیت کی بشار دی تھی امیر معاویہ کے بحری بیڑہ میں شریک تھیں ان کے خاوند سیرنا عبادہ بن صامت اور دیگر صحابہ میں سے ابودر داء اور ابو ذر ڈی کٹٹ مجمی رفیق اشکر تھے۔ ام حرام نے اس جگہ وفات یائی اور آج تک آپ کی قبر قبر ص میں موجود ہے۔ حافظ ابن کثیر مزید فرماتے ہیں:

''غزوہ قسطنیہ کے موقع پر دوسر کے شکر کی قیادت کا شرف یزید بن معاویہ کے حصہ میں آیا جس سے نبی کریم کے دوسرے خواب کی تعبیر بروئے کار آئی۔ یہ آپ کی رسالت کی صدافت کے عظیم دلائل میں سے ایک ہے۔''

عباسی خلافت میں تملق وخوشامد کا دور دورہ تھا۔ اور لوگ بنوا میہ کے محاس کو معائب کا رنگ دے کرعباسی خلفاء کی خوشنو دی حاصل کرتے تھے اسی دوران میں چند طالب علم امام الائمہ سلیمان بن مہران الاعمش کوفی کے یہاں جمع ہوکر سیدنا عمر بن عبد العزیز کے عدل و انصاف کا ذکر کرنے گئے بیسکر امام اعمش بولے: '' اگرتم امیر معاویہ کا عہد خلافت د کھے لیتے تو پھر کیا ہوتا۔'' طلبہ نے عرض کیا: '' کیا آپ کی مراد سیدنا معاویہ کے حلم اور برد باری سے ہے۔''فر مایا اللہ کی قسم! نہیں بلکہ آپ عدل و انصاف میں یکنا تھا۔'' امام اعمش مجامد سے روایت کرتے ہیں کہ اس نے کہا:

"اگرتم سیدنا معاویه کود کیھ لیتے تو کہتے کہ یہی مہدی ہیں۔"

یونس بن عبید قاده بن دعامه سدوسی سے روایت کرتے ہیں کہ اس نے کہا:

''اگرتم سیرنا معاویہ جیسے کام کرنے لگوتو اکثر لوگ کہنے لگیں کہتم ہی مہدی ہو۔'' ابواسحاق السَّبعی نے ایک دن سیدنا معاویہ کاذکر کرتے ہوئے کہا:

"اگرتم ان کا زمانه یا لیتے تو کہتے کہ یہی مہدی ہیں۔"

امام احمد بن حنبل وطلاً نے اپنی تصنیف کتاب الز مدطبع مکہ میں سیدنا معاویہ کا نام زمد میں ضرب المثل کے طور پر بیان کیا ہے۔ میں نے کتاب ' العواصم من القواصم' کے حواثی پراس کا ذکر کیا ہے۔ بیام قابل غور ہے کہ ایک طرف امیر معاویہ وٹاٹی کی بیاصلی تصویر ہے جوصلی نے امت محمدی سے منقول ہے۔ دوسری جانب شیعہ کی پیش کردہ جعلی تصویر ہے جو فساق و فجار نے اپنی پراز ضلالت کتب میں امت محمدی کے التعداد لوگوں کو مبتلائے فریب کرنے کے لیے وضع کی ہے۔ (فَاللّٰهُ حَسِیْبُهُمْ وَ هُوَ وَلِیُّ الْمُؤْمِنِیْنَ)

ایک قاتل ہوگا۔ <sup>●</sup> کذاب سے مختار مراد ہے اور قاتل سے مراد حجاج بن یوسف۔ مختار کا والد ابوعبید ثقفی بڑا نیک آ دمی تھا اس نے مجوس سے لڑتے ہوئے شہادت پائی۔ مختار کی بہن صفیہ بنت ابی عبید عبد اللہ بن عمر کے زکاح میں تھیں۔ یہ بڑی نیک دل خاتون تھیں۔ مختار بدترین شخص تھا۔

شیعه کا بیقول که عا کشه عثمان کوتل کرانا جا ہتی تھیں اور اسی سازش میں شریک رہا کرتی تھیں۔وہ کہا کرتی تھیں:''بوڑ ھے احمق کوتل 🥏 کر دو۔''

جب عائشه كولل عثمان كي خبر بينجي توبهت خوش هوئيں - "

ا۔ اس کا پہلا جواب تو یہ ہے کہ اس کی دلیل پیش سیجیے۔

۲- دوسرا جواب بیہ ہے کہ سیدہ عائشہ سے جو روایات منقول ہیں بیہ اس کے خلاف ہے۔ ان روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ قبل عثمان کونفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھتیں اور اس میں شرکت کرنے والوں .....خواہ ان کا بھائی محمد بن ابو بکر ہو یا کوئی اور مذموم قرار دیتی تھیں۔
 ۳- فرض کیجیے صحابہ میں سے کوئی .....سیدہ عائشہ ہوں یا کوئی اور ..... غصہ کی حالت میں کوئی بات

● صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب ذکر کذاب ثقیف و مبیرها (حدیث: ٥٤٥)

یہ شیعہ کا وضع کر دہ جھوٹ ہے۔ نعثل کا لفظ صرف قاتلین عثمان کی زبان پر جاری ہوا۔ قاتلین عثمان میں آپ و سے اوّلین شخص جس نے نعثل کا لفظ بولا وہ جبلہ بن عمر وساعدی تھا۔ اس نے کہا:" انے نعثل میں آپ و قتل کر کے ایک خارثی اونٹ پر سوار کروں گا اور اسے شہر سے باہر پھر یلی زمین کی طرف ہا نک دوں گا ۔ (دیکھیے تاریخ طبری: ۱۱۲/۵ مطبع حسینیہ ) بعدازاں بیلفظ جنگ جمل کے موقع پر ہانی بن خطاب ارجی کی زبان پر جاری ہواوہ کہتا ہے۔

اَبُتُ شُيُو نُ مُذُحَجِ وَّ هَمُدَانَ
اَنُ لَا يَرُدُّوا لَغَثَّلا كَمَا كَانَ
اَنُ لَا يَرُدُّوا لَغَثَّلا كَمَا كَانَ
تيسرى مرتبه يه لفظ عبدالرحل بن عنبل جمحى نے جنگ صفين كے موقع پر بولا وه كهتا ہے:
اِنُ تَقُتُلُو نِنَى فَانَا ابْنُ حَنبَل
اَنُ تَقُتُلُو نِنَى فَانَا ابْنُ حَنبَل
اَنَا الَّذِي فَتلَتُ فِيكُمُ نَعُثَلا

جب جبلہ بن عمر وساعدی نے سیرنا عثمان کے گھر کا محاصرہ کرتے ہوئے پہلی مرتبہ نعثل کا لفظ بولا سیرہ عائشہ اس وقت مکہ مکرمہ میں محو عبادت تھیں۔ جب حج سے واپس لوٹیس تو بیالفظ آپ کے کا نول تک

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

کے تواس کی بات کیوں کہ ججت ہوسکتی 🗨 ہے۔

اس سے نہ کہنے والے کی شان میں کوئی فرق آتا ہے نہ اس کی شان میں جس کے بارے میں وہ لفظ کہا گیا۔ بایں ہمہ وہ دونوں جنتی بھی ہو سکتے ہیں اور اللہ کے ولی بھی۔ حالانکہ ان میں سے ایک دوسرے کو واجب القتل اور کا فرتصور کرتا ہے مگر وہ اس ظن میں خطا کارہے۔

سیدناعلی اور دیگر صحابہ سے حاطب بن ابی باتعہ کا واقعہ مذکور ہے جو بدر اور حدیبیہ میں شرکت کر چے تھے۔ سیدنا علی بیان کرتے ہیں کہ جب نبی کریم علی اور مناشف کر دیے۔ وہی کے ذریعہ آپ مشرکین مکہ کے نام ایک خط کھا اور اس میں نبی کریم کے تمام راز مناشف کر دیے۔ وہی کے ذریعہ آپ ان تمام حالات سے باخبر ہوئے ، سیدنا علی وزبیر کو بلا کر کہا مکہ کی جانب چلتے جاؤ اور جب باغ خاخ آ جائے تو وہاں شمصیں ایک شتر سوار عورت ملے گی اس کے پاس ایک خط ہوگا۔ وہ خط اس سے لے آ جائے تو وہاں شمصیں ایک شتر سوار عورت ملے گی اس کے پاس ایک خط ہوگا۔ وہ خط اس سے لے لیجیے۔ جب علی وزبیر وہ خط لے کر واپس لوٹے تو نبی کریم نے حاطب کو بلا کر خط لکھنے کا سب دریا فت کیا۔ حاطب نے کہا: اے اللہ کے رسول! اللہ کی شم! میں نے بیغل اس لیے انجام نہیں دیا کہ میں مرتد ہوگیا یا کفریر راضی ہوگیا تھا۔

اصل معاملہ یہ ہے کہ میں نسباً قریشی نہیں ہوں ، بلکہ باہر سے آ کر مکہ میں آ باد ہوا تھا۔ مدینہ میں جو لوگ ہجرت کرکے آئے ہیں ، مکہ میں ان کے عزیز وا قارب ہیں جو ہر طرح ان کے گھر بارکی حفاظت کرتے ہیں ، میں نے چاہا کہ اس طرح قریش کوممنون کردوں تا کہ وہ میرے کنبہ کی حفاظت کرتے رہیں۔'

سیدناعمرفاروق و النائی نے عرض کیا۔ حضور! اجازت دیجیے کہ اس منافق کی گردن اڑا دوں۔ آپ نے فرمایا: '' حاطب بدر میں شرکت کر چکا ہے اور اللہ تعالی نے اہل بدر کے متعلق فرمایا ہے: ﴿ اِعْمَلُو اُ مَا شِئْتُمْ وَ فَقَلُ غَفَرُ تُ لَکُمْ ﴾ (جواعمال جا ہوانجام دو میں نے مصیں بخش دیا۔' اسی دوران

المل سنت کا فدہب ہے کہ انسان خطا ونسیان سے مرکب ہے، اور رسولوں کے سواکوئی بشر معصوم نہیں ہو سکتا۔ صحابہ کرام اور خاص طور پر خلفاء راشدین انسانیت کی اعلیٰ ترین صفات سے بہرہ ور ہیں، تاہم وہ خطا کے مرتکب ہو سکتے ہیں اور وہ ایک دوسرے کی خطا کو درست بھی کرتے ہیں، وہ خطا کا ارتکاب کرنے کے باوصف قلبی طہارت، صفاء نیت، صدق جہاد اور سلامت مقاصد کی بنا پر باقی مسلمانوں سے بلندترین مقام ومرتبہ پر فائز ہیں۔

### میں سورہ ممتحنہ کی بیرآیت نازل ہوئی۔

''ایمان والو! میرے اور اپنے دشمنوں کو دوست نہ بناؤ، تم ان کے ساتھ دوستی لگانا چاہتے ہو، حالانکہ جوش تمہارے پاس آیا ہے وہ اس کے منکر ہیں، وہ رسول کو اور شمصیں صرف اس جرم میں تمہارے وطن عزیز سے نکا لتے ہیں کہ تم اللہ پر جوتمہار ارب ہے ایمان رکھتے اور میری خوشنو دی حاصل کرنے کے لیے میری راہ میں جہاد کرتے ہو، تم چیکے چیکے ان سے دوستانہ مراسم استوار کرتے ہو، حالانکہ جو کام تم پوشیدہ یا ظاہر کرو میں اس سے آگاہ ہوں، تم میں سے جوابیا کرے گا وہ سیدھی راہ سے بھٹک گیا۔' (سورہ متحنہ )

### حاطب بن اني بلتعه:

اہل علم حاطب کے واقعہ کی صحت پرمتفق ہیں۔ یہ واقعہ مفسرین ، فقہاء اور علماء سیر وتواریخ کے بہال خبر متواتز کا درجہ رکھتا ہے۔ سیدناعلی ڈاٹٹڈ اپنے عہد خلافت میں جب فتنہ پروری کا دور دورہ تھا یہ واقعہ بیان فرمایا کرتے تھے۔اس کا راوی سیدناعلی کا کا تب عبداللہ بن ابی رافع ہے۔ واقعہ بیان کرنے سے آپ کا مقصد یہ ثابت کرنا تھا کہ سابقین اوّلین صحابہ باہمی مشاجرات و تنازعات کے باوصف خداتعالی کے نزد یک مغفور ہیں۔

اس بات پر مسلمانوں کا اتفاق ہے کہ سیدنا عثان وطلحہ زبیر مثن کنٹی حاطب وٹاٹی سے بہر حال افضل ہیں۔ نیزیہ کہ مشرکین مکہ کو خط لکھ کر حاطب وٹاٹی نے جس جرم کا ارتکاب کیا تھا وہ ان لغز شوں کی نسبت عظیم ترتھا جوسا بقین اوّلین صحابہ کی جانب منسوب ہیں۔ بایں ہمہ آپ نے اس کوئل کرنے سے روکا اور اس کے جہنمی ہونے کی تر دید کی ، جس کی وجہ یہ تھی کہ حاطب بدر وحد بیبی میں شرکت کر چکا تھا، تا ہم سیدنا عمر نے فرمایا تھا: اجازت دیجے کہ میں اس منافق کی گردن اڑا دوں۔ آپ نے اسے منافق کہا اور مباح الدم قرار دیا۔ اس کے باوجود کسی کے ایمان میں فرق آیانہ جنتی ہونے میں۔

بخاری ومسلم میں واقعہ افک کی تفصیلات مذکور ہیں۔ جب یہ واقعہ پیش آیا تو نبی کریم مَثَّاتُیْمِ نے منبر یرخطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب المغازی\_ باب فضل من شهد بدراً (حدیث: ۳۹۸۳، ۲۹۸۰)،
 ● صحیح مسلم\_ کتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل حاطب بن ابی بلتعة (حدیث:

'' مجھے ایسے خص کی ایذا سے کون نجات دے گا، جس نے میرے اہل کے بارے میں مجھے ایسے خص کی امید ہے مجھے بڑی تکلیف دی ہے۔ اللہ کی شم! مجھے اپنے اہل کے بارے میں خیر ہی کی امید ہے اور جس شخص کے ساتھ ان کو متہم کیا جارہا ہے اس کے بارے میں بھی میں خیر کے سوااور کی خیر ہیں جانتا۔''

یہ سن کر سعد بن عبادہ ڈلٹٹۂ اٹھے اور کہا آپ نے جھوٹ بولا ، اللہ کی قشم! آپ اسے قتل نہیں کر سکتے ۔اُسید بن حفیر ڈلٹٹۂ نے کھڑے ہوکر کہا۔

آ پ جھوٹ بولتے ہیں،اللہ کی قتم! ہم اسے قتل کر کے رہیں گے۔آپ منافق ہیں اوراسی لیے منافقین کی وکالت کررہے ہیں۔''

اوس وخزرج آپس میں گھم گھا ہونے والے تھے کہ نبی کریم مَثَاثِیَمُ نے منبر سے اتر کر انھیں خاموش کیا۔

اب ظاہر ہے کہ یہ تینوں اصحاب سابقین اوّلین میں سے تصاوراس کے باوصف اُسید رُٹاٹیُؤ نے سعد رُٹاٹیُؤ کومنافق کہا، حالانکہ دونوں کا ولی اللّٰداورجنتی ہونا کسی شک وشبہ سے بالا ہے۔اس سے یہ حقیقت منصۂ شہود پر جلوہ گر ہوتی ہے کہ بعض اوقات ایک شخص بنابر تاویل دوسر ہے شخص کو کا فرقر ار دیتا ہے، حالانکہ ان میں سے کوئی بھی کا فرنہیں ہوتا۔

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی\_ باب حدیث الافك(حدیث ۱٤۱٤)\_ صحیح مسلم
 کتاب التوبة، باب فی حدیث الافك(حدیث ۲۷۷۰)

باقی رہا، مالک بن دخشم کے بارے میں بعض صحابہ کا بیقول''لوگوں کا خیال تھا کہ نبی کریم مالک بن دخشم کے بارے میں بعض صحابہ کا بیقول''لوگوں کا خیال تھا کہ نبی کریم مالک بن دخشم کے بارے میں بددعا کرتے اور وہ ہلاک ہوجا تا۔ نبی کریم مُلاَیْنَا اللہ کے سحابہ کی بیہ بات سن کر فرمایا:''کیا وہ اس بات کی شہادت نہیں دیتا کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں اور بیہ کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔''

# بڑے آ دمی کے لیے معصوم ہونا شرط ہیں:

بڑے آ دمی کے لیے بیضروری نہیں کہ وہ معصوم ہواوراجتہادی غلطی سے بھی پاک ہو،اس سے بڑے آ دمی کے لیے بیضروری نہیں کہ وہ معصوم قرار نہیں دیتے۔البتہ لوگوں کے بارے میں جو گفتگو ہووہ ظلم و جہل کی بجائے علم و عدل پر مبنی ہونی چاہئے۔ بخلاف ازیں روافض کا بیحال ہے کہ وہ دو قریب الفضیلت اشخاص میں تقابل کرتے ہوئے ایک کو معصوم قرار دیتے اور دوسرے کوظم و گناہ کا مجسمہ قرار دیتے ہیں۔ یہ بات ان کے جہل و تنافض کی آ ئینہ دار ہے۔اس کی مثال بیہ ہے کہ کوئی یہودی یا نصرانی حب سیدنا موسی یا عیسیٰ کی نبوت پر تنقید کرے جب سیدنا موسیٰ یا عیسیٰ کی نبوت کا اثبات کرنے کے ساتھ ساتھ سیدنا موسیٰ یا عیسیٰ کی رسالت کے گزو وجہل اور تناقض کا اظہار ہوگا۔اس کی وجہ بیہ کہ سیدنا موسیٰ یا عیسیٰ کی رسالت کے اثبات میں وہ جو دلیل پیش کرے گا، اسی دلیل کو بلکہ اس سے بھی قوی تر دلیل و بر ہان سے نبی گریم مناقیظ کی رسالت ثابت ہوگی۔

خلاصہ یہ کہ جو شخص بھی دومماثل چیزوں میں تفریق پیدا کرے گایا ایک چیز کی مدح کرے اور بعینہ اس جیسی چیز کی مذمت کرے یا بالعکس وہ اسی قسم کے عجز وجہل اور تناقض کا شکار ہوگا۔ علماء و مشائخ کے اتباع کا بھی یہی حال ہے، جب کوئی شخص اپنے ہادی و پیشوا کی مدح میں رطب اللمان ہو اور اس جیسے دوسرے بزرگ کی مذمت کا مرتکب ہوتو وہ بھی تناقض کے مرض میں مبتلا ہوگا۔

شیعه مصنف کا بیقول که' عائشه را بیائے بوجھا خلافت کے منصب پر کون فائز ہوا ہے؟''لوگوں نے جواب دیا: سیدنا علی خلیفہ قرار پائے ہیں۔ عائشہ، عثان کا قصاص لینے کے دعویٰ سے سیدنا علی والنہ سے سیدنا کا کوئی قصور نہ تھا۔''

ہم کہتے ہیں، شیعہ مصنف کا بیقول کہ عائشہ، طلحہ اور زبیر نے سیدنا علی کوسیدنا عثان کا قاتل قرار

 <sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب الصلاة، باب المساجد فی البیوت (حدیث: ۲۵)، صحیح مسلم \_
 کتاب الإیمان \_ باب الدلیل علی ان من مات علی التو حید.....(حدیث: ۳۳) و اللفظ له \_

دیا تھا۔ اس لیے وہ سیدناعلی کے خلاف صف آراء ہوئے۔ صرت کم بہتان ہے ان کا مطالبہ صرف بیتھا کہ سیدناعلی کا تلین عثمان کوان کی تحویل میں دے دیں۔ وہ اس حقیقت سے کلیتاً آگاہ تھے کہ سیدناعلی کا دامن قبل عثمان سے اتنا ہی پاک تھا جتنا کہ خود ان کا۔ وہ صرف بیہ چاہتے تھے کہ جن قاتلوں نے سیدناعلی کے ہاں پناہ لی ہے وہ ان کو تفویض کر دیے جائیں ،گرسیدناعلی اور سیدہ عائشہ دونوں اس پر قادر نہ تھے، اس کی وجہ بیتھی کہ قاتلین عثمان کے قبائل ان کی پشت پناہی کر رہے تھے۔ فتنہ کی حقیقت بھی یہی ہے کہ ایک مرتبہ جب وہ بیا ہوجاتا ہے تو عقلاء اس کو فروکر نے سے قاصر رہتے ہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَاتَّقُوا فِتُنَةً لَّا تُصِيبَنَ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنْكُمْ خَاصَّةً ﴾ (انفال)
"اس فتنه سے فی جاؤ جو صرف ظالموں کو ہی اپنی لپیٹ میں نہیں لے گا۔"
جب فتنہ کا ظہور ہوتا ہے تو وہی شخص اس میں آلودہ ہونے سے محفوظ رہتا ہے جس کو اللہ تعالی الے۔

شیعه مصنف کا بی قول که' قتل عثمان کی بنا پرسید ناعلی پر کیا جرم عائد ہوتا ہے' اس کے تناقض کا آئینہ دار ہے۔ رافضی مصنف اس زعم میں مبتلا ہے کہ سید ناعلی قبل عثمان کو مباح تصور کرتے تھے۔ اور قتل آپ کی مساعی کا ربین منت تھا۔ •

قبل ازیں شیعہ مصنف کا یہ تول بیان کیا جا چکا ہے کہ سب لوگ سیدنا عثمان کوتل کرنے کے حق میں تھے' ہم نے وہاں بیان کیا تھا کہ سیدنا علی دیگر صحابہ کرام کی طرح سیدنا عثمان کی حفاظت کرنا چاہتے تھے۔اسی بنا پر آپ نے سیدنا حسن وحسین رہائے گئی کوان کی حفاظت ونگرانی کے لیے مامور فرمایا تھا۔ہم نے یہ واقعہ بھی ذکر کیا تھا کہ ایک مرتبہ جب سیدنا علی اپنے گھر میں داخل ہوئے تو اپنی بیٹیوں کوروتا ہوا پایا اور جب انھوں نے یہ بتایا کہ وہ قتل عثمان پر آنسو بہارہی ہیں تو آپ نے فرمایا" روتی رہو'

جنگ جمل میں جب سیدناعلی نے سنا کہ سیدہ عائشہ قاتلین عثان پرِلعنت بھیج رہی ہیں اور فوج کے لوگ آپ کی دعا کود ہرارہے ہیں تو آپ نے بیدعا فرمائی:

<sup>&</sup>quot; اَلْلَهُم الْعَنُ قَتَلَةَ عُتُمَانَ " (الالله! قاتلين عثمان يرلعن بيح )

یہ دلائل و برا بین ذکر کرنے سے ہمارا مقصد بیٹا بت کرنا ہے کہ سیدنا علی ،سیدنا عثمان کے بارے میں وہی رائے رکھتے ہیں جو اہل سنت کی ہے اور وہ بھی قاتلین عثمان پرلعنت بھیجتے تھے۔ نیز یہ کہ آپ روافض کی طرح اس غلط فہمی میں مبتلانہ تھے کہ سیدنا عثمان سے بغض وعنا در کھنا قاتلین عثمان کی مدد کرنا اور ان کے

اکثر شیعان علی وعثمان سیدناعلی کو قاتل عثمان قرار دیتے ہیں۔ بید دونوں گروہ تعصب کے مریض ہیں ایک فریق سیدناعلی کی بے جاطرف داری کاار تکاب کرتا ہے اور دوسرا سیدناعثمان کا حامی اور سیدنا علی کا دشمن ہے، جمہوراہل اسلام ان دونوں فرقوں کوجھوٹا سمجھتے ہیں۔ روافض کا قول ہے کہ سیدناعلی ، آل عثمان بلکہ سیدنا ابو بکر وعمر کے آل کو مباح سمجھتے اور ان کو آل کرنے والے کی تائید ونصرت کواجر و ثواب کا موجب قرار دیتے تھے۔ ظاہر ہے کہ جو شخص بیے عقیدہ رکھتا ہووہ یہ بات کیوں کر کہ سکتا ہے کہ آل عثمان میں سیدناعلی پر کیا گناہ ہے؟ البتہ اہل سنت کے قول کے مطابق سیدناعلی کو منزہ قرار دے سکتے ہیں یہ ماراس بات کا آئینہ دار ہے کہ روافض کے یہاں کس قدر تناقض یا یا جاتا ہے۔

شیعہ مصنف کا بیراعتراض کہ''طلحہ و زبیر کے لیے سیدہ عائشہ کی اعانت ورفاقت کیوں کر جائز ہوئی؟''

ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ یہ شیعہ کے جہل و تناقض کا بین ثبوت ہے اس موقع پر طلحہ و زبیر کو ہدف ملامت بنانے کے لیے وہ سیدہ عائشہ کی مدح و تو صیف میں رطب اللسان نظر آتے ہیں گر اتنا نہیں سوچتے کہ ان کے اعتراض کی اصل آ ماج گاہ سیدنا علی ہیں۔ اس میں شبہ ہیں کہ سیدنا طلحہ و زبیر سیدہ عائشہ کا بے حدا کرام واحترام کرتے تھے اور ان کے یا سیدہ عائشہ کے بارے میں کسی غلط کاری کے ارتکاب کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ اگر شیعہ مصنف طلحہ و زبیر کے بارے میں ہے کہ سکتا ہے کہ '' وہ نبی کریم کو کیا منہ دکھا کیں گے' تو ایک ناصبی (سیدنا علی کا مخالف) یہ کہنے کا مجاز ہے کہ سیدنا علی نبی کریم کو کیا منہ دکھا کیں گے جب کہ وہ آپ کی ہیوی (سیدہ عائشہ ) کے خلاف نبر د آ زما ہوئے اور آپ کو اس حد تک تکلیف بہنچائی کہ ان کے اعوان و انصار نے اس اونٹ کی کونچیں کاٹ ڈالیس

فعل شنیع کوسراہناایک مشخسن امرہے۔

ہم شیعہ مصنف کے اس دعویٰ کا ذکر کر چکے ہیں کہ سیدناعلی سیدناعثان کو مباح الدم تصور کرتے تھے۔
اب وہ اس کے عین برعکس یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ سیدہ عائشہ اور ان کے رفقاء نے سیدناعلی پر یہ اتہام لگایا تھا کہ آپ عثمان کو جائز القتل تصور کرتے ہیں اور اسی بنا پر آپ کے خلاف نبر د آ زما ہوئے ۔ حالانکہ جن و انس اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ سیدناعلی عثمان کے بارے میں شیعہ کے ہم خیال ہر گزنہ تھے۔ بخلاف ازیں وہ آغاز اسلام سے تادم واپسیں سیدناعلی عثمان کو اپنا بھائی سجھتے رہے۔ آپ یہ بھی جانتے تھے کہ سیدہ عائشہ اور ان کے اعوان وانصار کا مقصد و حید قاتلین عثمان (لَعَنَهُمُ اللّٰهُ وَ اَعَدَّ لَهُم جَهَنَّمَ) سے قصاص لینے میں سیدناعلی ڈاٹھ کے ساتھ تعاون اور امداد کرنا تھا اور لیں!''

جس پرسیدہ عائشہ سوار تھیں۔ نینجناً سیدہ عائشہ ممل سے گر پڑیں اور ان کے اعداء ایک قیدی عورت کی طرح آپ کو گھیرے ہوئے تھے۔ ظاہر ہے کہ سیدہ عائشہ ڈاٹھا کی تذلیل بیہ ہے نہ یہ کہ سیدنا طلحہ وزبیر مدینہ سے ایک باعزت ملکہ کی طرح بحفاظت تمام آپ کو لائے ،کسی کو آپ کے پاس بھٹکنے کی اجازت نہ تھی۔ طلحہ وزبیر ڈاٹھا بھی آپ کے لیے اجنبی نہ تھے۔ علاوہ ازیں فوج میں بہت سے لوگ آپ کے محرم تھے۔ مثلاً عبد اللہ بن زبیر ڈاٹھا کہ آپ کے بھانج تھے اور ان کی خلوت آپ کے ساتھ سفر کرنے کی بھی اجازت ہے۔ اسی طرح شرعاً محرم کے ساتھ سفر کرنے کی بھی اجازت ہے۔

جہاں تک اس اشکر کا تعلق ہے جوسیدہ عائشہ کے برخلاف برسر پیکارتھا اگر اس میں سیدہ عائشہ کا بھائی محمد بن ابی بکر .....جس نے سیدہ عائشہ کی جانب دست تعدی دراز کیا تھا .....نہ ہوتا تو اجنبی لوگ آپ پر زیادتی کرنے سے نہ چو کتے۔ سیدہ عائشہ نے دست درازی کرنے والے کے بارے میں دریافت فرمایا:'' بیکس کا ہاتھ ہے اللہ اسے آگ میں جلائے؟'' محمد بن ابی بکرنے کہا:'' ہمشیرہ! کیا آخرت سے پہلے دنیا میں جلائے ؟'' مسیدہ عائشہ نے فرمایا:'' ہاں دنیا میں آخرت سے پہلے'' چنا نچہ محمد بن ابو بکر کومصر میں جلادیا گیا تھا۔

اگرناصبی شیعه کو مخاطب کر کے کہے، جب حسین قبل کیے گئے تھے تو تمہارے قول کے مطابق آل حسین کو قیدی بنالیا گیا تھا۔ حالانکہ ان کے ساتھ وہی کچھ ہوا جوسلوک سیدہ عائشہ سے روار کھا گیا تھا۔ سیدہ عائشہ کو واپس مدینہ جھیج دیا گیا اور حسب ضرورت نان ونفقہ بھی دیا گیا تھا۔ اسی طرح قابو پا کر آل حسین کوان کے گھروں میں پہنچا دیا گیا اور نان ونفقہ بھی دیا گیا تھا۔ اگر اس کا نام قیدی بنانا ہے اور یہیش میرمت نبوی کے منافی ہے تو بے شک سیدہ عائشہ رہا تھا گیا گو بھی قیدی بنایا گیا اور حرمت رسول کو پیش خاطر نہیں رکھا گیا تھا۔''

شیعہ اہل سنت پر زبان طعن دراز کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ جب ایک شامی نے فاطمہ بنت حسین کوقیدی بنانا چاہا تو سیدہ عائشہ نے اس سے روکتے ہوئے کہا: '' اللّٰہ کی قتم! ہم اسی صورت میں ایسا کر سکتے ہیں جب کہ ہم اپنا دین چھوڑ کر پورے کا فرہو جائیں۔''

بفرض محال اگر ایسا ہوا بھی تھا تو جولوگ سیدناعلی سے اس بات کی اجازت طلب کرتے تھے کہ جنگ جمل وصفین میں جولوگ ان کے حریف ہیں ان کو قیدی بنایا جائے اور ان کے مال کو مال غنیمت تصور کیا جائے وہ رفقائے عائشہ کی نسبت بڑے مجرم تھے اس کی وجہ بیتھی کہ جن لوگوں کو قیدی بنانا پیش نظر تھا ان میں سیدہ عائشہ اور دیگر خواتین بھی تھیں۔ علاوہ ازیں جولوگ سیدناعلی سے یہ مطالبہ کر رہے تھے وہ دینی اعتبار سے اسے جائز سمجھتے اور اس پر اصرار کرتے تھے جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جب سیدناعلی ان کے افکار و آراء سے متفق نہ ہوئے تو انھوں نے سیدناعلی کے خلاف خروج کیا اور آپ ان کے خلاف نروج کیا اور آپ ان کے خلاف نبرد آزما ہوئے۔

اس کے عین برخلاف جس شامی نے فاطمہ بنت حسین را ان کو قیدی بنانا چاہا تھا وہ ایک محروم اقتدار غیر معروف آ دمی تھا۔ نیز یہ کہ وہ تخص دینی حیثیت سے نہیں کرنا چاہتا تھا بلکہ جب حاکم بااختیار نے اس سے روکا تو وہ اس سے بازر ہا۔ خلاصہ کلام یہ کہ مسلمانوں کے خون ناموس و آ برواور حرمت رسول کو حلال قر اردینے والوں کی تعداد اموی فوج کی نسبت سیدنا علی کی فوج میں زیادہ تھی۔ یہ ایک بات ہے کہ اس پر سب لوگوں کا اتفاق ہے، خوارج ہی کودیکھئے جو سیدنا علی کی فوج سے الگ ہو گئے تھے۔ یہ عسکر معاویہ کے شریر ترین لوگوں سے بھی شریر تر تھے۔ اسی لیے نبی کریم منافیا ہے ان کے خلاف صف آ راء ہونے پراجماع منعقد کے خلاف جنگ لڑنے کا تھم دیا ۔

یہ ایک نا قابل انکار حقیقت ہے کہ روافض خوارج سے بھی زیادہ جھوٹے ، ان سے بڑے ظالم اور کفر و نفاق اور جہالت میں بھی ان سے گوئے سبقت لے گئے ہیں۔علاوہ ازیں روافض کوارج کی نسبت بجز و ذلت میں بڑھے ہوئے ہوتے ہیں اور لطف یہ ہے کہ یہ دونوں فریق سیدناعلی ہی کی فوج سبت وابستہ تھے۔ یہی لوگ تھے جو سیدناعلی کی کمزوری کا سبب قرار پائے اور آپ اپنے حریفوں کے مقابلہ سے عاجز رہے۔

ہمارامقصد بہاں بیہ بتانا ہے کہ شیعہ سیدناطلحہ وزبیر کوجن اعتراضات کا نشانہ بناتے ہیں۔سیدنا علی مجتهد تھے علی پران سے بھی زیادہ اہم اعتراضات وارد ہوتے ہیں۔اگر شیعہ بیہ جواب دیں کہ سیدناعلی مجتهد تھے بنا بریں وہ طلحہ وزبیر کی نسبت اقرب الی الحق تھے تو ہم کہیں گے کہ طلحہ وزبیر بھی مجتهد تھے۔اگر چہ سیدنا علی طلحہ وزبیر سے افضل تھے تاہم اگر سیدہ عائشہ کی امداد کے لیے ان کا مدینہ سے نکلنا گناہ کا کام تھا تو

 <sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب المناقب، باب علامات النبوة فی الاسلام(حدیث: ۲۱۱۳)، صحیح مسلم\_ کتاب الزکاة\_ باب التحریض علی قتل الخوارج(حدیث: ۲۰۱۳)

سیرناعلی کا اقدام اس سے بھی بڑا جرم ہے۔

اگر شیعہ کہیں کہ طلحہ وزبیر چونکہ سیدہ عائشہ کو لے کرلڑنے کے لیے آگئے تھے اس لیے سیدناعلی کے فعل کی ذمہ داری ان دونوں پر عائد ہوتی ہے تو اہل سنت اس کے جواب میں پیمثال پیش کر سکتے ہیں کہ جب سیدنا معاویہ سے کہا گیا کہ آپ نے سیدنا عمار بن یا سرکونل کرایا حالانکہ سرور کا کنات مُلَاثِیْتُم نے فرمایا تھا کہ'' اے عمار! مختبے باغی گروہ قتل کرے گا۔'' بین کرسیدنا معاویہ نے کہا:'' کیا ہم نے عمار کونل کیا؟ ان کے نل کے ذمہ دارتو وہ لوگ ہیں جوان کو ہماری تلواروں کے پنچے لے آئے تھے۔ **🗗** اگر سیدنا معاویه طالعیٔ کی به دلیل قابل شلیم نهیں تو ان لوگوں کی دلیل و بر ہان بھی نا قابل قبول ہے، جو کہتے ہیں کہ سیدہ عائشہ کی تو ہین و تذلیل کے ذمہ دارطلحہ و زبیر ہیں ۔ اوراگریہ دلیل قابل احتجاج ہے تو سیدنا معاویہ کے استدلال سے بھی انحراف کی گنجائش نہیں۔ روافض دیگر ظالم و جاہل لوگوں کی طرح ہمیشہ اسی قشم کے دلائل کا سہارا لینے کے عادی ہیں جن سے ان کے اپنے اقوال کا فساد و تناقض ثابت ہوتا ہے۔ یہ دلائل ایسے ہوتے ہیں کہ اگر ان کے نظائر وامثال سے شیعہ کے خلاف احتجاج کیا جائے تو ان کے اقوال کا تانا بانا ٹوٹ کررہ جاتا ہے اور اگر ان کے نظائر نا قابل احتجاج ہوں تو اس سے ان دلائل کا بطلان لازم آتا ہے۔ اس لیے کہ متماثلین کے مابین مساوات ضروری ہے، مگراس کا کیا علاج کہ شیعہ کا منتہائے مقصود صرف خواہش نفس ہے جس کے لیے علم کی چنداں ضرورت ہیں۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَ مَنُ اَضَلُّ مِمَّنِ اتَّبَعَ هَوَاهُ بِغَيْرِ هُدًى مِّنَ اللهِ إِنَّ اللهَ لَا يَهْدِى أَنَ اللهَ لَا يَهْدِى الْقَوْمَ الظَّالِمِيْنَ ﴾ (القصص: ٢٨٠ / ٥٠)

شيعه مضمون نگارلكھتا ہے:

'' یہ کیوں کرممکن ہے کہ جب سیرہ عائشہ سیرناعلی کے خلاف صف آرا ہوئیں تو دس ہزار مسلمان آپ کی تائید ونصرت کے لیے تیار ہو گئے اور جب سیرہ فاطمہ ابو بکر سے اپناحق طلب کرنے کے لیے گئیں تو کسی نے بھی آپ کے حق میں ایک لفط تک نہ کہا۔'' واضح رہے کہ یہ دلیل شیعہ کے حق میں مفید ہونے کے بجائے ان کے سخت خلاف ہے۔ کوئی

سلیم العقل آ دمی اس بات میں شک وشبہ کی گنجائش نہیں ہمجھتا کہ مسلمان نبی کریم اور آپ کے اقارب خصوصاً آپ کی دختر نیک اختر کا ابو بکر وغمر سے زیادہ احترام کرتے تھے۔ بیام بھی شک وشبہ سے بالا ہے کہ عرب جاہلیت واسلام میں نبی کریم کے قبیلہ بنی عبد مناف کے سیدنا ابو بکر کے قبیلہ بنی تم اور سیدنا عمر کے قبیلہ بنی عدی سے زیادہ مطبع فرمان تھے۔ یہی وجہ ہے کہ جب سیدنا صدیق منصب خلافت پر فائز ہوئے تو ان کے والد ابو قافہ نے بوچھا۔ کیا بنو مخزوم اور بنوعبر شمس رضا مند ہیں؟'' لوگوں نے کہا، ہاں! ابو قافہ نے کہا: بی خاص عنایت ایز دی ہے' • یہام قابل ذکر ہے کہ جب سیدنا ابو بکر کی بیعت خلافت ہوئی تو ابوسفیان سیدنا علی کے یہاں آئے اور کہا: ''شخصیں یہ بات پسند ہے کہ خلافت بنوتیم میں ہو؟'' تو سیدنا علی نے جواباً فرمایا'' ابوسفیان! اسلام کا معاملہ جاہلیت سے مختلف ہے۔'' خلافت بنوتیم میں ہو؟'' تو سیدنا علی نے جواباً فرمایا'' ابوسفیان! اسلام کا معاملہ جاہلیت سے مختلف ہے۔'' سیدہ فاطمہ کے واقعہ سے ثابت ہوتا ہے کہ سی مسلمان نے بھی سیدہ فاطمہ کو مظلوم نہیں سمجھا اور شہی قامر تھے تو آخر بات سیدہ فاطمہ کو مظلوم نہیں سمجھا اور نہی کرنے میں کہا جرباً تھا۔ بفرض محال اگر مسلمان سیدہ فاطمہ کی امداد سے قاصر تھے تو آخر بات کرنے میں کہا جرج تھا؟

# سيره فاطمه مظلوم نتھيں:

جب کسی شخص نے سیدہ فاطمہ کی امداد کی نہ آپ کے تن میں ایک لفظ کہا تو یہاس بات کا روشن شبوت ہے کہ آپ برظلم نہیں ڈھایا گیا تھا۔

اس پر مزید بید که سیدنا ابو بکراس شمن میں کسی کی گفتگو پر کان دھرنے سے منکر نہ تھے۔ وہ طبعاً ابر بھی نہ تھے۔ نظر بریں بیکسی طرح تسلیم نہیں کیا جاسکتا کہ الفت ومود ت کے اسباب کی موجودگی میں سب مسلمان رسول اکرم کی دختر نیک اختر کے دشمن بن گئے تھے۔ سیدناعلی کا بھی یہی حال ہے۔ یہ نا قابل انکار حقیقت ہے کہ دورِ جاہلیت واسلام میں جمہور قریش وانصار کوخصوصاً اور اہل عرب کوعموماً سیدناعلی سے کوئی شکایت نہ تھی البتہ سیدنا عمر فاروق بدوعر بول کے حق میں بڑے تخت تھے۔ یول بھی آپ کی شدت وحد سے ضرب المثل کی حد تک معروف تھی۔ مگر بایں ہمہ آپ خلیفہ نتخب ہوئے اور اس قدر مقبول ہوئے کہ جب شہید ہوئے تو کوئی شخص آپ سے ناراض نہ تھا بلکہ سب لوگوں کو آپ کی شہادت کا صدمہ ہوا۔ اس سے یہ حقیقت نکھر کر سامنے آتی ہے کہ سیدنا عمر کے بارے میں شیعہ کے دعاوی بینیز بیا کہ مسلمان سیدہ فاطمہ کوقطعی طور پر مظاوم تصور نہیں کرتے تھے۔

پھر یہ بات کس قدر حیرت آفریں ہے کہ مسلمان سیدنا عثان کا قصاص کینے کے لیے تو اپنی جانیں تک قربان کردیں مگر آپ کے اہل بیت کا کوئی یارو مدد گارنہ ہو۔اس سے بڑھ کریہ کہ صفین میں بنوعبدمناف کی مخالفت کے باوجودسیدنا معاویہ کی نصرت واعانت کے لیے گردنیں تک کٹوا دیں مگرسیدنا ابوبکر کی بیعت کے بعدان کومنصب خلافت سے الگ کرنے کے لیے کوئی مسلمان سیدناعلی کا ساتھ نہ دے حالانکہ بنوعبد مناف ان کے ساتھ تھے۔مثلاً عباس بن عبد المطلب ، بنی ہاشم میں سب سے بڑے تھے اور ابوسفیان بن حرب بنوامیہ میں سب سے بڑے تھے اور یہ دونوں اکابر سیدناعلی کی طرف مائل تھے۔اب سوال یہ ہے کہ ایسے نازک مرحلہ پرلوگوں نے سیدناعلی ڈلاٹیڈ کے ساتھ مل کرسیدنا ابوبکر کےخلاف صف آ رائی کیوں نہ کی؟ حالانکہ صدیقی خلافت کا ابھی آ غازتھا اور سیدناعلی کی نصرت وحمایت کے لیےلڑ نااولی وافضل تھا۔ تاریخ اسلام کےایسے نازک موڑ پراگر پچھلوگ سامنے آ کریہ کہہ دیتے کہ علی وصی ہیں، لہٰذا ہم کسی اور کی بیعت کر کے نبی سُلٹیٹِم کی نافر مانی کا ارتکاب نہیں کر سکتے۔ نیزیہ کیوں کرممکن ہے کہ بنو ہاشم سیدناعلی کو چھوڑ کر بنوتیم کے ظالموں اور منافقوں کا ساتھ دیں؟ اگرابیا ہوتا تو عوام الناس ان کی حمایت کے لیے کھڑے ہو جاتے خصوصاً جب کہ سیدنا ابوبکر کے پاس ترغیب وتخویف کا کوئی سامان موجود نہ تھا۔ فرض سیجے سیدنا ابوبکر کی امداد کے لیے سیدنا عمراور لوگوں کی ایک جماعت موجودتھی۔تو بیلوگ کسی صورت میں بھی تعداد کے اعتبار سے ان لوگوں سے زیادہ نہیں ہو سکتے جو واقعہ جمل میں طلحہ وزبیراور واقعہ صفین میں سیدنا معاویہ کے ساتھ تھے اور اس کے باوصف سیدناعلی نے ان سے جنگ کی تھی۔اب سوال بیہ ہے کہ سیدناعلی کو ابو بکر صدیق کے خلاف نبرد آ زما ہونے سے کیا چیز مانع تھی؟ بیرایک کھلی ہوئی بات ہے کہ اگر سیدنا علی حق پر ہوتے تو ابو بکر وعمر اور سابقین اوّ لین صحابہ دنیا کے بدترین لوگوں میں سے ہوتے اوران کا ظالم و جاہل ہوناکسی شک وشبہ سے بالا ہوتا۔حالا نکہ بیہ بات ظاہرالبطلان ہے۔

اس سے یہ حقیقت نکھر کر سامنے آتی ہے کہ شیعہ مذہب کا بانی ملحد وزندیق اور دین اسلام واہل اسلام کا دشمن تھا اور وہ تاویل کرنے والے مبتدعین مثلاً خوارج وقدریہ کی طرح نہ تھا۔اہل ایمان میں شیعہ کے اقوال اس لیے رائج ہوگئے کہ وہ جہالت کی بنایر کھرے اور کھوٹے میں امتیاز قائم نہ کر سکے۔

<sup>•</sup> شیعہ کے یہاں بیاصطلاح عام طور سے رائج ہے کہ وہ خواص اہل سنت کو'' غافلین'' اورعوام کو' بمغفلین'' کہہ کر پکارتے ہیں۔ جب کاظمی مصنف نے ان سطور کے راقم کو پریثان کرنے کے لیے اپنی کتاب''

یہ بڑا اہم سوال ہے کہ وہ کون سے محرکات تھے جن کے تحت صحابہ نے جنگ جمل میں سیدناعلی کے خلاف سیدہ عائشہ کا ساتھ دیا، مگر جب سیدہ فاطمہ، سیدنا ابو بکر سے اپناحق طلب کرنے کے لیے آئیں تو کوئی مدد کے لیے تیار نہ ہوا؟ اگر صحابہ دنیوی مال و متاع اور سیاسی اقتدار کے بھو کے تھے تو انھیں بنو ہاشم (سیدناعلی) کا ساتھ دینا چاہئے تھا جو عرب بھر میں ممتاز تھے۔ اسی بنا پر صفوان بن اُمیہ جمحی نے غزوہ حنین کے موقع پر کہا تھا۔ اللّٰہ کی قتم! اگر کوئی قریشی مجھے اپنا غلام بنا لے تو یہ بات مجھے اس سے زیادہ پسند ہے کہ ثقیف کا کوئی آ دمی میرا آ قا ہو۔ •

جولوگ فتح مکہ کے موقع پر مشرف بہاسلام ہوئے تھے، صفوان ان میں سرکردہ آدمی تھا وہ سابقہ مقولہ کی طرح یہ بات کہنے کاحق رکھتا تھا۔ اگر بنی عبد مناف کاکوئی شخص مجھے اپنا غلام بنا لے تو یہ بات مجھے اس سے زیادہ پسند ہے کہ ثقیف کاکوئی آدمی میرا آقا ہو۔'' پھر یہ سوال بھی بے جانہیں کہ جب صحابہ دنیوی اقتد ارکے حریص تھے تو اس مقصد کے لیے عباس ڈھاٹھ ابو بکر ڈھاٹھ کی نسبت موز وں تر تھے، پھران کوخلیفہ کیوں نہ بنالیا؟ اس سے یہ حقیقت واضح ہوتی ہے کہ صحابہ نے حق پر عمل کیا تھا اور وہ حق و صدافت کا دامن کسی صورت میں چھوڑنے کے لیے تیار نہ تھے۔

# از واج النبي،سب امهات المومنين تقين:

شیعه مصنف لکھتا ہے:'' عائشہ کوام المومنین کہہ کر پکارتے ہیں جب کہ دیگر امہات المومنین کو اس لقب سے ملقب نہیں کرتے۔''

ہم کہتے ہیں کہ پیکلا ہوا بہتان ہے اور ہرکس و ناکس اس سے آگاہ ہے۔علاوہ ازیں پیشیعہ قلم

نجات المسلمین' تصنیف کی اوراس کتاب کے صفحہ ۴۰ پر احقر کے بارے میں بیالفاظ تحریر کیے۔'' بیشخص (محبّ الدین الخطیب) غافل ہے نہ مغفل' بیتاثر اس نے تب ظاہر کیا جب دیکھا کہ ان سطور کا راقم حقائق سے بخو بی آگاہ ہے۔ اور مجر مین کے جرائم کی نشا ندہی کرنے میں کوئی دقیقہ فروگز اشت نہیں کرتا اور اس کے ساتھ ساتھ ان کی یاوہ گوئی کو خاطر میں نہیں لاتا اس لیے کہ اس سے اپنا اور قارئین کرام کا وقت بے مقصد رائیگاں جاتا ہے (محبّ الدین الخطیب)

ایک روایت میں ثقیف کی بجائے''ہوازن' کا لفظ ہے۔ ہوازن وثقیف دونوں بھائی بھائی تھے اور بنی منصور بن عکرمہ بن خصفہ بن قیس عیلان بن مضر کے خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ سیرۃ ابن هشام (ص: ٥٦٥)

کار کی واضح جہالت کا ثبوت ہے، کسی شخص سے بدامر پوشیدہ نہیں کہ از واج النبی کو آیت قرآنی کے انباع میں امہات المونین کہہ کر پکارا جاتا تھا۔ البتہ شیعہ اس سے مشتلیٰ ہیں۔ اس سے صرف وہی شخص انکار کرسکتا ہے جو حقائق کا منکر ہواور یہاں تک کہہ دے کہ سیدنا حسین سیدہ فاطمہ کے بیٹے نہ تھے، انکار کرسکتا ہے جو وقائق کا منکر ہواور یہاں تک کہہ دے کہ سیدنا حسین اسلامان فار جسیا کہ شیعہ کا فرقہ نصیر بیہ کہتا ہے کہ حسن وحسین سیدنا علی کے بیٹے نہ تھے، بلکہ ان کے والدسلمان فار سی تھے۔ بعض شیعہ کا قول ہے کہ سیدنا ابو بکر وعمر نبی کریم کے پہلو میں مدفون نہیں، نیز یہ کہ سیدنا رقیہ و میں مدفون نہیں، نیز یہ کہ سیدنا رقیہ و میں کریم میں گھڑی کی بیٹیاں ہیں۔ • • میں کریم مین کریم مین کریم مین کریم کے بیٹو میں مدفون ہیں۔ • • میں کریم مین کا قول ہے:

'' عائشہ کے بھائی محمد بن ابی بکرکو'' خال المونین'' (مومنوں کا موموں ) نہیں کہتے اور معاویہ کواس لقب سے نوازتے ہیں۔''

ہم کہتے ہیں کہ بیرجاہل اہل سنت کا قول ہے اور وہ شیعہ کو چڑانے کے لیے اس طرح کہتے ہیں ورنہ دونوں میں کوئی فرق نہیں۔

علاء کے یہاں بیہ امر متنازع فیہ ہے کہ آیا ازواج النبی کے بھائیوں کو'' ماموں'' کہا جائے یا نہیں؟ بعض نے اسے جائز تھہرایا ہے ● جس کا نتیجہ بیہ ہوگا کہ مومنوں کے بہت سے ماموں اور خالہ ہوں گی۔ پھراسی رشتہ سے ابو بکر وعمر نانا تھہریں گے۔ نیز بیہ کہ جتنی خالہ ہوں گی ان سے نکاح حرام ہوگا، حالانکہ کوئی بھی اس کا قائل نہیں۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ ازواج النبی کے لیے نسب کے احکام

<sup>•</sup> آخری شخص جس نے سیدنا رقیہ وام کلثوم کے دختر رسول ہونے سے انکار کیا ہے دشمن اللہ محمد مہدی کاظمی قزوینی ہے۔ موصوف شیعہ مصنف نے اپنی کتاب'' منہاج:۲۹۱/۲ میں نہ صرف دونوں کے دختر رسول ہونے سے انکار کیا ہے بلکہ وہ ان کی فضیلت وعظمت کا بھی منکر ہے۔

چونکہ شیعہ سیدنا معاویہ وٹاٹیڈ کی عظمت وفضیلت کے منکر تھے اور اس میں وہ حد درجہ تجاوز کر گئے تھے اس کا رغمل یہ ہوا کہ لوگوں نے سیدنا معاویہ کو اس لقب (خال المومنین) سے نوازا۔ قاضی ابوبکر بن العربی المتوفی (۲۸۸ سیدیا کہ انھوں نے عباسی خلافت کے زمانہ لیعنی پانچویں صدی کے نصف نانی اور چھٹی صدی کے نصف اول میں بغداد کی مساجد کے دروازوں پر یہ الفاظ کھے ہوئے بچشم خود مشاہدہ کیے تھے۔ نبی منگائی کے بعد سب لوگوں سے بہتر ابوبکر ہیں، پھر عمر، پھر عثمان، پھر علی اور پھر مومنوں کے ماموں معاویہ رئی گئی (العواصم من القواصم میں: ۲۱۳)

ثابت نہیں ہیں،البتہ حرمت کے پیش نظران کوامہات المونین کہا جا تاہے۔ان کے ساتھ نکاح حرام ہے،البتہ وہ کسی کی محرم نہیں ہیں۔

جب روافض نے سیدنا معاویہ کی تکفیر اور ان پر لعنت بیجیجے کی اجازت دے دی تو بعض اہل سنت نے آپ کو' خال المومنین' کے لقب سے ملقب کیا۔ ہم شیعہ مضمون نگار سے پوچھتے ہیں کہ اس نے عبداللہ بن عمر کا ذکر کیوں نہیں کیا۔ جو معاویہ اور محمہ بن ابو بکر دونوں سے افضل تھے؟ محمہ بن ابی بکر کے سیدناعلی کے ساتھ مختص ہونے کی وجہ بیتھی کہ محمہ آپ کے پرور دہ اور آپ کی بیوی کے بیٹے تھے ۔ اس لیے کہ سیدنا ابو بکر کی وفات کے بعد سیدناعلی نے آپ کی بیوی اور محمہ کی ماں اساء بنت عمیس کے ساتھ نکاح کر لیا تھا۔ عثمانی خلافت کے نمانہ میں سیدنا عثمان نے محمہ بن ابی بکر پر شرعی حدلگائی تھی جس سے ناراض ہوکر محمہ نے آپ کے خلاف خروج کیا۔ سیدناعلی کے عہد خلافت میں محمہ بن ابی بکر آپ کی جانب سے والی مصر قرار پایا۔ پھر لڑائی میں مارا گیا اور نعش جلا دی گئی اور اس طرح اس کے گنا ہوں کا کفارہ ہو گیا اور قبل اس کے حق میں بہتر ثابت ہوا۔

روافض کی یہ پرانی عادت ہے کہ وہ سیدناعلی کے معاونین کی مدح وستائش میں رطب اللمان رہتے ہیں۔ اسی عادت کے مطابق وہ محمد بن ابو بکر کی تعریف وتو صیف میں مبالغہ آمیزی سے کام لیتے ہیں، جس کی حدیہ ہے کہ وہ محمد کوان کے والدسیدنا ابو بکر کے مقابلہ میں افضل قرار دیتے ہیں، یہ کہاں کا انصاف ہے کہ ہر ورکا نئات کے بعد افضل امت پر تو لعنت بھیجی جائے اور ان کے اس بیٹے کی مدح و ستائش میں زمین و آسمان کے قلابے ملائے جائیں، جس کو صحبت نبوی حاصل ہے نہ کوئی اور فضیلت۔ اس سے تعظیم فی الانساب میں تناقض لازم آتا ہے۔ اگر کسی شخص کے والد کے کافریا فاسق ہونے سے اس کو یکھ نقصان نہیں پہنچتا تو ہمارے نبی کریم، سیدنا ابراہیم اور سیدنا علی کوان کے آباء کے کافر ہونے کی بنا پر پچھ ضرر لاحق نہیں ہوگا، اور اگر ضرر پہنچتا ہے تو سیدنا ابو بکر کے کفر وفتق (والعیاذ باللہ) سے یقیناً محمد بن ابی بکر کے مداح ہیں اور ادھر جمہور یقیناً محمد بن ابی بکر کے مداح ہیں اور ادھر جمہور اہلی اسلام محمد کے بیٹے قاسم 1 ور اس کے بوتے عبد الرحمٰن بن قاسم کواس سے افضل قرار دیتے ہیں۔ اہلی اسلام محمد کے بیٹے قاسم 1 ور اس کے وقت عبد الرحمٰن بن قاسم کواس سے افضل قرار دیتے ہیں۔

<sup>•</sup> قاسم بن محمد فقهائے سبعہ اور ان فضلاء میں سے تھے جو نثریعت وسنت کی عمارت کے لیے ایک عظیم ستون کی حثیبت رکھتے ہیں۔ ابو الزناد عبد اللہ بن ذکوان جو امام مالک ولیث بن سعد ﷺ کے استاد تھے، فرماتے ہیں کہ:'' میں نے قاسم سے بڑھ کرعالم حدیث نہیں دیکھا۔''

شیعہ محمد کے بیٹے قاسم اور پوتے عبدالرحمٰن کوصرف اس لیے نفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں کہ وہ شرارت پیندنہ تھے۔

باقی رہا شیعہ مصنف کا بی تول کہ'' محد بن ابی بکر عظیم المرتبت تھا۔'' تو اگر عظمت سے مراد عظمت نسب ہے تو یہ بے کار ہے، اس لیے کہ شیعہ اس کے والد اور بہن کے بارے میں زبان طعن دراز کرتے ہیں۔ اہل سنت کا معاملہ اس سے یک سرجدا گانہ نوعیت کا ہے، اس کی وجہ یہ ہے کہ ان کے یہاں عظمت وفضیلت کا مدار وانحصار نسب برنہیں، بلکہ تفوی پر ہے۔

قرآن كريم ميں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّ آكُرَمَكُمْ عِنْدَ اللَّهِ أَتَّقَاكُمْ ﴾ (الحجرات: ١٣/٤٩)

''تم میں سب سے زیادہ باعزت اللہ کے نز دیک وہ ہے جوسب سے زیادہ متقی ہے۔''

اگر شیعه مصنف کے نزدیک محمد بن ابی بکر کی عظمت شان اس کی سبقت اسلام اور ہجرت و نفرت کی رہین منت ہے تو اسے معلوم ہونا چاہئے کہ محمد صحابہ میں شار نہیں ہوتا اور مہاجرین وانصار صحابہ سی میں بھی وہ شامل نہیں اور اگر رافضی قلم کار محمد بن ابی بکر کو بہت بڑا دین دار تصور کرتا ہے تو وہ غلطی کا شکار ہے۔ یہ حقیقت ہے کہ محمد علماء وفضلاء اور این طبقہ کے صلحاء میں شار نہیں ہوتا اور اگر جاہ و منزلت کی بنا پر رافضی مضمون نگار اسے عظیم قر ار دیتا ہے تو اس فضیلت میں سیرنا معاویہ میں محمد بن ابی بکر کے مقابلہ میں زیادہ دین دار اور زیادہ حلیم وکریم تھے۔

سیدنامعاویہ کے لیے بیفضیلت کیا کم ہے کہ آپ حدیثیں روایت کرتے اور فقہی مسائل پر تنقید و تبصرہ فرمایا کرتے بھے۔محدثین نے آپ کی روایات اپنی کتب میں مندرج کی ہیں۔بعض علماء نے آپ کے فیصلہ جات اور فقاوی جمع کیے، اس کے عین برخلاف حدیث و فقہ کی قابل اعتماد کتب میں محمد بن ابی بکر کا ذکر تک نہیں یایا جاتا۔

شيعه مصنف لكھتا ہے۔

'' محمد بن ابی بکر کا باپ اور اس کی بہن معاویہ کے باپ اور اس کی بہن سے افضل نصے''

ہم کہتے ہیں کہ بیددلیل سابقاً ذکر کردہ دونوں قاعدوں کی بنا پر باطل ہے۔ وجہ بطلان ہیہ ہے کہ اہل سنت کے یہاں کسی شخص کی فضیلت کا معیار حسب ونسب نہیں، بلکہ اس کی اپنی ذات ہے۔نظر بریں محد کے لیے بیدا مرذرہ بھر مفید نہیں کہ وہ سیدنا ابو بکر و عائشہ سے قریبی تعلق رکھتا ہے، دوسری طرف یہ نہیں فضیلت سیدنا معاویہ کے حق میں کچھ بھی قدح واردنہیں کرتی۔ اہل سنت کے یہاں یہ معروف اصل ہے۔

اس قاعدہ کوایک مثال کے ذریعہ یوں واضح کر سکتے ہیں کہ سیدنا بلال وصہیب و خباب اور ان کے نظائر وامثال وہ لوگ ہیں جو سابقین اوّ لین صحابہ میں شامل ہیں اور فتح مکہ سے قبل انفاق و جہاد کے ذریعے عظیم انسانی واسلامی خدمات انجام دے چکے تھے۔ دوسری جانب وہ لوگ ہیں جو فتح مکہ کے بعد مشرف باسلام ہوئے۔ مثلاً ابوسفیان بن حرب اور آپ کے دونوں بیٹے معاویہ و پزید ۔ نیز ابوسفیان بن حارث ۔ ربیعہ بن حارث اور قبل بن ابی طالب ش الحق الحرب و نسب ونسب کے اعتبار سے پہلے لوگوں کے مقابلہ میں افضل ہیں جب کہ وہ شرافت نسبی سے بہرہ ورنہیں۔ مگر جو فضیلت پہلے لوگوں کے حصہ میں آئی۔ دوسرے اس میں شریک نہیں ہیں ، اگر فضیلت و شرافت کا مدار حسب ونسب پہوتا تو فتح مکہ کے بعد مسلمان ہونے والے یہ قریش سب سے زیادہ افضل و اکرم ہوتے۔

اگرروافض حسب ونسب کوفضیات کا معیار قرار دین تو محمدان کے اس معیار پر بھی پور نے نہیں اتر تے ، بلکہ وہ ان کے وضع کر دہ قاعدہ کی بنا پر شرّ الناس گھہریں گے ، اس کی وجہ یہ ہے کہ شیعہ محمد کے والدسیدنا ابو بکر اور ان کی ہمشیرہ سیدہ عائشہ صدیقہ کونفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ لہذا ان کے اپنے قاعدہ کے مطابق محمد بن ابی بکر عظیم المرتبت نہیں ہوسکتے ۔ اور اگر شیعہ اہل سنت کو قائل کرنے کے اپنے الزامی جواب کے طور پر محمد بن ابی بکر کے حق میں یہ بات کہتے ہیں تو اہل سنت تو صرف تقوی کو معیار عظمت و شرافت قرار دیتے ہیں اور بس! جس کی دلیل یہ آ بیت قرآ نی ہے۔

﴿إِنَّ آكُرِ مَكُمُ عِنْدَ اللَّهِ آتُقَا كُمُ ﴾

شیعه مصنف لکھتا ہے:

''نبی مَنَاتِیْاً نے طلبق بن طلبق (جولوگ فتح مکہ کے دن اسلام لائے ان کوطلبق کہتے ہیں اس کی جمع طلقاء ہے ) معاویہ پرلعنت کی اور فر مایا: جب اسے میرے منبر پر دیکھوتو قتل کردو'' معاویہ کو کا تب وحی کہا جاتا ہے حالانکہ اس نے وحی کا ایک لفظ بھی نہیں لکھا تھا وہ صرف خطوط لکھا کرتا تھا۔

المنتقى من منهاج السنة النبويه النبويه السنة النبويه السنة النبويه النبويه

### سيدنا معاويه راللين كاتب وحي تها:

ہم کہتے ہیں کہ بیر حدیث کسی اسلامی کتاب میں نہیں ہے ۔ مزید بیر کہ معاویہ سے بھی بدتر کرتے ہیں، محدث ابن جوزی نے اسے موضوعات میں شار کیا ہے۔ مزید بیر کہ معاویہ سے بھی بدتر لوگ آپ کے منبر پر چڑھے اور انھیں قتل نہ کیا جا سکا۔ باقی رہا رافضی کا قول'' طلیق بن طلیق'' تو اس میں مذمت کی کوئی بات نہیں۔ اس لیے کہ فتح مکہ کے روز جولوگ مشرف بداسلام ہوئے تھے، انھوں نے خلوص دل سے دین کوقبول کیا تھا، مثلاً حارث بن ہشام اور ان کا بھیجا سیدنا عکر مہ، سہیل بن عمرو صفوان بن امیہ، بزید بن ابی سفیان، حکیم بن حزام اور ان کے نظائر و امثال بیرسب لوگ

سیدناحسین ڈلٹٹۂ اور دیگر صحابہ نے سیدنا معاویہ کو منبرر سول پر دیکھا تھا اور آپ کی اقتداء میں نماز بھی پڑھی اس لیے کہ آپ شرعی امام اور نائب رسول تھے۔

سہیل بن عمر وخطیب قریش تھا اور بنی عامر بن لوی کے قبیلہ سے تعلق رکھتا تھا۔ سلح حدیبیہ کے موقع پر قریش کا سفیر بن کر بم سائیلی کی خدمت میں حاضر ہوا تھا، فتح مکہ کے دن جب آپ نے اہل مکہ کو خطاب کرکے کہا تھا: '' تم مجھ سے کیا تو قع رکھتے ہو؟ '' تو وہ سہیل ہی تھا جس نے یہ جواب دیا: ''ہم محلائی کی تو قع رکھتے ہیں، کیوں کہ آپ اچھے بھائی اور اچھے بھیتے ہیں۔'' نبی سائیلی نے جواباً فرمایا: میں وہی بات کہتا ہوں جو میرے بھائی یوسف الیلیا نے کہی تھی ، آج تم پر بھی کچھ عماب نہیں۔' (ابن زنجویه فی الاموال ، الاصابة (۲/۹۰) طبقات ابن سعد (۲/۲۱) نبی سائیلی نے تالیف قلب کے طور پر سہیل کوسواونٹ عطا کیے۔ (مستدر کے حاکم (۲/۲۱) ، و فی اسنادہ الواقدی متروک وانظر الاصابة (۹۵/۲) ، مسند احمد (۲۲۲/۳) ،

خلافت فاروقی میں مہاجرین وانصارسیدنا عمر کے دروازہ پر کھڑے تھے اور آپ انھیں مقام ومرتبہ کے مطابق باری باری اندر بلاتے جاتے تھے۔اس موقع پر فتح مکہ کے دن مسلمان ہونے والے چند صحابہ بھی موجود تھے، وہ ایک دوسر ہے کی طرف دیکھنے گئے، سہیل بن عمرو نے بید کھے کہاتم خود تصور وار ہو۔ جب نبی کریم علاقی نا نے دعوت اسلام دی، تو انھوں نے جلدی اس دعوت پر لبیک کہا اور تم نے دیر لگا دی اب اسی تا خیر کا خمیازہ بھگت رہے ہو، جب جنت کے دروازوں کی جانب دعوت دی جائے گی تو اس وقت کیا کھنیت ہوگی۔' بیہ کہہ کر سہیل جہاد کے لیے روانہ ہوئے اور کہا اللہ کی قتم! میں نے جتنی لڑائیاں کفار کے ساتھ ہوکرلڑی ہیں اب اسی قدر مسلمانوں کی نصرت و جمایت کے لیے لڑوں گا، اور جتنا مال میں نے کفر کے جانب میں صرف کیا تھا اتنا ہی مسلمانوں پرخرج کروں گا۔' (مستدر ک حاکم ۲۸۱/۳)، معجم

خالص الاسلام تھے۔سیدنا معاویہ کے بھائی بیزید کے بعدان کو والی شام مقرر کیا تھا۔سیدنا عمر ہے جاطرف عمر فاروق نے سیدنا معاویہ کے بھائی بیزید کے بعدان کو والی شام مقرر کیا تھا۔سیدنا عمر ہے جاطرف داری کرنے والے نہ تھے اور نہ آتھیں کسی کی ملامت کی پرواتھی۔مزید براں معاویہ کے والد ابوسفیان کو بارگاہ کے ساتھ آپ کے دوستانہ مراہم بھی نہ تھے بلکہ فتح مکہ سے پہلے جب سیدنا عباس، ابوسفیان کو بارگاہ نبوی میں لائے تھے تو آپ اسے قبل کرنا جا ہے تھے اگر سیدنا عمر ناروا حمایت کرنے والے ہوتے تو قبیلہ بنی ساعدی میں سے اینے اقارب کو کلیدی آسامیوں پر متعین فرماتے۔

سیرنا معاویہ دمشق اور دیگر بلادشام میں بیس سال تک امیر اور بیس سال تک خلیفہ رہے۔ آپ
کی رعایا آپ کے حسن سلوک، تالیف قلب اور خوبی انتظام و انصرام کی مداح تھی اور آپ پر جان
چھڑکی تھی، جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جنگ صفین میں انھوں نے سیرناعلی کا ساتھ نہ دیا۔ حالانکہ سیرناعلی
سیرنا معاویہ کے نظائر وامثال سے افضل واولی بالحق تھے۔ سیرنا معاویہ کے فوجی سیرناعلی کی فضیلت
کے معترف تھے، تا ہم انھوں نے جنگ میں سیرنا معاویہ کا ساتھ دیا، کیوں کہ وہ جانتے تھے کہ سیرناعلی

كبير طبراني (٦٠٣٨)، و في اسناده انقطاع)

علی مذا القیاس جب ہم ایک ایک کر کے صحابہ کرام کے سیر وسوانح کا مطالعہ کرتے ہیں تو ان کی زندگی سے ہمیں ایسے زریں سبق ملتے ہیں جن سے ثابت ہوتا ہے کہ صحابہ کو خیر الامت قرار دینا ہی قرین مصلحت تھا۔ امام شافعی وٹراللئۂ سہیل بن عمر و ڈواٹٹۂ کے بارے میں فرماتے ہیں: یہ جب سے اسلام لائے تھے اسی وقت سے خالص الاسلام تھے۔

جن لوگوں کو شیعہ اور ان کے اتباع طزاً ''طلقاء'' کہہ کر پکارتے ہیں ان کے بارے میں آئھیں قطعی طور پر معلوم ہے کہ وہ اولیاء اللہ واصحاب رسول میں سے تھے، ان میں بعض لوگ سہیل بن عمرو سے بھی افضل اور جہاد میں پیش پیش پیش سے ان کے سرخیل سیدنا معاویہ اور ان کے بھائی تھے، جن کے اسلام پر بڑے احسانات ہیں۔ سیدنا معاویہ کی چھوٹی سے چھوٹی فضیلت یہ ہے کہ آپ اوّلین اسلامی بحری بیڑے کے بانی اور پہلے تخص تھے جس نے سمندر میں بحری جنگ کا آغاز کیا۔ سرور کا کنات مُلَّا اِللَّمَا مِن واب ویکھا تھا اس میں آپ نے اس پیش گوئی کا اظہار فر مایا۔ (صحیح بخاری۔ کتاب الاستئذان ، باب من زار قوما فقال عندهم ، (حدیث: ۲۸۸۲) ، صحیح مسلم۔ کتاب الامارة ، باب فضل الغزو فی البحر (حدیث: ۱۹۱۲)

کی فوج میں قاتلین عثمان شامل ہیں، جھوں نے سراسرظلم کا ارتکاب کیا ہے۔ لڑائی کا آغاز کرنے والے بھی سیدناعلی کے ساتھی تھے اور جملہ آور سے لڑنا روا ہے یہی وجہ ہے کہ سیدناعلی کے سرگرم معاون اشتر نخعی نے کہا تھا''لوگ ہمارے مخالفین کی مدد کرتے ہیں، کیوں کہ ہم نے لڑائی کا آغاز کیا ہے۔' یہ حقیقت ہے کہ سیدناعلی قاتلین عثمان کی سرکو بی سے قاصر تھے۔ علاوہ ازیں آپ کے امراء واعوان آپ کی اطاعت نہیں کرتے تھے، اس کے برعکس سیدنا معاویہ کے رفقاء آپ کے مطبع فرمان تھے۔ شیعہ صفمون نگار کھتا ہے:

''معاویہ سیدناعلی کے خلاف صف آراء ہوئے ، حالانکہ سیدناعلی اہل سنت کے نزدیک چوشے خلیفہ برخق سے اور جوشے خلیفہ برخق سے لڑتا ہے وہ باغی اور ظالم ہوتا ہے۔' ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ باغی بعض اوقات بنابر تاویل اپنے آپ کوخق پر تصور کرتا ہے۔ بہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ باغی بعض اوقات بنابر تاویل اپنے آپ کوخق پر تصور کرتا ہے۔ بہر ہے۔ بعض دفعہ اس کی بغاوت کی محرک اس کی تاویل بازی ، شہوت نفس یا کوئی شک وشبہ ہوتا ہے۔ بہر کیف بیاعتر اض سرے سے وار دہی نہیں ہوتا۔ علاوہ ازیں ہم سیدنا معاویہ بلکہ ان سے افضل لوگوں کو میز وغن الخطاء تصور نہیں کرتے۔

## كيا سيدنا معاويه ظالمهُ باغي تهے:

سیدنا مسور بن مخرمہ رٹائیڈ کا یہ واقعہ تاریخ میں مشہور ہے کہ ایک مرتبہ سیدنا مسور سیدنا معاویہ رٹائیڈ کے ساتھ خلوت نشین سے ۔ معاویہ نے پوچھا: آپ مجھ میں کیا عیب و یکھتے ہیں؟ مسور نے چندامور کا ذکر کیا، سیدنا معاویہ نے کہا: ''اے مسور! کیا آپ سے بچھ گناہ سرز د ہوئے ہیں؟'' کہا ''ہاں' سیدنا معاویہ نے پوچھا:''کیا شمصیں مغفرت کی امید ہے؟'' مسور نے کہا:''ہاں کیوں نہیں'' سیدنا معاویہ نے کہا''تم مجھ سے زیادہ رحمت الہی کے امید وارکیوں کر ہوئے؟''اللہ کی قسم! مجھے جب سیدنا معاویہ نے کہا''تم مجھ سے زیادہ رحمت الہی کے امید وارکیوں کر ہوئے؟''اللہ کی قسم! مجھے جب کھی اللہ تعالیٰ کی اطاعت کو ترجیح میں اختیار دیا گیا تو میں نے اللہ تعالیٰ کی اطاعت کو ترجیح دی۔ میں حلفاً کہتا ہوں کہ جہاد، اقامت حدود، امر بالمعروف و نہی عن المنکر میں میرے اعمال کا پلڑا آپ سے بھاری ہے۔ علاوہ ازیں میں ایسے دین پرعمل پیرا ہوں جس کا اللہ حسنات کو قبول کرتا اور سیکات سے درگر رکرتا ہے۔ •

اگر خوارج و نواصب شیعہ حضرات سے پوچھیں کہ سیدنا علی ڈاپٹیڈ کے مومن ہونے کی کیا

البداية والنهاية (١٣٣/٨) بحواله عبد الرزاق

تو شیعہ اس کے سوا اور کیا کہہ سکتے ہیں کہ آپ کا مشرف باسلام ہونا اور آپ کی کثرت عبادت تو اتر سے ثابت ہے۔ اس کے جواب میں وہ کہہ سکتے ہیں کہ تو اتر سے تو ابو بکر وعمر کا اسلام وتقوی بھی ثابت ہوتا ہے، مگرتم اسے تسلیم نہیں کرتے ، پھر ہمارے اور تمہارے مابین کیا فرق وامتیاز پایا جاتا ہے؟ اگر شیعہ ظواہر قر آنیہ سے احتجاج کریں تو یہ سیدنا علی اور ابو بکر وعمر فریقین کو شامل ہیں ،اگر روافض یوری جماعت کو اس فضیلت سے مشتنی کریں گے تو ہم سیدنا علی کو اس سے الگ کردیں گے۔

اگر شیعہ صحابہ کے بارے میں وارد شدہ فضائل و مناقب سے احتجاج کریں تو یہ فضائل سیدنا ابو بکر وعمر کی شان میں بھی وارد ہیں ، لہذاان کو بھی قبول کرنا چاہئے اورا گر شیعہ صحابہ کو مطعون کریں گے تو سیدناعلی بھی اس سے نج نہیں سکتے ، اگر شیعہ اس بات سے احتجاج کریں کہ لوگوں نے سیدناعلی کی بیعت کی تھی تو خوارج و نواصب کہہ سکتے ہیں کہ خلفائے ثلاثہ کی بیعت اس سے کہیں بڑھ کرتھی ، اس لیے کہ اہل شام اور اکثر اہل مصر نے سیدناعلی کی بیعت نہیں کی تھی۔

نواصب کہتے ہیں کہ سیدناعلی باغی تھے، آپ نے امن عامہ میں خلل ڈالا اور لڑائی کا آغاز کرکے بلاوجہ امت کا خون بہایا۔ سیدناعلی خلافت میں شمشیر کفار سے دور اور مسلمانوں کے سرپر آویزاں رہی۔

خوارج سیدنا سیدنا عثمان وعلی دونوں کو مورد طعن بناتے ہیں۔ عمرو بن عبید اور معتزلہ کی ایک جماعت کہتی ہے کہ علی وعثمان دونوں میں سے ایک فاسق تھا مگر یہ معلوم نہیں کہ وہ کون ہے؟ امام ذہبی کہتے ہیں کہ معتزلہ کا بی قول جنگ جمل کے بارے میں ہے، یوم صفین سے متعلق عمرو بن عبید، واصل ابن عطاء اور ابو ہذیل علاف کہتے ہیں کہ سیدنا علی سیدنا معاویہ کے خلاف برسر پریکار ہونے میں حق بجانب تھے، یہ روایت امام ابن حزم مُشلسُّ نے نقل کی ہے۔ خوارج کی ایک جماعت کہتی ہے کہ سیدنا علی حق پر سے مگر شحکیم کے بعد کا فر ہوگئے۔

#### حدیث عمار کا جواب:

اگر کہا جائے کہ سیدنا معاویہ کے ساتھ باغی تھے، کیوں کہ نبی کریم مَثَاثِیَّا نے سیدنا عمار کومخاطب کر کے فرمایا:'' مخجھے باغی جماعت قبل کرے گی۔''

<sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب الصلاة، باب التعاون فی بنا المسجد، (حدیث:۲۸۱۲،٤٤٧)

المنتقى من منهاج السنة النبويه

ہم کہتے ہیں بیرحدیث سیجے ہے۔

بعض محدثین نے اس حدیث پر جرح کی ہے۔ بعض نے اس کی تاویل کی ہے اور باغی سے طالب مرادلیا ہے، مگر بید دعویٰ بلا دلیل ہے۔ امام ابوحنیفہ، ما لک اوراحمد بن حنبل کیالٹئے فر ماتے ہیں کہ سیدنا معاویہ کے رفقاء میں باغی لشکر کے شرا لَط نہیں پائے جاتے تھے یہی وجہ ہے کہ آغاز کار میں ان سیدنا معاویہ کا تھم نہیں دیا گیا۔ ﷺ بلکہ ارشاد ہوا کہ دوفریق لڑ پڑیں۔ توان میں صلح کرادی جائے۔ پھر جو

- پیالفاظ سرور کا ئنات مُنَاتِیْمِ نے مسجد نبوی کی تغمیر کے وقت ارشاد فرمائے۔ باقی صحابہ ایک این این ایست ابوسعید لارہے تھے اور سیدنا عمار بن یاسر وٹاٹھُیُّ دو دو، بید دیکھ کرآپ نے بیدالفاظ ارشاد فرمائے بید وایت ابوسعید خدری نے عکر مہمولی ابن عباس اور علی بن عبداللہ بن عباس کوسنائی۔
- ک محبّ الدین الخطیب'' العواصم من القواصم' (ص: ۱۷۰) میں حاشیہ پر لکھتے ہیں۔ سیدنا معاویہ رٹالٹیُّاس حقیقت سے بخو بی آگاہ تھے کہ جنگ صفین میں آپ کی حیثیت ایک باغی کی نہ تھی

یوں کہ آپ نے اس کا آغاز نہیں کیا تھا۔ بخلاف ازیں معاویہ لڑائی کے لیے اس وقت نکلے جب سیدنا علی نے کوف کہ آپ کے اس کا آغاز نہیں کیا تھا۔ بخلاف ازیں معاویہ لڑاؤڈ الاتھا یہی وجہ ہے کہ جب سیدنا علی نے کوفہ سے نکل کرشام پر حملہ کرنے کے لیے خیلہ کے مقام پر پڑاؤڈ الاتھا یہی وجہ ہے کہ جب سیدنا عمار مارے گئے تو سیدنا معاویہ نے فرمایا:''عمار کے قبل کی ذمہ داری ان لوگوں پر عائد ہوتی ہے جوان کو

يہاں لائے۔"

الخطیب فرماتے ہیں:"میری ذاتی رائے یہ ہے کہ مسلمانوں کے ہاتھوں جو مسلمان سیدنا عثان کے بعد مارے گئے ،ان کے قل کے ذمہ دار سیدنا عثان کے قاتل ہیں ،اس لیے کہ انھوں نے فتنہ کے درواز وں کو کھولا اور عرصہ مدید تک اس کو ہوا دیتے رہے ،اس کی دوسری وجہ یہ ہے کہ وہ مسلمانوں کے مابین جذبات حقد وعناد کے بھڑکا نے کا موجب ہوئے ۔اگر سیدنا عثان وٹائٹی کے قبل کا سانحہ فاجعہ پیش نہ آتا تو جنگ جمل وصفین وقوع پذیر نہ ہوتے جس طرح یہ فتنہ پر داز احمق قبل عثان کے مرتکب ہوئے اسی طرح اس واقعہ کے بعد تہ تنظ ہونے والے مسلمانوں کے قاتل بھی یہی لوگ ہیں ۔مقتولین میں نہ صرف سیدنا عمار بن یا سربلکہ ان سے افضل لوگ بھی شامل ہیں ،مثلاً طلحہ وزبیر وٹائٹیا، اس فتنہ پر دازی کا انجام یہ ہوا کہ ان یا سیدنا علی کو شہید کر کے دم لیا ۔ حالا نکہ یہ آپ کے شکر میں شامل جھے۔

فدکورۃ الصدر بیان سے عیال ہے کہ ذکر کر دہ حدیث نبوی اعلام نبوت میں سے ہے، یہ بھی معلوم ہوا کہ صفین میں لڑنے والے دونوں فریق زمرہ مومنین میں شامل تھے۔سیدناعلی بلا شبہ سیدنا معاویہ سے افضل تھے۔ سیدناعلی بلا شبہ سیدنا معاویہ سے افضل تھے۔ تاہم دونوں صحابہ رسول اور دین اسلام کے رکن رکین تھے، اس دور میں جس قدر فتنے بیا ہوئے،

جماعت ظلم وتعدی کی مرتکب ہواس سے لڑا جائے ،اسی بنا پرامام احمد اور امام مالک اسے'' جنگ فتنہ' قرار دیتے ہیں۔امام ابوحنیفہ کہتے ہیں کہ'' باغیوں سے اس وقت لڑنا جائز ہے جب وہ حاکم وقت کے خلاف نبر د آز ماہوں۔'' مگر سیدنا معاویہ نے جنگ کا آغاز نہیں کیا تھا۔

اہل سنت کا زاویہ نگاہ یہ ہے کہ امام حق کے لیے معصوم ہونا نثر طنہیں، یہ بھی ضروری نہیں کہ ہر اس شخص سے لڑا جائے جواس کی اطاعت کے دائرہ سے خارج ہو یہ بھی ضروری نہیں کہ معصیت میں بھی اس کی اطاعت کی جائے اس حالت میں اس کا ساتھ جھوڑ دینا افضل ہے، اسی بنا پرصحابہ کی ایک جماعت نے اہل شام کے خلاف سیدناعلی کا ساتھ نہیں دیا تھا۔

جولوگ سیدناعلی کےخلاف نبردآ زما ہوئے تھےوہ تین حال سے خالی نہیں۔

- ا۔ وہ عاصی ہوں گے
- ۲۔ خطا کارمجہزر ہوں گے۔
- س۔ یااینے اجتہاد میں صحت وصواب کے حامل ہوں گے۔

بہر کیف کوئی صورت بھی ہو اس سے ان کے ایمان میں اور جنتی ہونے میں قدح وارد نہیں ہوتی۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

''اگرمومنوں کی دو جماعتیں لڑ پڑیں، توان میں صلح کرادو۔اگرایک فریق دوسرے پرظلم وتعدی کا مرتکب ہوتو اس سے لڑو۔ یہاں تک کہ وہ حکم الہی کی جانب واپس آ جائے۔ اندریں صورت بہ تقاضائے عدل ان میں صلح کرادو کیوں کہ اللہ تعالی با انصاف لوگوں کوچا ہتا ہے۔مومن باہم بھائی بھائی ہیں، لہذا بھائیوں کے درمیان صلح کراد یجیے۔ (الحجرات: ۹/۲۹)

اس آیت میں متحارب فریقین کو' ﴿ اِنحُو َ أُنَّ فِر مایا ہے۔

اس کی ذمہ داری ان لوگوں پر عائد ہوتی ہے جھوں نے اس آگ کو ہوا دی۔ آنے والے ادوار میں تا قیام قیامت جولوگ ان کے فعل کو سراہتے ہیں وہ ان کے ساتھ برابر کے شریک ہیں۔ بیا یک مسلمہ صدافت ہے کہ قاتلین عثمان ہی وہ باغی ہیں جو بعد میں قتل ہونے والے سب مسلمانوں کے ذمہ دار ہیں۔ اسی طرح بعد ازاں جو فتنے بیا ہوئے اس کا اصل سرچشمہ وہی فتنہ پرورلوگ ہیں۔

شیعہ مصنف کا سیدنا معاویہ کے بارے میں یہ کہنا کہ:'' اس نے وقی کا ایک لفظ بھی تحریز نہیں کیا۔''اس کے دیگر دعاوی کی طرح کذب صریح ہے۔ ●

#### سیدنامعاویه براعتراضات:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' جب مکہ فتح ہوا تو معاویہ یمن میں نبی کریم کومور دطعن بتانے میں مشغول تھے۔ جب ان کے والد ابوسفیان حلقہ بگوش اسلام ہوئے تو معاویہ نے ان کو عار دلانے کے لیے چنداشعار لکھے اور یہ بھی کہا کہتم دین محمد اختیار کرکے صابی ہو گئے ہو۔ نبی کریم نے معاویہ کومباح الدم قرار دیا تھا۔ جب کوئی جائے پناہ نہ ملی تو مجبوراً بارگاہ نبوی میں حاضر ہوکر نبی کریم کی وفات سے صرف یانج ماہ قبل اپنے اسلام کا اظہار کیا اور معافی طلب كرنے كے ليے سيدنا عباس برگر براے۔ ابن عمر نبي مَالَيْنَا سے روايت كرتے ہيں كه آب نے فرمایا: ابھی یہاں ایک شخص آئے گا جس کی موت تارک سنت ہونے کی حالت میں ہوگی''اتنے میں معاویہ نمودار ہوئے ۔ نبی مُٹاٹیٹِ ایک مرتبہ خطبہ دینے کے لیے اٹھے اسی دوران معاویہ اپنے بیٹے یزید کا ہاتھ تھامے باہر چل دیے تو آپ نے فرمایا: الله قیادت کرنے والے اورجس کی قیادت کی گئی ہے۔ دونوں پرلعنت کرے۔' معاویہ نے سیرناعلی کے خلاف جنگ میں پورا زور لگایا اور بہترین صحابہ کوموت کے گھاٹ اتارا۔خلافت معاویہ میں برسرمنبرسیدناعلی پرلعنت بھیجی جاتی تھی۔ یہسلسلہاسی سال تک جاری رہا اور عمر بن عبد العزیز نے اسے بند کیا۔معاویہ نے سیدناحسن کو زہر کھلایا اور اس کے بیٹے پزید نے حضرت حسین کوشہید کیا اور ان کا مال و متاع لوٹا۔

ا رافضی قلم کارنے خود تسلیم کیا ہے کہ سیدنا معاویہ سرور کا ئنات ﷺ کے خطوط لکھا کرتے تھے۔ ظاہر ہے کہ آپ کہ خطوط میں بھی وہی بات ہوتی ہوگی جو بذریعہ وحی آپ پر نازل ہوئی ہو۔ قرآن کریم میں ارشاد ہوتا ہے:

<sup>﴿</sup>إِنَّ هُوَ إِلَّا وَحُيٌّ يُّو حَي ﴾ (سورة النجم)

علاوہ ازیں آپ کھواتے وقت اس بات کا خیال نہیں رکھتے تھے کہ بیوحی ہے یا غیروحی۔ جوصحابہ بھی آپ کی خدمت میں کتابت کا کام کرتے تھے وہ ہرالیبی چیز لکھتے جس کی ضرورت ہوتی تھی۔

معاویہ کے والد ابوسفیان نے غزوۂ احد میں نبی کریم کے اگلے دانت توڑے اور اس کی مال نے سید ناحمزہ کا جگر چبایا تھا۔''

ہم تر دیداً کہتے ہیں کہ اللہ کی ذات پاک ہے جس نے کذب و دروغ کوروافض کا خاصہ بنایا۔ حقیقت میہ ہے کہ ابوسفیان نبی کریم کے مکہ وارد ہونے سے پہلے اس وقت اسلام لائے تھے جس رات آپ مرّ الظہر ان نامی مقام پر اترے تھے۔ سیدنا عباس نے بارگاہ نبوی میں عرض کیا:'' اے اللہ کے رسول! ابوسفیان عزّ و وقار کے خواہاں ہیں۔''

ابوسفیان دلائل نبوت سے بے خبر نہ تھے۔انھوں نے اسلام لانے سے چند ماہ قبل خود ہرقل کی زبان سے نبی کریم کی رسالت کے براہین و دلائل سنے تھے۔ 3،6

بدیں وجہ ابوسفیان پہلاشخص تھا جو قرابت داری کی بناپر آپ سے وابستہ تھا اور اس لیے محبت کیے جانے کا

<sup>●</sup> سنن ابی داؤد، کتاب الخراج\_ باب ما جاء فی خبر مکة (حدیث: ۲۱ ۳۰۲۲،۳۰)

<sup>☑</sup> صحیح بخاری، کتاب بدء الوحی\_ باب کیف کان بدء الوحی الی رسول الله صلی الله علیه سلم علیه و سلم(حدیث:۷)، صحیح مسلم کتاب الجهاد\_ باب کتاب النبی صلی الله علیه سلم الی هرقل ملك الشام(حدیث:۱۷۷۳)

ق ظہران چندمقامات کا نام ہے، اس سے مراد یہاں وہ وادی ہے جو مدینہ سے مکہ آتے ہوئے راستہ میں برطق ہے، اس وادی کے قریب ایک گاؤں مر نامی آباد تھا اس وادی کی مناسبت سے اسے مر الظہران کہنے کے ۔ اسی وادی میں ابوسفیان ڈائٹوئی مشرف باسلام ہوئے حدیث میں ابوسفیان کے جس گھر کا ذکر کیا گیا ہے یہ وہی جگہ ہے جہاں مکہ میں دولت عثمانیہ کے آخری دور میں ایک شفاخانہ ''مستشفی القبان''نامی تغییر کیا گیا تھا۔ یادگار کے طور پر اس گھر کے ایک حصہ میں مسجد تغییر کی گئی ہے۔ میں نے بچشم خود خوبصورت عثمانی خط میں بیا الفاظ دیکھے: '' مَنُ دَ حَلَ دَارَ اَبِی سُفیانَ فَهُو اَمِنٌ'' گھر کے اندر مسجد کے عثمانی خط میں بیانی جس میں پانی بہدر ہا تھا۔ شاید مکہ میں صرف وہی ایک حوض ہے جس میں ہمیشہ پانی بہتار ہتا ہے۔ ابوسفیان کے گھرکو بی عظیم خصوصیت اس لیے عطا ہوئی کہ مکہ کے لوگ جب نبی کریم کو ایڈ اور یا کرتے تھے تو آپ ابوسفیان کے گھر میں پناہ گزیں ہوتے۔ (دیکھیے: الاصابہ لابن حجر: ۲۷۹/۲، بروایت طبقات ابن سعد)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

#### علاوه ازیں اس نے امیہ بن ابی الصلت سے بھی استفادہ کیا تھا۔

مستحق تھا۔اللد تعالی فرماتے ہیں:

﴿ قُلُ لَا اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ اَجُرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرُبِي ﴾ (سورة شوري)

''آپ فرمادیں کہ میں اپنے اقارب کے ساتھ محبت رکھنے کے سواتم سے کوئی اجر طلب نہیں کرتا۔'' ابوسفیان کے حلقہ بگوش اسلام ہونے سے پہلے بھی نبی کریم اور ابوسفیان کے مابین قرابت دارانہ الفت و مودّت کا تبادلہ ہوتا رہتا تھا۔ نبی مَا اللّٰهِ اللّٰے عمرو بن امیہ کے ہاتھ ابوسفیان کو بہترین شم کی تھجوریں ہدیہ کی تھیں۔ابوسفیان نے بیر مدیہ قبول کیا اور آپ کی خدمت میں چمڑے کا تحفہ بھیجا۔بعض لوگوں کا خیال ہے کہ آپ نے یہ مدیہ خود طلب فر مایا تھا۔ ابوسفیان کے مسلمان ہونے سے پیشتر نبی کریم نے ان کی بیٹی ام حبیبہ سے نکاح کیا تھا،ام حبیبہ کا نام پہلے رملہ تھا۔ یہ مسلمان ہوکراینے خاوندعبیداللہ بن جحش کے ساتھ حبشہ چکی گئی تھیں۔عبیداللہ وہاں نصرانی ہو گیا اور اسی جگہ اس کی موت واقع ہوئی۔ام حبیبہ نے خواب دیکھا کہ کوئی شخص آنھیں''ام المونین'' کہہ کر یکار رہا ہے۔ جونہی ان کی عدت گزری نجاشی شاہ حبشہ کی ایک لونڈی حاضر ہوئی اور کہا:''شاہ حبشہ نے بیغام بھیجا ہے کہ نکاح کے لیے آپ اپناوکیل مقرر کرلیں۔'' چنانچہ آپ نے خالد بن سعید بن عاص کو اپنا وکیل مقرر کیا۔جعفر بن ابی طالب نے نجاشی کے حکم سے نکاح کا خطبہ پڑھا۔ نجاشی نے نبی کریم کی جانب سے جار صد دینار مہر ادا کیا۔ (مسند احمد(۲/۲۱) و مستدرك حاكم(۲۱،۲۰/٤) من طريق الواقدي سنن ابي داؤد كتاب النکاح۔ باب الصداق (حدیث:۲۱۰۷، ۲۱۰۸) مختصراً۔ ام حبیبہ نے نجاشی کی لونڈی کو جا ندی کے دوکنگن مدید کیے۔ام حبیبہ سے نکاح کا مطالبہ کرنے میں نجاشی کی جانب نبی کریم نے عمرو بن امیہ کو قاصد بنا کر بھیجا۔ یہ وہی عمرو ہے جو کھجوروں کا مدیہ لے کر ابوسفیان کے ہاں گیا تھا اور پھر ابوسفیان کا مدیر آپ کو پہنچایا۔سیدنا ام حبیبہ نبی کریم کے قاصد شرحبیل بن حسنہ کے ساتھ حبشہ سے مدینہ پہنچیں۔ ابوسفیان تا ہنوزمسلمان نہیں ہوئے تھے۔ جب ام حبیبہ کے نبی کریم کے نکاح میں آنے کی خبر پہنچی تو آپ کی مدح کرتے ہوئے کہا: بیمرد مجھے رسوانہیں کرے گا۔'' (مستدرك حاكم (٢٢/٤) طبقات ابن سعد (۹۹/۸) و فی اسناده الواقدی متروك ابوسفیان جب مشرف باسلام ہوئے تو نبی كريم نے آپ کو قریش کے مشہور بت' منات' کو منہدم کرنے کے لیے مامور فرمایا۔ چنانچہ آپ نے میل ارشاد کردی۔غزوہ حنین وطائف کےموقع پرابوسفیان نبی کریم کے ہم رکاب تھے۔غزوہ طائف میں ابوسفیان کی آئکھ میں تیرلگا۔شدید درد ہور ہاتھا۔اسی اثناء میں سرور کا ئنات نے فر مایا۔''اگر آپ جا ہیں تو بارگاہ

تاہم حسد کا جذبہ اسے ایمان سے مانع رہا، یہاں تک کہ بحالت کراہت اس نے اسلام قبول کیا۔ • سیدنا معاویہ اوران کے بھائی یزید کے بارے میں شیعہ مصنف نے جو کچھ ذکر کیا ہے وہ سب

ایزدی میں آئھ کی واپسی کے لیے دعا کروں اور آپ کو دوبارہ آئھ عطا ہو، اور اگر آپ چاہیں تو اس کے عوض جنت خریدلیں۔' ابوسفیان نے کہا میں جنت کو ترجیح دیتا ہوں۔ یہ وعدہ سرکار دو عالم نے جہاد کے موقع پر فرمایا۔ جو اکمل العبادات ہے، اس سے ابوسفیان کا جنتی ہونا واضح ہوتا ہے۔خواہ اس کو نا پسند کرنے والا کتنا ہی ذلیل کیوں نہ ہو۔ یہ وعدہ پورا ہو کر رہے گا۔ نبی کریم کی وفات کے بعد ابوسفیان اللہ کی راہ میں مسلسل جہاد کرتے رہے۔

ابن سعد بسند سجیح سعید بن مسیتب سے رویت کرتے ہیں، وہ اپنے والد سے نقل کرتے ہیں کہ غزوہ ير موك كے دن سب آوازيں خاموش ہوگئ تھيں صرف ايك آواز آرہی تھی: " يَا نَصُرَ اللَّهِ إِقْتَرِبُ" سعید بن مسیّب کے والدان لوگوں میں سے تھے جو بیعت الشجر ہ میں شامل تھے۔ یہ کہتے ہیں میں نے مڑ کر دیکھا تو وہ بکارنے والا ابوسفیان تھا، جواینے بیٹے بزید کے جھنڈے تلے مصروف پرکارتھا۔ (اسد الغابة (٥/٢/٢) بيامرموجب حيرت واستعجاب ہے كه كذب و دروغ كے خوگر روافض كنز ديك ان مجاہدین ابرار کی شان میں گستاخی کرنا اور ان کے بارے میں غلط سلط روایات بیان کرنا گویا کوئی جرم ہی نہیں۔ دوسری جانب اہل سنت کا بیرحال ہے کہ بیسب بدگوئی سن کراس لیے اَن سنی کر دیتے ہیں کہ مسلمانوں کا شیرازہ منتشر نہ ہونے یائے۔ بیاحچمی شیرازہ بندی ہے کہ خلفائے ثلاثہ اور ان مجاہدین صحابہ کی شان میں گتاخی کی جاتی ہے جنھوں نے اقصائے عالم میں دین حق کے جھنڈے گاڑے تھے اور ان کے سیر وسوانح کا حلیہ بگاڑ کر پیش کیا جاتا ہے اور ادھر اہل سنت ہیں کہ ٹس سے مسنہیں ہوتے ۔ یادر ہے کہ اسلام کی شیرازہ بندی کثرت تعداد سے نہیں بلکہ اکابراولیاءاللہ مثلاً ابوبکر وعمراوران کے متبعین سے ہوتی ہے۔ جب تک لوگ ان مجاہدین ابرار کی محبت سے سرشار رہے اور اپنے آپ کوان کے اخلاق وعادات سے آ راستہ کیے رکھا، دین حق ترقی پذیر رہا۔ دین کی تفریق دراصل بیہ ہے کہ روافض کواس بات کی تھلی چھٹی دے دی جائے کہ وہ صحابہ کے محاسن کو معائب بنا کرپیش کریں اور نہایت مذموم انداز میںان کی تصویر کھینچیں۔

• حسد کے لفظ سے شخ الاسلام ابن تیمیہ رشالیہ نے اس حدیث کی جانب اشارہ کیا ہے جسے ابن سعد نے ابوالسفر سعید بن یحمد ہمدانی توری المتوفی ۱۱ اھ سے روایت کیا ہے کہ ابوسفیان نے جب مرالظہران کے مقام پر دیکھا کہ لوگ آپ کے پیچھے تیجھے آرہے ہیں اور ہر شخص آپ کے بہت قریب آنا جا ہتا ہے تو آتش حسد سے جل اٹھا۔ نبی کریم مَن اللّٰ اللّٰ نے اپنے دونوں ہاتھ زور سے اس کے سینہ پر دے مارے اور کہا:

## حجوث ہے۔اس کے ذکر کردہ اشعار بھی جھوٹے ہیں، جولوگ متاخر الاسلام ہیں،مثلاً صفوان بن امیہ

''تب الله آپ کورسواکرے گا۔''ابوسفیان نے کہا۔''میں تو بہ کرتا اور اللہ سے اپنے گناہ کی مغفرت چاہتا ہوں۔ اللہ کی قسم! میرے جی میں یہ خیال ضرور آیا تھا۔ البتہ میرے منہ سے کوئی لفظ نہیں نکلا۔''
ابواسحاق اسبعی نے بھی یہ روایت ذکر کی ہے مگر یہ الفاظ زائد ہیں کہ ابوسفیان نے کہا'' مجھے اسی وقت یقین آیا کہ آپ اللہ کے رسول ہیں۔'' یہ واقعہ اس وقت پیش آیا جب ابوسفیان سیدنا عباس کی معیت میں مشرف باسلام ہونے کے لیے بارگاہ نبوی میں حاضر ہوئے یہ چند لمحات ابوسفیان پر اس وقت کررے جب وہ اپنا پرانا دین چھوڑ کر اسلام میں داخل ہور ہے تھے، اس کو حسد کے لفظ سے تعیمر کرنے کی وجہ یہ ہے کہ ابوسفیان جاہ وریاست کی گود میں پلے تھے ایسے وقت میں ان کا کفر وایمان کے مابین تر قد وقد بغیر ساوت وقیادت کی دلیل ہے اس پر مزید رہے کہ ابھی تک ان کی ملاقات نبی کریم شائیا ہے۔ بنا ہریں راہ ایمان پر مخلصانہ گامزن ہونے کے لیے ابوسفیان ایسے بھی نا آشنا تھے۔ بنا ہریں راہ ایمان پر مخلصانہ گامزن ہونے کے لیے ابوسفیان ایسے بھی نا آشنا تھے۔ بنا ہریں راہ ایمان پر مخلصانہ گامزن ہونے کو دین اسلام آپ میں رچ بس گیا۔

صفوان کا شاران دس آ دمیوں میں ہوتا ہے جو دورِ جاہلیت میں بڑے معزز سمجھے جاتے تھے۔ یہ فتح کمہ کے بعد اسلام لائے۔ نبی کریم نے ان کو امان دی تھی اور ان کے چپازاد بھائی عمیر بن وہب جمحی ان کو مسلم اسرة ابن سعد (۱۲۳۸۔ ۱۶۷) سیرة ابن مشام (ص:۱۲۷۔ ۱۶۷) سیرة ابن مشام (ص:۱۲۳۔ ۱۸۷۰) سیرة ابن مشام (ص:۳۱۸۔ ۱۸۷۰) عن عروة مرسلاً) صفوان نے غروهٔ حنین میں نبی کریم کے ساتھ شرکت کی، حالانکہ وہ اس وقت تک اسلام نہیں لائے تھے۔ سرور کا تنات مائے ہے نے غروهٔ حنین میں ان سے جنگی ہتھیار مستعار لیے تھے۔ (سنن ابی داؤ د۔ کتاب الاجارة (البیوع)، باب فی تضمین العاریة مستعار لیے تھے۔ (سنن ابی داؤ د۔ کتاب الاجارة (البیوع)، باب فی تضمین العاریة کا دی۔ دین العاریة کی نہیں میں میں میں میں میں ہورفقرہ کہا تھا۔ ''اگر قریش کا کوئی شخص محمد غلام بنا لے تو اس سے بہتر ہے کہ بنی تقیف کا کوئی شخص میرا آ قا ہو۔' جب سرور کا ننات نے غروهٔ حنین میں میں صفوان کو بہت سامال عطاکیا تو اس نے کہا: '' میں شہادت دیتا ہوں کہا لئد کے نبی کے سواکوئی شخص اتنامال دینا گوارانہیں کرتا۔'

جب سرور کا تئات مُنَاقِیَا کی رفاقت میں مدینہ پنچے تو صفوان سیدنا عباس کے یہاں مہمان گھہرے، پھر آپ نے صفوان کو واپس مکہ جانے کی اجازت دے دی۔ صفوان دورِ جاہلیت میں بڑے مخیر تھے اور فقراء و مساکین کو کھانا کھلایا کرتے تھے۔ یہ بڑے فصیح اللسان تھے، ان کے بعد ان کے بیٹے عبد اللّٰہ کو یہ اوصاف ور ثنہ میں ملے۔ مکہ کا ایک شخص سیدنا معاویہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو آپ نے بوچھا۔ آج کل

## المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النب

### اور حارث بن ہشام 🇨 ان پر طعن وشنیع کرناروانہیں ہے۔

لوگوں کو مکہ میں کھانا کون کھلاتا ہے؟ اس نے کہا:'' عبداللہ بن صفوان' سیدنا معاویہ نے فر مایا: یہ آگ بڑی پرانی ہے۔''

ایک سال سیدنا معاویہ جج کو گئے تو عبداللہ بن صفوان آپ کے پہلومیں چلتے تھے۔ اہل شام نے اس پر تعجب کا اظہار کیا۔ جب لشکر مکہ میں داخل ہوا تو ایک قریبی پہاڑ بکر یوں سے سفید تھا۔ عبداللہ بن صفوان نے کہا: ''امیر المونین! بیدو ہزار بکریاں میں نے آپ کے رفقاء کی مہمانی کے لیے رکھی ہیں۔'' بیس کر اہل شام کہنے لگے: ہم نے اس سے زیادہ تی آ دمی آج تک بھی نہیں دیکھا۔

ا بن جشام مخزومی ابوجہل کے بھائی اور سیدنا خالد بن ولید ڈھاٹیڈ کے ابن العم سے امام بخاری نے اپنی صحیح میں ان سے بڑی اہم روایات نقل کی ہیں۔ بیشرفاء مکہ میں شار ہوتے سے اور کفار قریش کے ساتھ جنگ بدر میں شریک ہوئے سے سیدنا حسان بن ثابت مشہور صحابی شاعر نے جب بدر سے بھاگ جانے کی عار دلائی اور انھوں نے اشعار میں اس کا جو جواب دیا، کہا جاتا ہے کہ وہ اعتذار من الفرار میں عمرہ ترین اشعار ہیں۔ (مستدر کے حاکم (۲۷۹/۳)، الاصابة: (۲۹۳/۱) بیرفتح مکہ کے دن اسلام بنومخزوم کوئی شخص ان کا ہم سرنہ تھا۔ حارث تھنے بنی ساعدہ میں حاضر ہوئے سے ان دنوں بنومخزوم کوئی شخص ان کا ہم سرنہ تھا۔ حارث نے کہا:

الله كى قسم! اگر نبى كريم كابيدار شاد گرامى نه ہوتا كه " أَلاَئِمَّةُ مِنَ الْقُرَيْشِ "تو ہم انصار كوخلافت سے محروم نه ركھتے اور وہ اس كے اہل ثابت ہوتے۔

مگریدایک ایسا قول ہے جس میں شک وشبہ کی کوئی گنجائش نہیں اللہ کی قتم! اگر سارے قریش میں سے ایک شخص بھی زندہ ہوتا تو اللہ تعالی اسے امارت و خلافت کا منصب تفویض فرماتے۔'' (الاصابة (۲۰۷/۱)، سیدنا عمر کے زمانہ میں جب ملک شام فتح ہوا۔ تو حارث اہل و مال سمیت مکہ سے شام منتقل ہو گئے۔ اہل مکہ بھی ساتھ ہوئے تو حارث نے ان کو مخاطب کر کے کہا:

''اگر میں تمہارے گھر کے عوض دوسرا گھر تبدیل کرنا جا ہتا تو میرے لیے بیمکن نہ تھا۔ مگریہ تو اللّٰہ کی طرف نقل مکانی کرنے والی بات ہے۔''(مستدر ک حاکم (۲۷۹/۳) محارث جنگ کفار میں بیر جزیرٌ ھاکرتے تھے:

> إِنَّى بِرَبِّى وَالنَّبِيِّ مُؤْمِنٌ وَالْبَعُثِ مِنُ بَعُدِ الْمَمَاتِ مُوْقِنٌ اَقُبِحُ بِشَخُصٍ لِلْحَيَاةِ مَوُطِنٌ

رافضی مصنف کے پیش کردہ اشعار خود اس بات کی شہادت دیتے ہیں کہ وہ من گھڑت ہیں اور سیدنا معاویہ جیسے صحابی کی شان سے صادر شدہ نہیں۔اس لیے کہ صحابہ کے ساتھ ان اشعار کی کوئی مناسبت ہی نہیں۔ یہ بات متفق علیہ ہے کہ سیدنا معاویہ اس سال مشرف باسلام ہوئے جس سال مکہ فتح ہوا تھا۔

شیعه مصنف ابن المطهر کا بی تول پہلے بیان کیا جا چکا ہے کہ حضرت معاویہ ان لوگوں میں سے خصے جن کی نبی کریم نے تالیف قلب فر مائی تھی۔ ظاہر ہے کہ مولفۃ القلوب کو آپ نے جنگ حنین کے مال غنیمت میں سے مال عطا کیا تھا۔ غزوہ حنین فتح مکہ کے چندروز بعد وقوع پذیر ہوا۔ اگر معاویہ بمن بھاگ گئے ہوتے ، جبیبا کہ شیعہ مصنف نے لکھا ہے ، تو آپ مؤلفۃ القلوب میں سے نہیں ہو سکتے۔ سیرنا معاویہ فر ماتے ہیں:

## '' میں نے مروہ پہاڑی پر تیر کے پھالے سے نبی کریم کے بال کاٹے۔''**0**

حارث ملک شام میں مصروف جہادر ہے، یہاں تک کہ غزوہ کر موک یا طاعون عمواس میں شہادت پائی۔ جہاد شام میں حارث کے کنبہ میں سے صرف عبدالرحمٰن بن حارث نج رہے، اسی طرح فاختہ بنت عتبہ بن سہیل بن عمر وقرشی عامری کے کنبہ میں سے بھی کوئی نہ بچا تھا۔

جب عبدالرحمٰن اور فاختہ دونوں کو بارگاہ فاروقی میں پیش کیا گیا تو آپ نے فر مایا۔ دونوں کا نکاح کردو کچھ بعید نہیں کہا تو آپ نے بہاں بہت ہی اولا دپیدا ہوئی۔ بعید نہیں کہان کی نسل خوب بھیلے۔ چنانچ تعمیل ارشاد کردی گئی اوران کے بہاں بہت ہی اولا دپیدا ہوئی۔ سیدنا حارث بن ہشام سیادت و قیادت میں ضرب المثل تھے۔ ایک شاعر اپنے حریف کو مخاطب کرتے ہوئے کہتا ہے:

اَظَنَنْتَ اَنَّ اَبَاكَ حِينَ تَسُبُّنِي فِي الْمَجُدِ كَانَ الْحَارِثُ بُنُ هِشَامِ اَوُلْی قُریشٍ بِالْمَكَارِمِ وَالنَّدی فِی الْجَاهِلِیَّةِ كَانَ وَالْإِسُلَامِ فِی الْجَاهِلِیَّةِ كَانَ وَالْإِسُلَامِ

"جب تو مجھ برا بھلا کہتا ہے، تو یوں سمجھتا ہے کہ تیرا باپ حارث بن ہشام کی طرح شریف النسب تھا، حارث جاہلیت واسلام میں اخلاق عالیہ اور سخاوت کے اعتبار سے رئیس قریش تھا۔"

❶ صحیح بخاری، کتاب الحج\_ باب الحلق والتقصیر عند الاحلال (حدیث:۱۷۳۰)،
 صحیح مسلم، کتاب الحج\_ باب جواز تقصیر المعتمر(حدیث:۱۲۶٦)

عالبًا به واقعه نبی کریم مَثَاثِیَّا کے عمرہ جعر انه میں پیش آیا جوذی قعد ۸ ہجری میں وقوع پذیر ہوا تھا۔ 
اقی رہی شیعہ مصنف کی ذکر کردہ بیصدیث کہ ابھی ایک شخص (سیدنا معاویہ) نمودار ہوگا اس
کی موت تارک سنت ہونے کی حالت میں ہوگی۔'

#### پہلا جواب:

اس کا پہلا جواب تو یہ ہے کہ حدیث کی صحت ثابت کیجیے۔ اس لیے کہ اثبات صحت سے پہلے کوئی حدیث قابل احتجاج نہیں ہوسکتی۔

#### دوسراجواب:

یہ ہے کہ بیرحدیث با تفاق محدثین موضوع ہے اور کسی قابل اعتماد کتاب میں مندرج نہیں۔ علاوہ ازیں بیرحدیث بلاسند ہے اور اس سے احتجاج کرنے والے شیعہ مصنف نے بھی اس کی سند بیان نہیں کی۔ شیعہ مصنف کی جہالت کا بین ثبوت ہے کہ اس حدیث کا راوی عبداللہ بن عمر کو گھمرایا ہے ، بھلاسید نا عبداللہ ایسی حدیث کے راوی کیوں کر ہو سکتے ہیں جس میں صحابہ کے معائب و مثالب بیان کیے گئے ہیں ، جب کہ آپ نے بہت ہی احادیث روایت کی ہیں جن میں صحابہ کے مناقب بیان کیے گئے ہیں ، حب کہ آپ نے بہت ہی احادیث روایت کی ہیں جن میں معروف ہے۔ آپ فرماتے ہیں:
سیدنا عبداللہ بن عمر کا بی قول صرف معاویہ کی مدح وستائش میں معروف ہے۔ آپ فرماتے ہیں:

امام شوکانی رئیسٹی نے بھی ' نیل الاوطار' میں امام نو وی کے حوالہ سے بہی لکھا ہے۔ جعر انہ طائف و مکہ کے درمیان ایک چشمہ کا نام ہے۔ بیطائف کی نسبت مکہ سے قریب ترہے، جب نبی کریم علی ہے فائم کے نین اور تھیم سے لوٹے تھے تو آپ نے جعر انہ کے چشمہ پراتر کرمجاہدین میں مال تقسیم کیا۔ فتح مکہ، غز وہ حنین اور تقسیم غزائم کے نینوں مواقع پرسید نامعاویہ نے تھلم کھلا اپنے مشرف باسلام ہونے کا اظہار کیا۔

عافظ ابن عسا کرنے تاریخ دمش ترجمہ معاویہ بن ابی سفیان میں تصریحا لکھا ہے کہ سید نا معاویہ کے حدیبیہ اور عمرة القصا کے درمیان اسلام قبول کر چکے تھے البتہ قریش کے ڈرسے اس کا اظہار نہیں کرتے تھے۔''

واقعہ یہ ہے کہ دین اسلام قریش کے ذبین نوجوانوں کی رگ و پے میں سرایت کر گیا تھا، صرف اتنا فرق ہے کہ جولوگ ججرت مکہ کی قدرت سے بہرہ ورشے وہ مدینہ کارخ کرتے اور مسلمانوں میں جا ملتے تھے،

نوجوان مکہ سے ججرت نہیں کر سکتے تھے وہ مکہ میں اتا مت گزیں رہ کر دعوت اسلام کی کامیا بی کے منتظر رہتے تھے۔سیدنا معاویہ اور ان کے ہم نواا نہی لوگوں میں شامل تھے۔

ریخے سیدنا معاویہ اور ان کے ہم نواا نہی لوگوں میں شامل تھے۔

"میں نے رسول کریم کے بعد معاویہ سے بڑھ کرکوئی رئیس اور برد ہارنہیں دیکھا۔ان سے دریافت کیا گیا، کیا ابو بکر وغم بھی آپ سے بڑھ کرنہ تھے۔؟ سیدنا عبداللہ نے جواباً فرمایا:"ابو بکر وغمران سے افضل تھے۔" امام احمد بن صنبل فرماتے ہیں:"سیدنا معاویہ بڑے کریم وطیم تھے۔"

شیعہ مصنف کا بی قول کہ معاویہ اپنے بیٹے بزید کو لے کرچل دیے اور نبی کریم کا خطبہ نہ سنا۔'

اس ضمن میں واضح ہو کہ نبی کریم کے خطبات مختلف قتم کے ہوا کرتے تھے، آپ جمعہ، عیدین اور جج کے موقع پر خطبہ ارشاد فر مایا کرتے تھے۔ سیدنا معاویہ اور ان کے والد ابوسفیان ویگر مسلمانوں کی طرح بالالتزام آپ کے خطبات میں حاضر ہوا کرتے تھے۔ اب سوال یہ ہے کہ کیا معاویہ ہر خطبہ سے اٹھ جایا کرتے تھے اور سب صحابہ کے لیے موجب اہانت ہے کہ ہمیشہ دو شخص آپ کے خطبہ کے دوران اٹھ کر چلے جایا کریں، نیزیہ کہ اگر وہ دونوں ہر خطبہ میں حاضر ہوا کرتے تھے تو اس سے اٹھ کر چلے جانے کا کیا معنی؟ اس پر مزید ہے کہ سیدنا معاویہ بڑے جلیم و برد بار اور صابر تھے، جسیا کہ آپ کے سِیر وسوانح میں معروف ہے۔ مقام جیرت ہے کہ وہ اس صب لوگوں کے برد واملم کے باوصف نبی کریم سے نفرت کرتے تھے حالانکہ آپ دین و دنیا میں سب لوگوں کے سردار تھے اور امیر معاویہ ہر بات میں آپ کے ختاج بھی تھے۔

یہ امر موجب جیرت ہے کہ وہ اس وقت نبی کریم کی گفتگوسننا بھی گوارا نہ کرتے تھے حالانکہ جب تاج وتخت سے بہرہ ور ہوئے تو لوگ رو بروان کو برا بھلا کہتے اور وہ خاموثی سے سنا کرتے تھے اور پھر جیرت بالائے جیرت اس بات پر ہے کہ ایسے تخص کو آپ کا تب وحی بھی مقرر فرماتے ہیں۔
اور پھر جیرت بالائے جیرت اس بات پر ہے کہ ایسے تخص کو آپ کا تب وحی بھی مقرر فرماتے ہیں۔
شیعہ مصنف کا یہ قول کہ'' معاویہ نے اپنے بیٹے بزید کا ہاتھ پکڑا اور باہر چل دیا''صرت کے کذب ہے کیوں کہ سیدنا معاویہ کا بیٹا بزید جو آپ کے بعد تاج و تخت کا وارث بنا اور جس کے عہد میں سانحہ کر بلا پیش آیا اس وقت پیدا نہیں ہوا تھا۔ بلکہ اس کی ولا دت عثمانی خلافت میں ہوئی ۔ عہد رسالت میں معاویہ کے ہاں کوئی بچہ پیدا نہیں ہوا تھا۔

حافظ ابوالفضل ابن ناصر لكصته بين:

'' سیرنا معاویه ولانتی نے عہدرسالت میں رشتہ طلب کیا تھا مگرمفلس ہونے کی بنا پران کی

<sup>■</sup> اسد الغابة(٥/١٢٢\_٢٢٢)، البداية والنهاية(٨/٥٣١)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبوية النبويه النبوي

یہ آرزو بر نہ آئی۔ آپ کی شادی خلافت فاروقی میں ہوئی اور بزید سیرنا عثان کی خلافت میں 21 ہجری میں پیدا ہوا۔''

#### تىسراجواب:

مذکورہ حدیث کا تیسرا جواب ہے ہے کہ معارضہ کے طور پر ہم اس حدیث جیسی موضوعات بیان کر سکتے ہیں جن سے سیدنا معاویہ کی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ مشہور محدث ابوالفرج ابن الجوزی اپنی کتاب'' الموضوعات' میں لکھتے ہیں:

'' بعض مدعیان سنت نے شیعہ کو چڑا نے کے لیے سیدنا معاویہ کی فضیلت ثابت کرنے کے لیے سیدنا معاویہ کی فضیلت ثابت کرنے کے لیے حدیثیں وضع کی ہیں۔ دوسری طرف روافض نے ان کی فدمت میں حدیثیں وضع کیں۔فریقین نے سخت غلطی کا ارتکاب کیا ہے۔

📭 سیدنا معاویہ را النی کی سیرت وسوانح میں متوسط راستہ وہ ہے جو قبل ازیں آپ کے حالات میں روشنی ڈالتے ہوئے ہم نے اختیار کیا۔ نبی کریم مُلَّاتِيْمُ نے قباء کے مقام پر جوخواب دیکھا اورجس کا ذکر قرآن کریم کے بعد سیجے ترین کتاب یعنی بخاری ومسلم میں موجود ہے وہ بھی اسی شمن میں شامل ہے۔اس خواب کی تعبیر عملی طور پراس وفت ظہور پذیر ہوئی جب سیدنا انس کی خالہ فتح قبرص کے موقع پر سیدنا معاویہ ڈلٹٹؤ کے بحری بیڑے میں شامل ہو کر جہاد کے لیے گئیں اور ان کی موت اسی جگہ واقع ہوئی۔ (صحیح بخارى، كتاب الاستئذان. باب من زار قوما فقال عندهم (حديث:٦٢٨٢) ،صحيح مسلم، كتاب الامارة، باب فضل الغزو في البحر (حديث:١٩١٢) بير معاوي جيس ولي، صالح اور مجامد فی سبیل الله کا اوّلین وصف ہے۔ آخری تعریف وہ ہے جوامام احمد نے اپنی تصنیف'' كتاب الزمد ميں اس امام مظلوم (سيرنا معاويه) كے زمد وتقوى كے واقعات بيان كرتے ہوئے فرمائی۔ہم نے اس ضمن میں مشہور ومعتبر مصا در و ما خذ کے حوالہ سے جو کچھ ککھا ہے اس سے صاف عیاں ہے کہ خلفاء راشدین کے بعد مسلم سلاطین و خلفاء میں سیدنا معاویہ کا کوئی ہم سرپیدانہیں ہوا۔ بنا بریں ان کی شان میں ایسی موضوعات گھڑنے کی قطعاً ضرورت نہیں جن کی جانب محدث شہیر ابن الجوزی نے اشارہ کیا ہے۔اسی طرح متعصب روافض کی من گھڑت روایات سے بھی ان کی شان میں کچھ کمی واقع نہیں ہوتی۔مثلاً زیر تبصرہ حدیث جس کوروافض نے سیدنا عبداللہ بنعمر کی طرف منسوب کیا ہے اور جس کود کیچکر باانصاف شیعہ بھی مارے شرم کے یانی یانی ہوئے جاتے ہیں۔



# سیدناعلی کے خلاف جنگ آ زمائی کے باوجودسیدنامعاویہ خارج از اسلام نہیں ہوسکتے

سیدناعلی کے خلاف سیدنا معاویہ کی جنگ آز مائی ایسے امور کی بنا پڑھی جن کی وجہ سے سیدنا معاویہ خارج از اسلام نہیں ہو سکتے۔ یہ دوسری بات ہے کہ بخاری ومسلم کی روایت کی بنا پر سیدناعلی ڈٹاٹنڈ اقر ب الی الحق تھے۔ آیفر ماتے ہیں کہ:

'' جب مسلمانوں میں فرقہ بندی کا ظہور ہوگا تو ایک فریق خروج کرےگا اور دوسرا فریق اس سے جنگ آ زما ہوگا۔ یہ جماعت اقرب الی الحق ہوگی۔' ● خروج کرنے والے وہی لوگ تھے جو جنگ نہروان میں سیدناعلی کے خلاف صف آ را ہوئے۔اس حدیث سے عیاں ہوتا ہے کہ سیدناعلی کی جماعت سیدنا معاویہ کے گروہ کی نسبت اقرب الی الحق تھی۔ صحیح بخاری میں سرور کا کنات مُل اللہ تعالی اس کے ذریعے مسلمانوں کی دوعظیم جماعتوں کے '' میرا یہ بیٹا سردار ہے، اللہ تعالی اس کے ذریعے مسلمانوں کی دوعظیم جماعتوں کے مابین مصالحت کرائے گا۔' ●

ندکورۃ الصدر حدیث میں نبی کریم نے مصالحت کرانے کی بنا پرسیدناحسن کی مدح فر مائی اور دونوں جماعتوں کومومن قرار دیا۔اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ قابل ستائش فعل سلح کرانا ہے نہ کہ جنگ آز ما ہونا۔ نبی کریم مَثَاثِیْمِ نے فر مایا:

''ایک فتنه بیا ہوگا اس میں بیٹھر ہنے والا کھڑا ہونے والے سے بہتر ہوگا۔''

<sup>■</sup> صحیح مسلم۔ کتاب الزکاۃ۔ باب ذکر الخوارج و صفاتهم (حدیث: ۱۰۲۵/۱۵۳)

صحیح بخاری، کتاب الصلح، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم للحسن بن علی رضی
 الله عنهما (حدیث: ۲۷۰٤)

❸ صحیح بخاری، کتاب الفتن، باب تکون فتنة القاعد فیها خیر من القائم، (حدیث: ۲۸۸۱)، صحیح مسلم کتاب الفتن باب نزول الفتن کمواقع القطر (حدیث: ۲۸۸٦)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النب

آپ نے مزید فرمایا۔

'' عنقریب مومن کا سب سے بہتر مال بکریاں ہوگا، جن کو لے کروہ پہاڑوں کی چوٹیوں اور بارش والی جگہوں پر چلا جائے گا اور اس طرح اپنے دین کوفتنوں کی زدسے بچالے گا۔'•

جن صحابہ نے فتنہ سے احتر از واجتناب کی حدیث روایت کی ہے مثلاً سعد بن ابی و قاص ہو و محمد بن مسلمہ اور اسامہ ہوئی نظر انھوں نے جنگ میں سیدناعلی و معاویہ میں سے سی کا بھی ساتھ نہیں دیا تھا۔ مزید براں جن لوگوں نے محاصرہ کر کے سیدنا عثمان کو شہید کیا ان لوگوں کی نسبت ظالم ترہیں جو سیدنا علی کے خلاف نبرد آز ما ہوئے۔ حالانکہ شیعہ قاتلین عثمان کی مدح کرتے کو اور ان کے فعل شنیع پر خوشی کا اظہار کرتے ہیں۔ اگر شیعہ کہیں کہ سیدنا عثمان سے چندا یسے فعل سرز د ہوئے جو کہ آپ کے شایان شان نہ تھے۔ ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ سیدنا علی سے بھی ایسے نازیبا افعال صادر ہوئے تھے جن کی وجہ سے بعض صحابہ ان کی بیعت میں دریہ سے شریک ہوئے۔ آخر کار اللہ تعالی صادر ہوئے تھے جن کی وجہ سے بعض صحابہ ان کی بیعت میں دریہ سے شریک ہوئے۔ آخر کار اللہ تعالی

<sup>•</sup> صحیح بخاری ـ کتاب الایمان ـ باب من الدین الفرار من الفتن (حدیث: ۱۹)

عصحیح مسلم کتاب الزهد باب (۱)، (حدیث: ۲۹۶۵)

**<sup>3</sup>** سنن ابن ماجة - كتاب الفتن ، باب التثبت في الفتنة ، (حديث: ٣٩ ٦٢)

<sup>•</sup> ا ۷۱۱)، موقوفا علیه

و افض قاتلین عثمان کے مداح ہیں اور ان سے اظہار خوشنو دی کرتے ہیں ، حالا نکہ سیدناعلی ان پرلعنت سیجتے اور ان کے فعل پر راضی ہونے والے کو بھی ملعون قر ار دیتے تھے۔ جن لوگوں پر سیدناعلی لعنت سیجتے ہوں کیا وہ آپ کے شیعہ ہو سکتے ہیں ؟ دراصل بیلوگ فتنہ پر دازی میں پیش پیش ہیں۔

تاتلین عثمان کے اعتراضات اور ان کے جوابات کے لیے دیکھئے:'' العواصم من القواصم: ۲۱ تا ۱۴۱، یہ صفحات نا در تحقیقات پر مشتمل ہیں۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النب

نے سیدنا عثمان وعلی دونوں سے اظہار خوشنو دی فرمایا۔

مزید بران سیرناعلی نے سیرنا معاویہ کومعزول کرنے میں بڑی عجلت سے کام لیا۔ حالانکہ آپ کو والی مقرر کرنے میں کوئی حرج نہ تھا۔ خصوصاً جب کہ رعایا بھی آپ کو چا ہتی تھی۔ نیز یہ کہ سیدناعلی نے ایسے لوگوں کو حاکم مقرر کیا۔ جو سیدنا معاویہ سے مرتبہ میں فروتر تھے۔ مثلاً زیاد بن آپئے۔ سرکار دو عالم منگا ایکنی سے افضل تھے، تا ہم آپ نے نجران کے علاقہ پر ابوسفیان کو عامل بنا کر بھیجا۔

جب آپ نے وفات پائی ابوسفیان اس وقت بھی امیر نجران تھے۔ آپ کے بہت سے امراء اموی خاندان سے تعلق رکھتے تھے۔ مثلاً آپ نے عتاب بن آسید کو مکہ کا حاکم مقرر کیا۔ اس طرح خالد بن سعید بن عاص اور ابان بن سعید بن عاص کو بھی عامل مقرر کیا، سیدنا معاویہ ڈاٹنی سیدنا فاروق ڈلٹی کے حکم سے والی قرار پائے۔ آپ کی زندگی دین داری وسیاست رانی دونوں اعتبار سے فاروق ڈلٹی احاد بیٹ صحیحہ میں وارد ہوا ہے کہ نبی مُناٹی اللہ اللہ فاریا:

'' تمہارے بہترین خلفاء وہ ہیں جن سے تم محبت کرتے ہواور جو تم سے محبت کرتے ہواں ہوتم سے محبت کرتے ہوں ۔ تم ان کے لیے دعا کرواور وہ تمصیں دعا دیں۔ بدترین حکام وہ ہیں جن سے تم بغض رکھتے ہوں ۔ تم ان پرلعنت بھیجو اور وہ تم پرلعنت بھیجوں ۔ ثم ان پرلعنت بھیجوں وہ تم پرلعنت بھیجوں ۔ ' ع

صحابہ کا قول ہے کہ سیدنا معاویہ طالعی اس حدیث کا مصداق تھاس لیے کہ رعیت آپ کو چاہتی تھا اور آپ رعیت کو چاہتی تھے آپ ان کے لیے دعا کرتے تھے اور انھوں نے آپ کے لیے دعا کی۔ آپ کے لیے دعا کی۔

حدیث سے ثابت ہے کہ نبی کریم مُلَّالَّيْمِ نے فرمایا:

''میری امت کا ایک گروہ ہمیشہ حق پر رہے گا اور کوئی مخالف ان کوضرر پہنچا سکے گا اور نہ رسوا کر سکے گا۔''®

<sup>•</sup> سنن نسائی، کتاب الاذان، باب کیف الاذان (حدیث: ۱۳۳)، سنن ابن ماجة (۷۰۸، ۲۱۸۹)

<sup>2</sup> صحيح مسلم، كتاب الامارة، باب خيار الائمة و شرارهم (حديث: ١٨٥٥)

<sup>3</sup> صحیح بخاری، کتاب المناقب، باب(۲۸)، (حدیث: ۳۶۱)، صحیح مسلم \_ کتاب الامارة ، باب قوله صلی الله علیه و سلم " لا تزال طائفة من امتی (حدیث: ۱۰۳۷/۱۷٤)

ما لک بن یُخامر فرماتے ہیں کہ: میں نے سیدنا معافر رہائی ہے۔ سنا آپ فرماتے تھے کہ اس سے اہل شام مراد ہیں۔

صحابہ کا خیال ہے کہ اس سے شامی لوگ مراد ہیں جوسیدنا معاویہ والٹیُّۂ کی فوج میں تھے۔ صحیح مسلم میں نبی کریم مَثَالِیَّا مِی سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا:

''اہل مغرب ہمیشہ غالب رہیں گے، یہاں تک کہ قیامت بیا ہو جائے گی۔'' امام احمد بن حنبل رشراللہ فرماتے ہیں:

''اہل مغرب سے اہل شام مراد ہیں۔''

ہم نے دوسری جگہاس پر مکمل گفتگو کی ہے، یہ نص عسکرِ معاویہ کوشامل ہے۔

صحابہ کا قول ہے کہ سیدنا معاویہ، سیدناعلی کے بہت سے مقرر کردہ امراء سے افضل تھے۔ لہذا ان کومعزول کرکے ان سے فروتر درجہ کے لوگوں کو جائم مقرر کرنے میں کوئی مصلحت مضمرنہ تھی۔ اگر سیدناعلی، امیر معاویہ کو بدستوروالی شام رہنے دیتے تو امت فتنہ پردازی اور خونریزی سے محفوظ رہتی۔ اگر اس کا عذریہ بیان کیا جائے کہ سیدناعلی نے اجتہاد کی بنا پر ایسا کیا تھا تو ہم کہہ سکتے ہیں کہ سیدنا عثمان سے بھی جوامور صادر ہوئے وہ ان کے اجتہاد یو بینی ہیں۔

مزید برال بید کیا اجتهاد ہے کہ بعض لوگوں کو ولایت وامارت پر فائز کیا جائے اور بعض کو محروم رکھا جائے اور اس کے پہلو بہ پہلوامت میں خون ریزی کا باب اس حد تک مفتوح ہوجائے کہ مسلمان ذلیل وخوار ہوجائیں اور کفار کو نیچا دکھانے کے قابل نہ رہیں بلکہ کفار میں مسلمانوں پر حملہ آور ہونے کی جسارت پیدا ہوجائے۔

اس بات میں شک وشبہ کی کوئی گنجائش نہیں کہ اگر علی و معاویہ کے مابین جنگ صفین پیش نہ آتی۔ <sup>3</sup> اور دونوں حضرات اپنے اپنے علاقہ پر قابض رہتے تو امت لڑائی کے فتنہ سے نیج جاتی اس

<sup>•</sup> صحیح بخاری، حدیث (۳۶٤)

<sup>2</sup> صحيح مسلم\_ كتاب الامارة ، باب قوله صلى الله عليه سلم" لا تزال طائفة من امتى ...... (حديث: ١٩٢٥)

سیدنا معاویہ ڈاٹٹؤ نے دین اسلام کے تحفظ و بقاءاور اسلامی سلطنت کی سرحدوں کی حفاظت ونگہداشت میں جس حد تک اہتمام کیا تھا، اس کی ادنیٰ مثال یہ ہے کہ جب آپ میدان صفین میں سیدنا علی کے

لیے کہ لڑائی سے بڑے دوررس نتائے برآ مدہوئے اور امت تفرقہ بازی کی بنا پرایک امام پرجمع نہ ہو
سکی۔خون ریزی کا سلسلہ تا دیر جاری رہا اور بغض وعداوت کے جذبات زور پکڑ گئے اور سیدنا علی کا
گروہ جوا قرب الی الحق تھا کمزور ہو کرصلح کا مطالبہ کرنے پر مجبور ہوا۔ ظاہر ہے کہ جس فعل کی مصلحت
اس کے فساد پر غالب ہو، اس کا وجود پذیر ہونا اس کے نہ ہونے کی نسبت زیادہ خیر وبرکت کا موجب
ہوتا ہے۔موضوع زیر بحث میں بھی لڑائی سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوا۔ بلکہ لڑائی نہ ہونے کے فوائدو
مصالح کہیں بڑھ کر تھے۔سیدنا علی کی فوج کثرت تعداد اور قوت و شوکت کے لحاظ سے برتر تھی۔اور
سیدنا معاویہ ان سے مصالحت کرنے کے لیے تیار تھے۔جس اجتہاد سے اس قدر تباہ کن نتائج ظہور
پذیر ہوں ، اگر سیدنا علی کو اس میں بے گناہ تصور کیا جائے تو سیدنا عثان اپنے اجتہاد میں بالا ولی عفو و
درگزر کے مستحق ہوں گے۔

سیرنا معاویه کے اعوان وانصار کہتے تھے:

''لڑائی کا آغاز کرنے والے سیدناعلی ہیں، ہم صرف مدافعت کر رہے ہیں اور ہم نے سیدناعلی پرظلم و تعدی کا ارتکاب نہیں کیا۔''

اگرسیدنا معاویه کے رفقاء سے یوں کہا جاتا:

''سیدناعلی واجب الاطاعت امام ہیں اوران کی بیعت آپ کے لیے ناگزیر ہے، کیوں کہ بیعت نہ کرنے سے مسلمانوں میں تفرقہ بازی پیدا ہوتی ہے۔''

تو وہ اس کے جواب میں کہہ سکتے تھے۔

'' ہمیں سیدناعلی کا واجب الا طاعت امام ہوناکسی دلیل سے معلوم نہیں اور ہمیں نبی کریم سے ایسی کوئی نص موصول نہیں ہوئی۔''

خلاف صف آراء تھے اور آپ کومعلوم ہوا کہ قیصر روم ایک عظیم لشکر کے ساتھ اسلامی سلطنت پرحملہ آور ہونا چاہتا ہے تو آپ نے اس کوان الفاظ پرمشتمل ایک خط لکھا:

'' الله كى قسم! اگر تو اس حركت سے باز آ كروا پس اپنے وطن نه لوٹا تو ميں اپنے چپا زاد بھائى (سيدناعلی ) سے سلح كرلوں گا اور ہم دونوں تھے تيرے ملك سے نكال كردم ليس گے اور الله كى زمين كو تچھ پر تنگ كرديں گے۔''

شاہ روم پیخط پڑھ کرڈر گیا اوراینے ارادہ سے بازر ہا۔

ظاہر ہے کہ اصحاب معاویہ کا بیر عقول ہے اس لیے کہ شیعہ امامیہ جس نص جلی کا دعویٰ کرتے ہیں ،اگر اسے حق بھی فرض کر لیا جائے ۔ ● (حالانکہ وہ باطل ہے ) تو وہ قابل سلیم نہیں ،اس لیے کہ یہ نص خلفاء ثلاثہ کے عہد خلافت میں پوشیدہ رکھی گئی تھی۔ بنا ہریں اصحاب معاویہ اس سے کیوں کر آگاہ ہو سکتے تھے۔ یہ مفروضہ اس صورت میں ہے جب نص مذکور حق ہو مگر وہ حق نہیں بلکہ باطل ہے۔ شیعہ مصنف کا بی قول کہ'' سیدنا معاویہ نے صحابہ کی ایک کثیر جماعت کو موت کے گھاٹ اتار دیا۔''

اس کا جواب میہ ہے کہ مقتولین کسی ایک جماعت میں محدود نہ تھے بلکہ ہر فریق نے فریق مخالف کے اعوان وانصار کونل کیا۔ حقیقت میہ ہے کہ فریقین میں سے جو جنگ آز مالوگ تھے وہ سید ناعلی و معاویہ میں سے کسی کے بھی اطاعت کیش نہ تھے علی و معاویہ دونوں مصالحت چاہتے تھے۔ اور خون ریزی سے بیزار تھے، مگر دونوں کے رفقاء میہ بات تسلیم کرنے کے لیے تیار نہ تھے۔ یہ قاعدہ کی بات ہے کہ فتنہ کی آگ جب ایک مرتبہ مشتعل ہو جاتی ہے تو دانش مندوں کے بچھائے بھی فرونہیں ہوتی۔ فریقین میں اشتر نحعی۔ ہاشم بن عتبہ المرقال، عبدالرحمٰن کی بین

اہل سنت کے نزدیک وہ نص باطل ہے۔ اس لیے کہ اگر ایسی کوئی نص موجود ہوتی تو اصحاب ثلاثہ کی دین داری، اخلاق ومرقت اور حکومت وسلطنت سے بیزاری کی بنا پر توقع کی جاتی تھی کہ سب سے پہلے وہ اس نص بڑمل کرتے۔

ہ ہاشم بن عتبہ المرقال سیدنا سعد بن ابی وقاص والنوائی کا بھتیجا تھا۔ اس نے اپنے بچپا کے ساتھ جنگ قادسیہ میں حاضر ہوکر بہادری کے جو ہر دکھائے تھے۔ سیدنا سعد نے جولشکر جلولاء کے مقام پریز دگر دشاہ ایران سے لڑنے کے لیے بھیجا تھا۔ ہاشم اس کے سیہ سالار تھے، جنگ صفین میں ہاشم نے سیدنا علی کا ساتھ دیا، بیآ یہ کی فوج کے علم بردار تھے۔ یہ جنگ صفین میں مارے گئے۔

ایک قدیم مورخ سیف بن عمر تمیمی جس سے مورخ طبری بھی استفادہ کر چکے ہیں، لکھتا ہے:

''عبد الرحمٰن بن خالد بن ولید اپنے والد کے ساتھ فقو حات شام میں شریک تھے۔ یہ اس وقت بالکل نوعمر تھے۔ ابن سعد نے ان کو تا بعین مدینہ کے طبقہ اوّل میں شار کیا ہے۔ سیدنا معاویہ کی امارت کے زمانہ میں مسلمانوں نے رومیوں سے جو جنگیں لڑیں، یہ ان میں سپہ سالار ہوا کرتے تھے، یہاں تک کہ ابوایوب انصاری جیسے مقتدر صحابہ آپ کے زیر قیادت شریک جہاد ہوئے۔ عبد الرحمٰن اس وقت عنفوان شباب میں تھے۔ سیدنا ابوایوب انصاری شائی روایت

کرتے ہیں کہ عبدالرحمٰن نے چار عجمی کا فرقید کیے اور حکم دیا کہ انھیں تیروں سے تل کیا جائے، جب سیدنا ابوابوب کو پتہ چلا تو انھوں نے اس سے منع فرمایا اور کہا نبی کریم منگائی آئی نے کسی کو باندھ کرفتل کرنے سے منع فرمایا ہے۔ عبدالرحمٰن نے اس گناہ کی پاواش میں چار غلام آزاد کیے۔ (سنن ابی داؤ د۔ کتاب الجہاد۔ باب فی قتل الاسیر بالنبل (حدیث: کیے۔ (سنن ابی داؤ د۔ کتاب الجہاد۔ باب فی قتل الاسیر بالنبل (حدیث: ۲۶۸۷)، و سندہ ضعیف اس کی سند میں بکیر بن اللاشج راوی مجمول الحال ہے۔

خلافت عثانی میں سیدنا معاویہ نے عبدالرحمٰن کو ملک شام کی شالی جانب جمص سے لے کر جزیرہ ابن عمر تک کا حاکم مقرر کیا تھا۔ آپ نے ایک بیدار مغز اور جرائت مند حاکم کی طرح اپنے فرائض منصی ادا کیے۔ خلافت عثانی میں جب فتنہ پردازوں نے کوفہ میں شرائگیزی کا آغاز کیا تو سیدنا عثان نے ان کومعاویہ کی خدمت میں جیجنے کا حکم صادر فر مایا۔ سیدنا معاویہ نے اپنے حکم وادب کے ذریعہ ان کی اصلاح کرنا چاہی مگروہ حکم وادب کی لغت سے واقف ہی نہ تھے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ سیدنا معاویہ نے ان کوعبدالرحمٰن بن خالد کے پاس بھیجا۔ عبدالرحمٰن نے ان کومتنبہ کرتے ہوئے جو کچھ کہا اس میں یہ الفاظ بھی شامل تھے:

ماروہ حکم وادب کی لغت سے واقف ہی نہ نہ تھے۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ سیدنا معاویہ نے ان کوعبدالرحمٰن بن خالد کے پاس بھیجا۔ عبدالرحمٰن نے ان کومتنبہ کرتے ہوئے جو کچھ کہا اس میں یہ الفاظ بھی شامل تھے:

ماروہ حکم وادب کی لغت سے واقف ہی میں کمی نہیں آئی۔ اللہ عبدالرحمٰن کونا کارہ کردے، اگر ادب سکھا کروہ محصی فرماں بردار نہ بنائے۔ اے ان لوگوں کے گروہ جن کے متعلق مجھے یہ بھی معلوم نہیں کہ عرب ہیں یا تجم ۔ سمیس واضح ہو کہ میں اس خالد بن ولید کا بیٹا ہوں جو بڑی معلوم نہیں کہ عرب ہیں یا تجم ۔ شمیس واضح ہو کہ میں اس خالد بن ولید کا بیٹا ہوں جو بڑی مشکلات سے دوچار ہوئے۔ جنھوں نے فتندار تدادگی آگوؤ و کیا۔ اے صعصعہ بن ذال اگر میں مشکلات سے دوچار ہوئے۔ جنھوں نے فتندار تدادگی آگوؤ و کیا۔ اے صعصعہ بن ذال اگر میں مشکلات سے دوچار ہوئے۔ جنھوں نے فتندار تدادگی آگوؤ و کیا۔ اے صعصعہ بن ذال اگر میں مشکلات سے دوچار کہا نے طہری: ہیں ای کو ٹری اور پھر مجھے دودھ پلایا تو میں مشکلات کو ٹری اور پھر مجھے دودھ پلایا تو میں مسلم کی ہوئی کی کو ٹری اور پھر مجھے دودھ پلایا تو میں مسلم کی کو ٹری کی دورہ کی تو ٹری اور پھر مجھے دودھ پلایا تو میں مسلم کی ہوئی دورہ کی ایک کو ٹری اور پھر مجھے دودھ پلایا تو میں مسلم کی کو ٹری دورہ کی تاک تو ٹری اور پھر مجھے دودھ پلایا تو میں میں کیا کو ٹری کیا کیا کو ٹری کو ٹری کرو ٹری کیا کو ٹری کو ٹری کیا کو ٹری کو

عبدالرحمٰن بن خالد کہا کرتے تھے:''جس کی خیر سے اصلاح ممکن نہ ہوا سے شرکے ذریعے ٹھیک کر سکتے ہیں۔'' بیس کرسب شریر عبدالرحمٰن سے کہنے لگے:

''ہم بارگاہ ایز دی میں توبہ کرتے ہیں، ہمیں معاف فرمایئے اللہ تعالیٰ آپ کو معاف کرے۔'' (طبری: ۸۸\_۸۸)

مگران کی بیتو بہ مخلصانہ نہ تھی۔ رہا ہوکرانھوں نے جج کرنے کے بہانے سے امیر المونین عثمان ڈاٹٹؤ کے خلاف بغاوت کردی۔ عبد الرحمٰن بن خالد جنگ صفین میں سیدنا معاویہ کے ہم راہ تھے، جبیبا کہ شخ الاسلام ابن تیمیہ ڈٹرلٹئے نے بیان کیا ہے۔

خالد بن ولید اور ابوالاعور السُّلَمِی شیم جیسے لوگ تھے جو جنگ کی آگ کوفر ونہیں ہونے دیتے تھے۔

پچھ لوگ سیدنا عثمان کی شدید جمایت کرتے تھے اور پچھ ان کے خلاف تھے، دوسری طرف حامیان علی تھے اور پچھ لوگ ان سے اختلاف رکھتے تھے۔ علاوہ ازیں جولوگ سیدنا معاویہ کے حامی تھے، وہ ذات معاویہ کے علاوہ دیگر اسباب ومحرکات کی بنا پرشریک جنگ ہوئے تھے۔ جنگ، فتنہ اور قال جاہلیت کی طرح ایک ہی قتم کے مقاصد واعتقادات کے تحت وقوع پذیر نہیں ہوتا بلکہ اس کے مقاصد مختلف ہوا کرتے ہیں، امام زہری فرماتے ہیں:

جب فتنه بیا ہوا تو اصحاب رسول کی تعداد کچھ کم نہ تھی۔جمع صحابہ نے اس بات پراجماع کرلیا تھا کہ جس خون ، مال یا عفت وعصمت کو بنا برتاویل حلال کیا گیا ہو وہ مدر (جس پر نثرعی سزا نہ دی جائے )ہے۔

جہاں تک لعنت کا تعلق ہے، فریقین دعا میں ایک دوسرے پرلعنت کرتے تھے،کسی کے خلاف جنگ آزما ہونا اس پرلعنت بھیجنے سے بھی عظیم تر ہے۔لعنت بھیجنے کافعل خواہ گناہ ہویا تھیجے وغلط اجتہا دپر

ابواعور کااصلی نام عمر بن صفوان ذکوانی ہے۔ ذکوان بنی سُلیم کے ایک قبیلہ کا نام ہے۔ بیصحابی ہیں غزوہ کنین کے بعد اسلام لائے۔

محربن حبيب لكصة بين:

"سیدنا عمر فاروق و الله نیخ نے مختلف دیار و امصار کے امراء کولکھا تھا کہ ہر علاقہ میں سے ایک صالح ترین مخص آپ کی خدمت میں بھیجا جائے۔ چنانچہ بھر ہ، کوفہ اور شام ومصر سے چار آ دمی آپ کے یہاں بھیج گئے۔ اتفاق کی بات ہے کہ بیہ چاروں قبیلہ بنی سلیم سے تعلق رکھتے تھے اور ان میں سے ایک ابواعور سکمی تھے۔ امام مصر سیدنالیث بن سعد فرماتے ہیں۔ "جب ۲۲ ھیں عمور بیہ کی جنگ ہوئی تو اس میں مصری فوج کے امیر وہب بن عمیر جمحی تھے۔ واس میں مصری فوج کے امیر وہب بن عمیر جمحی تھے۔ واس میں مصری فوج کے امیر وہب بن عمیر محمی تھے۔ "

ابوزرعها بني تاريخ دمشق مين لكھتے ہيں:

''۲۲ ه میں ابواعور سلمی نے قبرص کی جنگ میں شرکت کی تھی۔''

جنگ صفین میں ابواعور سیدنا معاویہ ڈٹاٹئؤ کے لشکر میں تھے اور بہت بڑے قائد خیال کیے جاتے تھے۔ ان کی شجاعت کا اندازہ اس سے لگایا جا سکتا ہے کہ ابوا عور نے بیں مجھ کر اشتر نخعی کا مقابلہ کرنے سے انکار کر دیا تھا کہ وہ ان کا حریف نہیں ہوسکتا۔ مبنی ہو، اللہ کی مغفرت کا حصول بنا برتو بہ گنا ہوں کا از الہ کرنے والے اعمال صالحہ اور گنا ہوں کا کفارہ بننے والے حوادث و آلام کی وجہ سے ممکن ہے۔

## كيا سيدنا معاويه خالفيُّ نه سيدناحسن خالفيُّ كوز هر كهلايا تفا:

شيعهمصنف لكهتاب:

''معاویہ نے حسن کوز ہر کھلایا تھا۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ یہ بات کہی جاتی ہے گھ مگر دلیل و بر ہان سے ثابت نہیں ہوتی ، یہ بھی کہا جاتا ہے کہ سیدنا حسن کی بیوی نے آپ کو زہر کھلایا تھا۔ چونکہ سیدنا حسن کثر ت سے طلاق دیا کرتے تھے اس لیے ممکن ہے کہ ان کی بیوی نے کسی مقصد کے لیے آپ کو زہر کھلایا ہو۔ واللہ اعلم ایک قول یہ بھی ہے کہ اس عورت کے والدا شعث بن قیس نے سیدنا حسن کو زہر کھلانے کا حکم دیا تھا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ وہ اندرونی طور پر سیدنا علی وحسن سے منحرف ہوگیا تھا۔ اس کے ساتھ یہ بھی کہا جاتا ہے کہ سیدنا معاویہ نے اس کے والد کو اس بات پر مامور کیا تھا۔ یہ طن محض ہے جس کا کوئی ثبوت جاتا ہے کہ سیدنا معاویہ نے اس کے والد کو اس بات پر مامور کیا تھا۔ یہ طن محض ہے جس کا کوئی ثبوت

<sup>•</sup> يه حديث ابوسعيد خدرى ثالثاني ني روايت كى هـ (و يكفي العواصم من القواصم: ٣٦ تا ٣٤ فصل الله الصحاب رسول الله عدول" اورصحيح بخارى كتاب فضائل اصحاب النبي صلى الله عليه وسلم، باب قول النبي صلى الله عليه وسلم، لو كنت متخذاً خليلاً (حديث:٣٦٧٣)، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب تحريم سب الصحابة رضى الله عنهم صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب تحريم سب الصحابة رضى الله عنهم حديث: ٢٥٤١)

<sup>2</sup> پیشیعہ کا قول ہے، جو بلا دلیل وثبوت سیدنا معاویہ پراتہام طرازی کرتے رہتے ہیں یا وہ لوگ اس کے قائل ہیں جوشیعہ کے دام فریب میں آ کران کے جھوٹے اقوال سے متاثر ہوجاتے ہیں۔

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

نہیں۔ نبی کریم مَثَالِیّا مِ نے فرمایا:

"اِتَّاكُمُ وَالظَّنَّ فَانَّ الظَّنَّ اَكُذَبُ الْحَدِيثِ" (اِتَّاكُمُ وَالظَّنَّ اَكُذَبُ الْحَدِيثِ" (التَّانُ الْحَدِيثِ" بَرَّ مَا فَى سِهِ بَحِو، كيول كه بير بر مي جهو في بات ہے۔'

خلاصہ بیر کہ باتفاق مسلمین شرعاً ایسی بلا دلیل بات کوتسلیم نہیں کیا جاسکتا اور نہ اس پرکسی کی مدح یا نہر مت کا ترتب درست ہے، مزید برآں اشعث کی وفات ۴۰ ھیا انہ ھیں ہوئی۔ یہی وجہ ہے کہ عام الجماعہ یعنی انہ ھیں سیدناعلی وحسن کے مابین جومصالحت ہوئی تھی ،اس میں اشعث کا نام ذکر نہیں کیا جاتا۔اگر اشعث زندہ ہوتا تو اس کا ذکر ناگزیرتھا۔ جب اشعث کی وفات سیدناحسن کی وفات سے دس سال پہلے ہوگئ تھی تو وہ اپنی بیٹی کو زہر خورانی کا حکم کیوں کر دے سکتا ہے؟

جہاں تک یزید کا تعلق ہے با تفاق اہل نقل اس نے سیدنا حسین کوتل کرنے کا تھم نہیں دیا تھا البتہ اس نے ابن زیاد کو لکھا تھا کہ سیدنا حسین کوعراق ● میں داخل ہونے سے روکے۔سیدنا حسین کا خیال

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الادب\_ باب ما ینهی عن التحاسد والتدابر، (حدیث: ۲۰٦٤)،
 صحیح مسلم، کتاب البر والصلة\_ باب تحریم الظن والتحسس (حدیث: ۲۵۳۳)

ساک فطری بات ہے کہ جو تخص کسی تاج و تخت سے اس کی حکومت چھنے کی کوشش کرے گاتو وہ اس کی مدافعت کا کوئی دقیقہ فر وگز اشت نہیں کرے گا۔ یہی وجہ ہے کہ ؤلا قاو دُگا م کے خلاف نبرد آزما ہوکر ان کی حکومت چھنینا شرعاً ممنوع قرار دیا گیا ہے۔ کوفہ کے رہنے والے شیعان حسین نے آپ کو جو خطوط تحریر کیے تھے ان کی بنا پر آپ کا خیال تھا کہ کسی شورو ہنگامہ کے بغیر عراق میں آپ کی حکومت قائم ہو جائے گی۔ البتہ آپ کے احباب واعوان ہصا حب عقل ودانش، اقارب اور جولوگ ایسے مواقع پر اسلام کے طریق کارسے آگاہ تھے بخوبی جانتے تھے کہ کوفہ کے شیعان حسین جھوٹے ہیں وہ آپ کو بروقت کے طریق کارسے آگاہ تھے بولوگ ایسے مواقع پر اسلام دھوکہ دیں گے اورسب حوادث وآلام آپ پر ٹوٹ پڑیں گے۔ جن لوگوں نے آپ کوکوفہ جانے سے روکا آپ کے بھائی محمد بن حقیہ ان میں پیش پیش تھے۔ (تاریخ طبری: ۱۲/۱۹۔۱۹۱)، ای طرح سیدنا علی کے بچازاد بھائی حمد بالامت عبداللہ بن جعفر بن ابی طالب (طبری: ۲۱۹/۲۱ میں کہ بن یک کہ بزید کی جانب سے مکہ کے والی عمر و بن سعید بن العاص سے عبداللہ بن جعفر نے اس حد تک کوشش کی کہ بزید کی جانب سے مکہ کے والی عمر و بن سعید بن العاص سے عبداللہ بن جعفر نے اس حد تک کوشش کی کہ بزید کی جانب سے مکہ کے والی عمر و بن سعید بن العاص سے سیدنا حسین کے نام ایک خط کھوایا۔ اس خط میں والی مکہ نے کھا کہ مکہ میں آپ ہر طرح محفوظ و مامون سیدنا حسین کے نام ایک خط کھوایا۔ اس خط میں والی مکہ نے کھا کہ مکہ میں آپ ہر طرح محفوظ و مامون سیدنا حسیدنا حسید کا میاں آپ ہر طرح محفوظ و مامون

تھا کہ اہل عراق آپ کی مدد کریں گے اور اپنے وعدہ کو پورا کریں گے۔ کے چنانچہ آپ نے اپنے چیا زاد بھائی مسلم بن عقیل کو کوفہ بھیجا۔ جب انھوں نے دھو کہ سے مسلم کوتل کر کے ابن زیاد کی بیعت کرلی، تو سیرنا حسین نے واپس جانے کا ارادہ کیا، مگر ابن زیاد کی ظالم فوجوں نے آپ کو واپس جانے سے روکا، آپ نے یہ بھی کہا کہ میں بزید کے پاس چلاجاؤں گایا ملکی سرحد کی راہ لوں گایا اپنے شہر کو واپس چلا جاؤں گا یا ماکی سرحد کی راہ لوں گایا اپنے شہر کو واپس چلا جاؤں گایا جاؤں گا یا ماکی سرحد کی راہ لوں گایا اپنے شہر کو واپس چلا جاؤں گا باول گایا مستر دکر دیں۔ آپ نے جائے گا جاؤں گا ہا کہ مستر دکر دیں۔ آپ نے سوا دوسری سب تجویزیں مستر دکر دیں۔ آپ نے بیا جاؤں گا

ہوں گے اور آپ سے لطف و مرقت کا سلوک کیا جائے گا، لہذا آپ واپس مکہ آجا کیں۔ عبد اللہ بن جعفر نے بیہ خط اپنے ہاتھ سے لکھا۔ والی نے اس پر مہر لگادی اور اپنے بھائی بجی بن سعید بن العاص کے ہاتھ اسے سیدنا حسین کی طرف روانہ کیا۔ عبد اللہ بن جعفر بھی بجی کے ساتھ گئے اور سیدنا حسین کو واپس لانے کی انتہائی کوشش کی۔ مگر آپ رضا مند نہ ہوئے۔ (تاریخ طبری: ۲۱۹/۲۱۰) میں والی مکہ کا بی خط محفوظ ہے ) کوئی شخص علم وعقل ، مقام و مرتبہ اور اخلاص میں ان ناصحین سے بڑھ کر نہیں ہوسکتا۔ سیدنا عبد اللہ بن زبیر کے داعی عبد اللہ بن مطبع نے بھی عقل و اخلاص کی حد تک آپ کو رو کئے کی کوشش کی۔ (تاریخ طبری: ۱۹۲/۲۱) ، عمر بن عبد الرحمٰن بن حارث بن ہشام مخزومی اور حارث بن خالد بن عاص بن ہشام بھی ناصحین کے زمرہ میں شامل سے۔ (طبری: ۲۱۸/۲۱) )

اموی دور کے مشہور شاعر فرز دق نے سیدنا حسین سے کہاتھا:

''لوگوں کے دل آپ کے ساتھ ہیں اور تلواریں بنوامیہ کے ساتھ۔'' (طبری: ۱/۲۱۸)

مگریہ تمام مساعی جمیلہ سیدنا حسین کواس سفر سے باز نہ رکھ سکیں جو نہ صرف آپ کے حق میں بلکہ دین اسلام اور آج تک پوری ملت اسلامیہ کے حق میں منحوس ثابت ہوا۔ اس کی تمام تر ذمہ داری کوفہ کے شیعان حسین پر عائد ہوتی ہے۔ جنھوں نے فریب دہی وفتنہ پردازی کے ارادہ سے آپ کو دعوت دی، پھرانتہائی کمینہ بن، خیانت کاری اور بزدلی سے آپ کا ساتھ چھوڑ دیا۔ متاخرین شیعہ نے اپنے اسلاف کی کارکردگی پراکتفانہ کیا، بلکہ تاریخی حقائق کوشنح کرنے اور ان کی تحریف و تغییر کا بیڑ ااٹھایا۔

ا ہمارے معاصر مشہور شیعہ شاعر محمد جواد خضر نے ان تاریخی حقائق کو تسلیم کیا ہے اور اس طرح اللہ تعالیٰ نے حق وانصاف کو اس کی زبان پر جاری کر دیا، سیدناعلی بن حسین بال بچوں سمیت جب کر بلا سے کوفہ پہنچ اور خیانت کار شیعہ مستورات سمیت روتے دھوتے اور دامن بچاڑتے آپ کے استقبال کے لیے نکلے (جیسے شیعہ آج کل عاشوراء کے موقع پر کرتے ہیں) تو آپ نے اہل کوفہ کو مخاطب کر کے کہا: ''اہل کوفہ!ابتم رورہے ہو بتلا ہے تہمارے سواہمیں اور کس نے تل کیا ہے؟''

قیدی ہونے اور عبداللہ بن زیاد کے سامنے سرتشلیم خم کرنے سے انکار کردیا اور ان کے خلاف لڑتے ہوئے بحالت مظلومی شہادت یائی۔

جب بزید کوشہادت حسین کی خبر پہنچی تو اس نے بڑے درد وکرب کا اظہار کیا اور اس کے اہل خانہ نے آہ و دِکا کا آغاز کیا۔ بزید نے اہل بیت کی خواتین میں سے کسی کوقید نہیں کیا تھا۔ 

انھیں عطیہ جات دیے اور عزت و احترام سے انھیں مدینہ رخصت کردیا۔ سیدنا معاویہ نے بزید کو وصیت کی تھی کہ ہر قیمت پرسیدنا حسین رٹائٹی کا اکرام واحترام کھوظ رکھے۔

رافضی مضمون نگار کا یہ قول کہ''ابوسفیان نے نبی کریم کے اگلے دانت توڑے تھے۔'' صریح کذب ہے، بیددانت توڑنے والا عتبہ بن ابی وقاص فصح تھا۔ بیددرست ہے کہ ہندزوجہُ ابوسفیان نے سید الشہد اءسیدنا حمزہ ڈٹاٹیڈ کا جگر چبا کرتھوک دیا تھا۔ <sup>3</sup> پھرعنایت ایزدی سے وہ مشرف بہ اسلام

سیدنا ابن عباس کے شاگر مقسم روایت کرتے ہیں کہ'' نبی مَاناتیا م نے عتبہ کے تق میں بدوعا کی تھی۔ کہ سال گزرنے سے پیشتر وہ بہ حالت کفر مرجائے گا۔'' چنانچہ عنتبہ ایک سال کے اندر اندر کا فر ہونے کی حالت میں مرگیا۔ یہ بھی مروی ہے کہ جنگ بدر کے بعد حاطب بن ابی بلتعہ نے عتبہ پر قابو پا کراس کا سر اڑا دیا تھا۔ (رواہ الحاکم فی المستدرك) اور سیرۃ ابن هشام (ص: ۳۸٦)

**3** سیرة ابن هشام (ص:۳۹۳)، مسند احمد ۲۸/۲۶)، مطولًا

<sup>•</sup> اس فقرہ سے شیعہ کی تر دید مقصود ہے، ورنہ یزید اور اس کے اہل بیت آج کل کے جھوٹے مدعیان حب اہل بیت سے کہیں بڑھ چڑھ کربنی ہاشم کا اعزاز واحترام بجالاتے تھے، موجودہ شیعہ حب اہل بیت کے بہانہ سے ان کے دین میں مسنح وتحریف کرنا چاہتے ہیں ایک مرتبہ حجاج ثقفی نے بنی ہاشم کے قبیلہ میں رشتہ کرنا چاہا تو بنوامیہ نے اسے ناپبند کیا کیوں کہ وہ حجاج کو بنوعبد مناف کا کفو (ہمسر) تصور نہیں کرتے تھے۔

کی دیکھیے تاریخ طبری (۱۷/۳) طبع حسینیہ نیز (ج:۱/۳۰) طبع یورپ۔عتبہ سیدنا سعد بن ابی وقاص رٹھٹنے کا بھائی تھا۔ یہ عجیب اتفاق ہے کہ سیدنا سعد جنتی ہیں اور عتبہ جہنمی۔ محمد بن اسحاق سیدنا سعد سے روایت کرتے کہ وہ کہا کرتے ہے۔ ''اللہ کی قتم! میں عتبہ سے بڑھ کرکسی شخص کوتل کرنے کا حریص نہ تھا۔ جہال کک مجھے معلوم ہے وہ اپنی قوم میں بدخلق مشہور تھا اور سب لوگ اسے نفرت کی نگاہ سے دیکھتے تھے۔ میرے لیے سرور کا کنات مُل ٹیڈی کا یہ ارشاد گرامی کا فی ہے کہ: ''اس شخص پر اللہ کا شدید غضب ہوگا جس نے رسول اللہ کے چہرے کوخون آلود کیا۔'' (طبری:۲۰/۳)

المنتقى من منهاج السنة النبويه

ہوئی۔ نبی کریم سُلَّیْا ہند کی اس بنا پر تکریم فرمایا کرتے تھے کہ رشتہ سے وہ آپ کی ساس ہوتی تھی۔ اللّٰہ تعالیٰ قر آن کریم میں فرماتے تھے:

﴿قُلُ لِلَّذِينَ كَفَرُوا إِنْ يَّنْتَهُوا يُغُفَرُلَهُمْ مَّا قَدُ سَلَفَ

(سوره انفال:۸/۸)

'' جولوگ کا فرہیں، ان سے فرمائیں کہ اگر وہ باز آجائیں تو ان کے سابقہ گناہ معاف کردیجیے جائیں گے۔''

سیدنا عمر و بن العاص نبی کریم مَثَاثِیَا ﷺ سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فر مایا: ''اسلام سابقہ گنا ہوں کومنہدم کردیتا ہے۔''

جب سیرنا معاویہ کی والدہ ہند حلقہ بگوش اسلام ہوئیں تو اس نے کہا: ''اللہ کی قتم! کرہُ ارضی پر
کوئی گھر ایسا نہ تھا جس کے اہل خانہ کا رسوا ہونا مجھے آپ کے اہل خانہ کے رسوا ہونے سے زیادہ عزیز
تر ہواور آج بیر عالم ہے کہ اس کا ئنات ارضی پر کسی اہل خانہ کا معزز ہونا مجھے آپ کے اہل خانہ کے
اعزاز واکرام سے زیادہ محبوب نہیں۔

رافضی قلم کاررقم طراز ہے:

'' اہل سنت چونکہ سیدناعلی سے عناد رکھتے ہیں ، اس لیے ان کی بجائے خالد بن ولید کو سیف اللہ کہ کر پکارتے ہیں۔ حالانکہ رسول اللہ نے فرمایا تھا کہ' علی اللہ کی تلوار اور اس کا تیر ہیں۔''

سیدناعلی نے برسرمنبر فرمایا تھا: ''میں اعدائے دین کے لیے اللہ کی تلوار ہوں۔' خالد بن ولید ہمیشہ دشمن رسول رہے اور آپ کی تکذیب کرتے رہے۔غزوہ احد میں مسلمانوں کے شہید ہونے کی ذمہ داری بھی خالد پر عائد ہوتی ہے جب خالد نے اظہار اسلام کیا تو نبی کریم نے اسے بنی جَذِیمہ کی طرف بھیجا۔ خالد نے اس راہ میں خیانت کی۔امررسول کی خلاف ورزی کی اور مسلمانوں کوتل کرایا۔ بیدد کی کے کرنبی مُثَالِیَا مِنْ نے فرمایا:

<sup>■</sup> صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب کون الاسلام\_یهدم ما قبله (حدیث: ۱۲۱)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب مناقب الانصار\_ باب ذکر هند بنت عتبة بن ربیعة رضی الله عنها، (حدیث: ۳۸۲۵)، صحیح مسلم\_ کتاب الاقضیة ، باب قضیة هند، (حدیث: ۱۷۱٤/۸)



## ''اے اللہ! جو کچھ خالد نے کیا میں اس سے براءت کا اظہار کرتا ہوں۔'' سبیف اللہ کون تھا؟

اس کا جواب ہے ہے کہ سیدنا علی کو' سیف اللہ'' قرار دینا کسی کتاب میں مذکور نہیں۔ البتہ بلا ریب سیدنا خالد کو' سیف من سیوف اللہ'' سے ملقب کرنا نبی کریم سے ثابت ہے۔ سیدنا انس ڈاٹٹو نبی کریم علی تو آب دیدہ ہو گئے ، پھر فرمایا:''اس کے بعد اللہ کی تلواروں میں سے ایک تلوار (سیدنا خالد) خبر ملی تو آب دیدہ ہو گئے ، پھر فرمایا:''اس کے بعد اللہ کی تلواروں میں سے ایک تلوار (سیدنا خالد) نے جھنڈ ہے کو تھا ما تو اللہ تعالی نے فتح مرحمت فرمائی۔'' اس کا یہ مطلب نہیں کہ سیدنا خالد کے علاوہ اور کوئی شخص سیف اللہ نہیں ہوسکتا ، بلکہ اس سے ثابت ہوتا ہے کہ' سیوف اللہ'' اور بھی ہیں ، اس میں شہبیں کہ سیدنا خالد نے دیگر صحابہ کی نسبت زیادہ کفار کو جہنم واصل کیا۔ آپ غروات میں ہمیشہ میں شہبیں کہ سیدنا خالد نے دیگر صحابہ کی نسبت زیادہ کفار کو جہنم واصل کیا۔ آپ غروات میں ہمیشہ نیک فال رہے۔ فتح مکہ سے پہلے اسلام لائے اور ہجرت کی سعادت حاصل کی گئے جب سے اسلام نو کا ہو ہی تا ہو میں آپ کے ہاتھ میں نو (۹) تلواریں ٹو ٹی تھیں۔ ق

یہ حقیقت ہے کہ نبی کریم مُنَاتِیَا مِ نے بنی جذیمہ کے ساتھ سیدنا خالد کے فعل سے اظہار براءت

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة موتة من ارض الشام، (حدیث: ٢٦٥)

سیدنا خالد بن ولیداور عمروبن عاص را گائیانے اپنی مرضی سے ہجرت کی تھی۔ حالانکہ سیدنا خالد ابھی فتح احد کے نشہ سے سرشار تھے، آ ب کے والد مکہ کے عظیم رئیس تھے۔ اور آ ب وہاں فارغ البالی کی زندگی بسر کرتے تھے۔ سیدنا خالد عیش ومسرت کی زندگی کو لات مار کرا قامت حق کی خاطر عازم مدینہ ہوئے، تو نبی کریم نے صحابہ کو مخاطب کر کے فرمایا: '' مکہ نے اپنے جگر کے پارے تمہارے یہاں بھینک و یے ہیں۔'' سیرة ابن هشام (ص: ٤٨٤) مستدر کے حاکم (۲۹۷/۳) ۲۹۸-۲۹۷)

اگر سیدنا خالدا پنی عظیم فتوحات کی بنا پر جنت اور تاریخ اسلام کے اوراق میں بقاء دوام سے بہرہ ور بیں تو اس میں شبہ نہیں کہ وہ جن احوال وظروف میں اسلام لائے اور نبی کریم نے ان پر مدح وستائش کے بچول نچھاور کیے ان کی بنا پر دینی و دنیوی مجد دشرافت میں وہ اس سے زیادہ خلود و دوام سے بہرہ ور ہیں۔

**<sup>3</sup>** صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب عزوة موتة فی ارض الشام، (حدیث: ۲۶۵)،

کیا۔ ● البتہ انھیں معزول نہ کیا۔ یہ بھی درست ہے کہ سید ناعلی بھی'' سیوف اللہ'' میں سے ایک تھے،
اس میں تنازع کی گنجائش ہی کیا ہے۔؟ نیز یہ کہ آپ علم وفضل، فصاحت و بلاغت اور سبقت اسلام کی
بنا پر سید نا خالد سے افضل تھے۔ تلوار کا کام صرف لڑنا ہے، حالانکہ سید ناعلی میں جہاد وقبال کے سوا اور
بھی بہت سے فضائل تھے۔ جب کہ سید نا خالد کا خصوصی وصف قبال تھا۔ یہی ان کی وجہ فوقیت ہے اور
اسی بنایر آپ کوسیف اللہ کا لقب ملا۔

براء بن ما لک ہی کو لیجیے۔ انھوں نے میدان مبارزت میں سوآ دمیوں کوتل کیا تھا۔ یہ تعدادان لوگوں کے علاوہ ہے جواس کے تل میں شریک ہوئے۔ ﷺ نبی کریم ﷺ نے فرمایا: ''ابوطلحہ کی آواز لشکر میں ایک جماعت سے بہتر ہے۔''

روافض کے یہاں تناقض کی بھر مار ہے، وہ ایک طرف تو یہ کہتے ہیں کہ سیدنا علی ڈھاٹئؤ معاون رسول تھے اور اگر وہ نہ ہوتے تو دین کی اشاعت نہ ہوتی اور دوسری طرف یہ بھی کہتے ہیں کہ سیدناعلی تقیہ کرتے تھے جوضعف و عجز کی دلیل ہے۔

فتح مکہ کے بعد سرکار دو عالم مَناتیم نے سیدنا خالد رہاتی کو تبیلہ بنی جذیمہ سے اڑنے کے لیے مامور فر مایا۔ انھوں نے اَسْلَمْنَا (ہم اسلام لائے) کی بجائے صَبانَا (ہم صابی ہوگئے) کہنا شروع کیا، سیدنا خالد نے اسے اسلام پرمحمول نہ کیا اور ان کوتل کر دیا۔ کی بیان کی اجتہا دی غلطی تھی۔ پھر نبی کریم نے کچھ مال دے کرسیدنا علی کوروانہ کیا اور انھوں نے نصف دیت ادا کر دی۔ جو مالی نقصان ہوا تھا اس کی تلافی کی۔ یہاں تک کہ کتا جس برتن سے پانی پیتا ہے اس کی قیمت بھی ادا کی۔ کا سیدنا خالد نے نبی کریم کی تھم عدولی نہیں کی تھی، بلکہ وہ آپ کے حد درجہ اطاعت کیش تھے۔ البتہ اس موقع پران سے اجتہا دی غلطی صا در ہوئی، جس طرح سیدنا اسامہ نے اس تھوں کے بارے میں غلطی کی تھی

صحیح بخاری، کتاب المغازی ، باب بعث النبی صلی الله علیه و سلم خالد بن الولید.....
 (حدیث:٤٣٣٩)

<sup>•</sup> مصنف عبد الرزاق، ٩٤٦٩) ،طبرانی (١١٧٩،١١٧٨)، مستدرك حاكم (٢٩١/٣)

**<sup>3</sup>** مسند احمد (۲۰۲/۳)، طبقات ابن سعد (۳/۵،۰۰)، مستدرك حاكم (۳۵۲٬۳۰۳) **3** 

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب بعث النبی صلی الله علیه و سلم خالد بن الولید..... (حدیث:٤٣٣٩)

**<sup>5</sup>** سیرة ابن هشام (ص:۸٥٥)

جس نے ''لا الدالا اللہ'' کہا اور اس کے باوجود سیدنا اسامہ نے اسے قبل کر دیا۔ ● اور جس طرح اس الشکر سے غلطی سرز دہوئی تھی جس نے بکریوں والے اس شخص کوتل کر دیا تھا جس نے اپنے اسلام کا اظہار کیا تھا۔ یہ آیت کریمہ اسی موقع پرنازل ہوئی۔

﴿ يَا يَنُهُ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا إِذَا ضَرَبُتُمْ فِي سَبِيلِ اللَّهِ فَتَبَيَّنُوا وَ لَا تَقُولُوا لِمَنَ اللَّهِ مَا اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ مَا اللّ

سيدنا خالد كى اجتها دى غلطى:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''جب اہل بمامہ سے اڑنے کے لیے گئے تو اظہار اسلام کے باوجود ۱۲۰۰ آدمیوں کوتل کردیا۔ مالک بن وُرہ کوتل کر کے اس کی بیوی سے نکاح کرلیا حالانکہ وہ مسلمان ہو چکا تھا۔ زکو ق نہ ادا کرنے کی بنا پر بنو حنیفہ کو مرتد قرار دیا جس کی وجہ صرف یہ تھی کہ انھوں نے ابو بکر کی خلافت کو تسلیم نہیں کیا تھا۔ اس کے برعکس جولوگ سیدنا علی کے خلاف نبر د آزما ہوئے اور جھوں نے مسلمانوں کے خون کو مباح قرار دیا تھا، ان کو مرتد قرار نہ دیا حالانکہ نبی کریم منگا لیا تھا۔ اس کے خون کو مباح قرار دیا تھا، ان کو مرتد قرار نہ دیا حالانکہ نبی کریم منگا لیا تھا کو خاطب کر کے فرمایا تھا: ''اے علی! تجھ سے لڑائی کرنا میرے خلاف جنگ آزما ہونا ہے۔' ظاہر ہے کہ رسول کے خلاف صف آرائی کرنے والا اجماعاً کا فر ہے۔

<sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی\_ باب بعث النبی صلی الله علیه وسلم اسامة بن زید....."(حدیث:۲۶۹)، صحیح مسلم، کتاب الایمان\_ باب تحریم قتل الکافر بعد قوله لا اله الا الله ،(حدیث:۸۸)

<sup>2</sup> صحیح بخاری\_ کتاب التفسیر، سورة النساء ، باب ﴿ وَ لَا تَقُولُوا لِمَنَ ٱللَّهِي اللَّيكُمْ ﴾ (حدیث: ۲۰۲۵) محیح مسلم کتاب التفسیر، باب تفسیر آیات متفرقة، (حدیث: ۳۰۲۵)

<sup>●</sup> ۳۷۳ا میں بمقام کیمبرج مستشرقین کی ایک کا نفرنس منعقد ہوئی تھی، جس میں روس کے مستشرقین نے اپنی تقاریر و مقالات میں مسیلمہ کذاب اور اس کی قوم بنی حنیفہ کی مدافعت کی تھی، جن کے خلاف سیدنا

شیعہ مصنف کا یہ بیان اس بات کی آئینہ داری کرتا ہے کہ بنو حنیفہ اور شیعہ مرتدین میں سرے سے کوئی فرق وامتیاز پایا ہی نہیں جاتا۔ یہ لوگ کھلم کھلا اللہ ورسول اور اس کی کتاب اور دین کے دشمن ہیں۔ ان لوگوں نے دین حق سے تجاوز کر کے اسے پس پشت بھینک دیا ہے، یہ اللہ ورسول اور نیک بندوں کی مخالفت کرتے اور اہل ارتداد و شقاق سے الفت و محبت رکھتے ہیں۔ روافض کے ایسے بندوں کی مخالفت کس کے مارت سے یہ حقیقت کھل کرسا منے آجاتی ہے کہ سیدنا ابو بکر کے خلاف روافض کا بغض وعناد کسی طرح ان مرتدین سے کم نہیں جن کے خلاف سیدنا صدیق صف آراء ہوئے تھے۔

واقعہ یہ ہے کہ اہل بمامہ مشہور مدی نبوت مسلمہ کذاب پر ایمان لا چکے تھے۔ مسلمہ نے اپنا الگ قرآن تصنیف کیا تھا اور اس کے علاوہ بڑے بڑے جرائم کا ارتکاب کر چکا تھا۔ سیدنا ابو بکر کے نامہ اعمال میں سب سے افضل عمل یہ لکھا جا چکا ہے کہ آپ نے ان مرتدین سے لڑنے کے لیے بہترین صحابہ کا ایک شکر بھیجا اور اس کی سبہ سالاری سیدنا خالد سیف اللہ کوتفویض کی۔ یہ شکر پہلے طکیحہ اسدی کے خلاف صف آراء ہوا۔ جس نے نبوت کا دعوی کیا تھا اور اہل نجد اس پر ایمان لا چکے تھے۔ طلیحہ بعد از ال مشرف باسلام ہوا۔ مسلمہ کی لڑائی میں زید بن خطاب، ثابت بن قیس، اسید بن حفیر فیسالم وابوحذیفہ اور ابود جانہ جیسے جلیل القدر صحابہ شہید ہوئے۔

مسلمہ نے جو قرآن مرتب کیا تھا، وہ حد درجہ مضحکہ انگیز اور اس کی حمافت وسفاہت کا آئینہ دار ہے۔ نمونہ ملاحظہ فرمائیئے۔

١- "يَا ضِفُدَعُ بِنُتُ ضِفُدَ عَيُنِ نَقِيٌّ كُمُ تَنَقِيْنَ ، لاَ الْمَاءَ تُكَدِّرِيُنَ وَ لاَ الشَّارِبَ تَمُنَعِيُنَ، رَاسُكِ فِي الْمَاءِ وَ ذَنُبُكِ فِي الطِّيُنِ
 ٢- "إنَّ الْارُضَ بَيُنَا وَ بَيُنَ قُرَيْشٍ وَ لَكِنَّ قُرَيْشًا قَوُمٌ لَّا يَعُدِلُونَ

صدیق بیامہ کے علاقہ میں نبرد آ زما ہوئے تھے۔ جملہ عالم اسلامی میں روسی مستشرقین کے خلاف صدائے احتجاج بلند ہوئی اور مجلّہ الاز ہر نے اپنی اشاعت ۱۳۵۲ھ ، ۱۳۵۳ پراس سے استشر اق کے معیار کی بستی پراستدلال کیا تھا۔ روافض بنوحنیفہ کی جو بیشت پناہی کرتے ہیں اس سے واضح ہوتا ہے کہ روس کے مستشرقین شیعہ کی اس حرکت سے متاثر ہوئے ہیں ، جو انھوں نے سیدنا صدیق اور مسلمانوں کے اس لشکر کے خلاف انجام دی ، جس میں انھوں نے عدیم المثال جرائت و شجاعت کا ثبوت دیا تھا۔

٣- اَلُفِيُلُ، مَا الُفِيُلُ وَ مَا اَرُدَاكَ مَا الُفِيُلُ، لَهُ زَلُومٌ طَوِيُلٌ ، إِنَّ ذَالِكَ مِنُ خَلُقِ رَبِّنَا الُجَلِيُلِ

جب سیدنا ابوبکرنے بیکلام سنا تو فرمایا:

« مسلمتهمیں کہاں لیے جار ہاہے، یہ کلام اللّٰد کا نازل کردہ نہیں۔ "

بہر کیف مسلمہ کذاب کا دعوائے نبوت، بنو حنیفہ کا اس پر ایمان لا نا اور سیرنا صدیق کا ان کے خلاف نبرد آزما ہونا تاریخ اسلام کے مشہور واقعات ہیں اور متواتر کی حد تک معروف ہیں۔ عام و خاص سب ان سے آشنا ہیں اور ان کاعلم صرف طبقہ خواص ہی تک محدود نہیں ہے۔ بلکہ اس سے بڑھ کر ہم یہ دعویٰ کر سکتے ہیں کہ لوگ ان واقعات کو جنگ جمل وصفین سے بھی بڑھ کر جانتے ہیں۔

بعض متکلمین نے جنگ جمل وصفین سے انکار کیا ہے، اگر چہ یہ باطل ہے، مگر اہل بمامہ کی لڑائی اور مسلمہ کے دعوی نبوت سے کسی شخص کو مجال انکار نہیں ہوئی۔ البتہ روافض بنا پر جہالت ان واقعات اور مسلمہ کے دعوی نبوت سے کسی شخص کو مجال انکار نہیں ہوئی۔ البتہ روافض بنا پر جہالت ان واقعات کو سلیم نہیں

- ا۔ سیدنا ابوبکر وعمر خلائیما کا نبی کریم کے پہلو میں مدفون ہونا۔
- ۲۔ شیعہاس بات کوشلیم نہیں کرتے کہ سیدنا ابو بکر وعمر کے ساتھ نبی کریم کو والہانہ محبت تھی۔
  - سا۔ شیعہ کا دعویٰ ہے کہ نبی کریم منالیّنیّام نے تصریحاً سیدناعلی والنّیٰ کوخلیفہ مقرر کیا تھا۔
  - س شیعہ کے نز دیک سیدنا زینب، رقیہ اور ام کلثوم ٹھائٹٹٹ نبی کریم کی بیٹیاں نہیں تھیں۔ **📭**
- ۵۔ بعض شیعہ کا قول ہے کہ صحابہ نے سیدہ فاطمہ کا پیٹ جاک کردیا جس سے آپ کاحمل ساقط ہو گیا۔
- ۲۔ بقول روافض صحابہ نے سیدہ فاطمہ کا مکان منہدم کر دیا اور اہل خانہ اس کے پنچے دب گئے۔
   خلاصہ کلام! شیعہ ثابت شدہ تاریخی حقائق کا انکار کرتے اور ان امور کا اثبات کرتے ہیں جو معدوم یا لوگوں کی نگاہ سے پوشیدہ ہیں۔ گویا وہ اس آیت کے مصداق ہیں:

﴿ وَ مَنْ أَضَلُّ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ كَذَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا

شیعہ آج تک اس نظریہ پرمصر ہیں ، چنانچہ انھوں نے حال ہی میں ایک کتاب میں جو نجف کے مطبع علویہ
 میں ۱۳۴۸ ہیں چھیی ہے۔ اس نظریہ کا اثبات کیا ہے۔ دیکھیے کتاب مذکور جلد: ۲۹۱/۲)

جَآءَ لُه ﴾ (سورة العنكبوت: ٢٩/٢٩)

''اس شخص سے بڑھ کر ظالم کون ہے جواللہ پر جھوٹ باندھے یا جب حق آئے تو وہ اس کی تکذیب کرنے گئے۔''

روافض صحیح معنی میں مذکورۃ الصدر آیت کے مصداق ہیں، وہ حق کی تکذیب کرتے اور کذب پر ایمان رکھتے ہیں۔ مرتدین کا بھی یہی حال تھا، ان کا دعویٰ ہے کہ ابو بکر وعمر اور ان کے اتباع اسلام سے منحرف ہو چکے تھے۔ ● حالا نکہ عام و خاص اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ وہ ابو بکر ہی تھے جنھوں نے مرتدین کے خلاف جہاد کیا۔ مقام افسوس ہے کہ شیعہ اہل بمامہ کو مظلوم مسلمان قرار دیتے ہیں، ایسے لوگوں سے خطاب کیوں کرممکن ہے؟

## بقول روافض اہل بمامه مرتد نه تھے:

شیعه مصنف کا بیقول که'' بنوحنیفه نے چونکه ابوبکر کوز کو قانه دی تھی۔اس لیے آخیس مرتدین کا نام دیا۔'' بیکھلا ہوا جھوٹ ہے۔سیدنا ابوبکر بنوحنیفه کے خلاف اس لیے صف آراء ہوئے تھے کہ انھوں نے مسیلمہ کذاب کو نبی تسلیم کیا تھا، باقی رہے مانعین زکو قاتو وہ بنوحنیفہ نہ تھے، بلکہ دیگر قبائل تھے۔ مانعین زکو قاتی دیافتہ ہوا تھا۔البتہ بنوحنیفہ کے خلاف جنگ مانعین زکو قاتی دیا ہے۔ کا فیا ہوئے میں سب صحابہ کیٹر بان تھے اور کسی نے بھی اختلاف نہیں کیا تھا۔

شیعه مصنف رقم طراز ہے:

"جن لوگوں نے مسلمانوں کومباح الدم قرار دیا اور سیدناعلی کے خلاف نبرد آزما ہوئے، اہل سنت ان کومر تدنہیں کہتے ، حالانکہ نبی کریم کا ارشاد ہے:
" یَا عَلِیٌ حَرُبِیُ حَرُبِیُ وَ سَلَمِیُ سَلَمُكَ"

<sup>۔</sup> بیالیک کھلی ہوئی حقیقت ہے، جس میں مکابرہ ومجادلہ کی کوئی گنجائش نہیں کہ سیدنا ابوبکر وعمر بلکہ جمیع صحابہ شیعہ کے مخصوص دین سے منحرف تھے اور شیعہ سلیم سیسیا کہ وہ خود بھی تسلیم کرتے ہیں ....سیدنا ابوبکر وعمر اور صحابہ کے دین سے مرتد ہو چکے ہیں۔ جو شخص کلمہ تو حید کی یگا نگت سے دھو کہ کھا کر اس حقیقت کو تسلیم نہیں کرتا، وہ یا تو شیعہ وشنحین کے فدہب و دین کے باہمی فرق وامتیاز سے نا آشنا ہے یا شیعہ کے ساتھ تقیہ کے طریقے یو مل پیرا ہے جس نے لوگوں کے دین واخلاق کو بگاڑ کرر کھ دیا ہے۔

اس کا جواب بیہ ہے کہ بیرحدیث کذب محض ہے اور حدیث کی کتب معروفہ میں موجود نہیں اس کی کوئی سندمعروف نہیں اور بیرجھوٹی اورموضوع حدیث ہے۔علاوہ ازیں سیدناعلی نے جنگ جمل وصفین سرور کا ئنات مَنَاتِیْاً کے حکم کی بنا پرنہیں لڑی تھی بلکہ اپنے اجتہاد کی بنایران میں شرکت کی تھی۔ قیس بن عباد <sup>©</sup> سیدناعلی سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے سیدناعلی سے دریافت کیا۔ کیا نبی کریم مَالِیّنِمْ نے آپ سے یہ جنگ لڑنے کا عہد لیا تھا یا آپ اپنی مرضی سے جنگ کر رہے ہیں؟ سیدناعلی نے فر مایا: پیه نبی کریم کا حکم نہیں بلکہ میری رائے برمبنی ہے۔

اگر سیدناعلی کے خلاف لڑنے والامحارب رسول اور دین اسلام سے مرتد ہوتا تو آپ ان جنگ آ زماؤں سے مرتدین جبیبا سلوک کرتے۔ بلکہ بروایات متواترہ آپ سے منقول ہے کہ آپ نے جنگ جمل میں کسی بھا گنے والے کا تعاقب کیا نہ کسی زخمی کوتل کیا ان کے مال کو مال غنیمت قرار دیا نہ ان کے بچوں کو قیدی بنایا۔خوارج نے سیدناعلی کے خلاف یہی اعتراض اٹھایا تھا۔خوارج نے کہا: اگرآپ کے مخالفین مومن ہیں، تو آپ ان کے خلاف جنگ آ زما کیوں ہوئے؟ اور اگر کا فرہیں

توان کی عورتیں اور مال کیوں کرحرام کھہرا۔''سیدناعلی نے خوارج سے مناظرہ کرنے کے لیےا پنے ججا زاد بھائی سیدنا عبداللہ بن عباس طالعہ کو بھیجا، سیدنا عبداللہ نے خوارج کومخاطب کرتے ہوئے کہا۔ ''مخالفین میں سیدہ عائشہ ڈاٹٹھا بھی تھیں ،اگرتم کہو کہ وہ تمہاری ماں نہیں تو تم نے قرآن کو حجٹلا یا اوراگریہ کہو کہ وہ ہماری ماں ہیں اورتم ان کو قید کرنے اور ان سے مجامعت کرنے کوحلال قرار دوتو تم کا فرکٹھ ہرے۔'' 🕄

سیدناعلی اصحاب جمل کے بارے میں فرمایا کرتے تھے۔

<sup>📭</sup> قیس بن عباداصحاب علی سے ہیں ،ان سے روایت کردہ احادیث بخاری ،مسلم ،ابودا ؤد ،نسائی اورا بن ماجبہ میں موجود ہیں۔ بیسید ناحسن بھری کے استاد تھے۔

<sup>2</sup> مسند احمد (١/٤/١) و فضائل الصحابة لامام احمد (٤٤٧)، والسنة لعبد الله بن احمد (1777)

<sup>€</sup> مسند احمد(۸٦/۱)، معجم کبير طبراني (١٠/٤/١٠) مجمع الزوائد(٢/٩٩/٦)، تاريخ الاسلام للذهبي (عهد الخلفاء: ،ص:۸۸ه\_۰۹۰)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتقى

''وہ ہمارے بھائی ہیں، مگرانھوں نے ہمارے خلاف بغاوت کر دی، اور تلوار نے ان کو گنا ہوں ۔ سے یاک کر دیا۔''

سیدناعلی سے منقول ہے کہ انھوں نے فریقین کے مقتولوں کا جنازہ پڑھا تھا۔علاوہ ازیں اگر اہل صفین مرتد تھے تو بقول شیعہ امام حسن جیسے امام معصوم کے لیے خلافت سے دست برداری اور اسے ایک مرتد کو تفویض کرنا کیوں کر جائز ہوا؟

يه بات بھی قابل غور ہے کہ اللہ تعالی نے مذکورہ ذیل آیت میں فریقین کومومن قرار دیا ہے۔ ﴿ وَ إِنْ طَائِفَتَانِ مِنَ الْمُؤْمِنِيْنَ اقْتَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ ثَا بَيْنَهُمَا ﴾ (الحجرات: ٩/٢٩)

• سنن کبری بیهقی (۱۸۲/۸)

ابل ایمان سے خطاب کر کے فر مایا کہ ان کا موقف یہ ہونا جائے کہ فریقین جب بھی برسر پیکار ہوں وہ ان کے مابین صلح کرانے کے لیے سعی و جہد کا کوئی دقیقہ فروگز اشت نہ کریں۔کسی شخص میں اصلاح بین المومنین کا جذبہ جس حد تک بھی موجزن ہوگا۔ وہ اس قدرصا دق الایمان ہوگا اور وہ اتنا ہی زیادہ روح اسلام اوراس کے غایات ومقاصد سے قریب تر ہوگا۔اور وہ جس قدرمتنازع فریقین کے مابین شقاق و نفاق کا آرزومند ہوگا، اسی قدرضعیف الایمان اور روح ایمان سے بعیدتر ہوگا، مختلف مداہب وادیان کے لوگ اس کتاب کا مطالعہ کریں گے ۔غیرمسلم قاری جب جملہ اختلافی مباحث کے بارے میں اہل سنت وشیعہ کے رجحانات ومیلانات کا موازنہ کرے گا تو وہ بیدد مکھے کر حیران ہوگا، کہ سیدناعلی اور آپ کے اخوان کرام صحابہ کے درمیان جو اختلافات یائے جاتے ہیں شیعہ کی ہرممکن کوشش ہوگی کہ وہ شدت وحدت اورالجاح واصرار ہےان کو بڑھا تا اور پھیلا تا جلا جائے گا۔اس کےعین برعکس اہل سنت اس امر میں کوشاں ہوں گے کہ حکمت و دانش اور رفق و انصاف میں کام میں لا کر فریقین کے درمیان کوئی عذر شرعی تلاش کیا جائے اور بیرثابت کیا جائے کہ دونوں فریق حق سے دور نہیں نیز یہ کہ بیروا قعات خارجی عوامل واسباب کے تحت وقوع پذیر ہوئے۔جن میں سب سے بڑا مؤثر اہل فتنہ کا وجود نامسعود ہے۔ اہل سنت ہمیشہ اتحاد ویگانگت اور موافقت ومطابقت کا پہلواس لیے اختیار کرتے ہیں کہ وہ اپنے آپ کو مومن خالص اور زیر تبصرہ آیت کا اصلی مخاطب تصور کرتے ہیں جب کہ شیعہ اپنے آپ کو اس آیت کا مخاطب تشکیم نہیں کرتے ،اس لیے کہ وہ سیدنا ابوبکر وعمراوران صحابہ کی راہ پر گامزن نہیں ، جومسلک محمدی کے سالک تھے۔اس سے بیرحقیقت کھل کر سامنے آتی ہے کہ اہل سنت صالحین کے وارث ہیں اور شیعہ

المنتقى من منهاج السنة النبويه النبويه السنة النبويه السنة النبويه النبويه

## ''اگرمومنوں کے دوگروہ لڑ پڑیں توان میں صلح کراد ہجیے۔'' لڑنے والے دونوں فریق مومن ہیں:

سرور کا مُنات مَنْ اللّٰیَا نَامِ نَے فرمایا:'' میرا بہ بیٹا (سیدناحسن) سردار ہے۔اللّٰہ تعالیٰ اس کے ذریعے مسلمانوں کی دوعظیم جماعتوں کے مابین صلح کرائے گا۔''

اس حدیث میں فریقین کومسلم قرار دیا گیا ہے یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ اگر نواصب (اللہ ان کورسوا کریے ) شیعہ سے کہیں کہ:

'' سیدناعلی نے مسلمانوں کومباح الدم قرار دیا اور حصول اقتدار کے لیے جنگ لڑی، حالانکہ حضور کاارشاد ہے کہ مسلمان کو گالی دینافسق ہے اوراس سے لڑنا کفر ہے۔' علی نبی کریم نے یہ بھی فرمایا:

''میرے بعد کا فرنہ ہونا کہ ایک دوسرے توثل کرتے پھرو۔''<sup>3</sup>

ان اہل فتنہ کی یادگار ہیں جوسیدناعلی ڈلاٹیئ کی فوج میں شریک تھے۔اس پر طرہ سے کہ شیعہ آج تک اسی ڈگر پرگامزن ہیں اور فتنہ پردازی کے پرانے طریق کارکوچھوڑنے کے لیے تیار نہیں ہیں۔ بیوہ ہی بات ہے جو عبداللہ بن مصعب بن زبیر نے خلیفہ ہارون الرشید کوسیدنا عثمان کے بارے میں کہی تھی۔سیدنا عبداللہ بن مصعب نے کہا تھا۔

"سیدناعثان پرجن لوگوں نے اعتراضات کیے تھے وہ شیعہ خارجی اور اہل بدعت تھے اور جن لوگوں نے آپ کی حمایت کی تھی وہ وہ بی لوگ تھے جن کو آج کل اہل سنت والجماعت کہا جا تا ہے۔' خلیفہ ہارون الرشید نے غور وفکر کے بعد اس بات کو درست پایا اور کہا۔

''اس کے بعد مجھے یہ مسکلہ دریا فت کرنے کی ضرورت باقی نہیں رہی۔''

- صحیح بخاری، کتاب الصلح، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم للحسن بن علی رضی الله عنهما(حدیث:۲۷۰٤)
- 2 صحیح بخاری، کتاب الایمان ، باب خوف المؤمن من ان یحبط عمله، (حدیث: ۱۸۶)،صحیح مسلم\_ کتاب الایمان، باب بیان قول النبی صلی الله علیه وسلم سباب المسلم فسوق....."(حدیث: ۲۶)
- صحیح بخاری، کتاب العلم، باب الانصات للعلماء(حدیث:۲۱،۸۰۰۱)، صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب بیان معنی قول النبی صلی الله علیه و سلم " لا ترجعوا بعدی کفاراً" (حدیث:۲۰،۲۰)

تو شیعہاس کے جواب میں نواصب کو کیا کہیں گے؟

واضح رہے کہ فقہائے حنفیہ، شافعیہ اور حنابلہ کی ایک جماعت نے مانعین زکوۃ اور خوارج سے لڑنے کو باغیوں کے خلاف جہاد و قبال قرار دیا ہے۔ ان کے نزدیک جمل وصفین کی لڑائیاں بھی اس میں شامل ہیں۔ یہ قول مبنی بر خطا اور امام ابو حنیفہ، مالک، احمد اور دیگر اسلاف کی تصریحات نیز سنت نبوی کے بھی خلاف ہے، اس لیے کہ حضور نے خوارج سے لڑنے کا حکم دیا تھا اور سب صحابہ اس میں نبوی کے بھی خلاف جنگ نہیں ہے، اس کے زبان تھے۔ البتہ جمل وصفین کی لڑائی قبال فتنہ ہے اور باغیوں کے خلاف جنگ نہیں ہے، اس کے بارے میں آپ نے کوئی حکم دیا نہ اس پر اجماع صحابہ قائم ہوا۔ ● علاوہ ازیں اہل صفین نے سیر ناعلی کے خلاف لڑائی کا آغاز بھی نہیں کیا تھا۔

امام ابوحنیفہ اور بعض دیگر علماء باغیوں سے اس وقت لڑنے کی اجازت دیتے ہیں جب وہ حاکم وقت کے خلاف لڑائی کا آغاز کردیں۔ امام ابوحنیفہ، مالک اور احمد بن حنبل ﷺ کے نزدیک خلیفہ ان لوگوں سے لڑنے کا مجاز نہیں جو شرعی واجبات ادا کرتے ہوں مگریہ کہیں کہ ہم فلاں شخص کو زکو ہ نہیں دیں گے۔ بنابریں قال مرتدین اور خوارج کے خلاف جہا دوقال کے مابین فرق وانتیاز ضروری ہے۔ البتہ مانعین زکو ہ جب زکو ہ بالکل ادانہ کریں اور اس کی فرضیت کے بھی قائل نہ ہوں تو ان کے خلاف صف آ راء ہونا خوارج کے مقابلہ میں لڑنے سے زیادہ ضروری ہے۔

مزید برال قرآن کریم میں باغیوں کی جس لڑائی کا ذکر کیا گیا ہے وہ سابقاً ذکر کردہ دونوں لڑائیوں سے بالکل مختلف ہے اور وہ قبال کی تیسری جداگانہ شم ہے اس لیے کہ اللہ تعالیٰ نے باغیوں سے ابتداء لڑنے کا حکم نہیں دیا، بلکہ ان کی اصلاح کا حکم دیا ہے، حالا نکہ مرتدین اور خوارج کے بارے میں شرعی حکم اس سے مختلف ہے۔

یہاں بیسوال پیدا ہوتا ہے کہ آیا جنگ جمل وصفین باغیوں کےخلاف لڑی گئیں یا ان کو قبال فتنہ

اس ضمن میں حضرات صحابہ تین فرقوں میں بٹ گئے تھے۔اس لیے اجماع منعقد نہ ہوسکا۔ایک فریق تو سیدنا علی کا معاون تھا اور دوسرا سیدنا معاویہ کا۔ تیسرا فرقہ جس کے سرخیل عبد اللہ بن عمر بن خطاب تھے،اسے فتنہ قرار دیتے اور اس سے کنارہ کش تھے۔ یہی وجہ تھی کہ جب تحکیم کے واقعہ میں عبداللہ بن عمر کو خلافت کی پیش کش کی گئی تو آپ نے معذرت فرمائی۔ان امور میں صحابہ کا اجماع منعقد نہیں ہوا تھا۔'

قرار دیا جائے۔ جس میں بیٹھ رہنے والا کھڑے ہونے والے سے بہتر ہے۔ ان کا نقطہ نگاہ یہ ہے ان میں شریک نہیں ہوئے تھے اور وہ جمہور اہل حدیث ان کو قبال فتنہ طہراتے ہیں۔ ان کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ اگر اصحاب معاویہ سیدناعلی کی بیعت نہ کرنے کی بنا پر باغی ہوگئے تھے تو مذکورہ آیت میں ان کے جنگ آزما ہونے کا حکم موجود نہیں اور اگر فرض کیا جائے کہ وہ جنگ کے بعد باغی ہوگئے تھے تو صلح کرانے والا کوئی نہ تھا۔ امام ذہبی کہتے ہیں کہ نبی کریم سیدنا عمار والی حدیث میں کہ '' تجھے باغی جماعت قبل کرے گئی۔ ان کو باغی قرار دیا ہے۔ یہ ایسے مباحث ہیں جن کی بنا پر اصحاب معاویہ کی تکفیر ہر گز درست نہیں۔ جنگ جمل وصفین کی نثیر عی حیثیت:

شیعہ مصنف کی پیش کردہ حدیث: ''اے علی تجھ سے لڑائی مجھ سے جنگ آزما ہونے کے

- بي حديث محيح بخارى مين سيدنا ابو بريره رُقَاتُمُنَّ سے مروى ہے۔ (صحيح بخارى كتاب المناقب ٠ ـ باب نزول باب علامات النبوة في الاسلام (حديث: ٢٦٠١)، صحيح مسلم ـ كتاب الفتن ـ باب نزول الفتن كمواقع القطر (حديث: ٢٨٨٦)
  - 2 صحيح بخارى\_ كتاب الصلاة\_ باب التعاون في بنا المسجد (حديث:٤٤)
- سیرنا ابوموی اشعری دائی جب سیرناعلی کی جانب سے کوفد کے والی مقرر ہوئے تھے و انھوں نے ای نقطہ نظر کا اظہار کیا تھا۔ جنگ جمل سے پہلے کوفد کے سب دائش مند آ دمی یہی نظر ہیر کھتے تھے۔ ابوموی اشعری دہائی اس بات سے خاکف تھے کہ امت میں خون ریزی کا دروازہ نہ کھل جائے۔ وہ کوفد کے منبر پر بیٹھ کرلوگوں کو نبی کریم کی بیرحدیث یا درلایا کرتے تھے کہ " القاعد فیھا خیر من القائم" (سنن ابی داؤد۔ کتاب الفتن۔ باب فی النہی عن السعی فی الفتنة (حدیث: ۲۰۹۹:۲۶،۹)، مسند داؤد۔ کتاب الفتن۔ باب فی النہی عن السعی فی الفتنة (حدیث اسی دوران اشتر ختی نے چند احمد (٤٢٦٢،٤٢٥) ایک مرتبہ ابوموی منبر پرلوگوں کو بیرحدیث سنار ہے تھے، اسی دوران اشتر ختی نے چند آدمیوں سمیت دارالا مارۃ پر قبضہ کرلیا۔ جب ابوموی دارالا مارۃ کی طرف لوٹے تواشتر نے یہ کہہ کرواخل ہونے سے روک دیا کہ" ہماری امارت کو چھوڑ دو'' ابوموی فتنہ بازی کی بیرندگی چھوڑ کرعروض نا می کا وَں میں عزالت گزیں ہوگئے، جب لوگ خون ریزی سے سیر ہو گئے اورانھوں نے محسوں کیا کہ ابوموی کی گون میں حق بجانب تھے تو انھوں نے سیر ناملی سے مطالبہ کیا کہ ابوموی تحکیم کے معاملہ میں اہلی عراق کے نمائندہ ہوں۔ چنا نچے سیرنا ابوموی کو گوشہ عافیت سے اٹھا کرلایا گیا اور آ پ نے ایک ناصح کی حیثیت سے اپنا فرض ادا کیا۔

مترادف ہے۔'' کا کذب اس بات سے ظاہر ہے کہ اگر حرب علی، حرب رسول ہوتی تو جنگوں میں سید ناعلی کی کامیابی ناگزیرتھی، اس لیے کہ اللہ تعالی انبیاء ورسل کی نصرت و تائید کا کفیل ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

> ﴿ إِنَّا لَنَنْصُرُ رُسُلَنَا وَالَّذِينَ الْمَنُوا ﴾ (غافر: ١/٤٠) "هم اپنے رسولوں اور اہل ایمان کی مدد کرتے ہیں۔" نیز فرمایا:

﴿ وَ لَقَلْ سَبَقَتْ كَلِمَتُنَا لِعِبَادِنَا الْمُرْسَلِيْنَ ۚ إِنَّهُمُ لَهُمُ الْمُمُ الْمُمْ الْمُدُسَلِيْنَ الْمُرْسَلِيْنَ الْمُرْسَلِيْنَ الْمُدُسُورُونَ الْمُمْ الصافات: ١٧١/٣٨-١٧١)

"ہماری جانب سے رسولوں کے بارے میں یہ فیصلہ کیا جاچکا ہے کہان کی مدد کی جائے گی۔"
اس آیت کی روشنی میں واضح ہوتا ہے کہا گر مذکورہ حدیث سجے ہوتی تو سیدناعلی کے اعداء ہمیشہ مغلوب ہوتے۔ حالا نکہ ایسانہیں ہوا۔ خوارج کا معاملہ اس سے مختلف ہے۔ وہ یقیناً اللہ ورسول کے خلاف جنگ لڑنے والے ہیں۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّمَا جَزَآءُ الَّذِيْنَ يُحَارِبُونَ اللَّهَ وَ رَسُولُهُ ﴾

"ان لوگوں کی سزا جواللہ اوراس کے رسول کے خلاف جنگ لڑتے ہیں۔'

اس کے باوصف ہم خوارج کی تکفیر نہیں کرتے ، اس لیے کہ تکفیر کی صورت میں ان کے خلاف نبرد آزما ہونا ضروری ہے۔

شیعہ مضمون نگار لکھتا ہے۔

''بعض فضلاء نے بڑی انجھی بات کہی ہے کہ معاویہ ڈگائی شیطان سے بدتر تھے، کیوں کہ شیطان نے تو کچھ نیکیاں بھی انجام دی تھیں، اس کے برخلاف معاویہ اعمال صالحہ سے محروم تھے۔ البتہ میدان معصیت میں شیطان سے بیچھے۔ علاء کے ہاں مسلّم ہے کہ ابلیس سب فرشتوں سے زیادہ عبادت کرتا تھا اور اس نے چھ ہزار سال تک تنہا عرش معلیٰ کواٹھائے رکھا، پھر تکبر کر کے ملعون تھہرا۔ مگر معاویہ اسلام لانے تک مشرک اور ضم برست رہا۔ پھر سیدناعلی کو بنا ہر کبرخلیفہ نہ مانا لہذاوہ ابلیس سے بدتر تھہرا۔'' ہم کہتے ہیں کہ یہ کلام جہل وضلال کا آئینہ دار بلکہ عقل سلیم کے بھی منافی ہے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ ابلیس لعین سب کفار سے بڑھ کر ہے، بلکہ سب کافراس کے اتباع اور کشتہ طلالت ہیں۔ لہذا اس سے بہتر ہونے کا سوال ہی پیدا نہیں ہوسکتا۔ میدان معصیت میں کوئی بشر ابلیس کا مقابلہ نہیں کرسکتا۔ اس لیے کہ اس نے علانیہ تکم الہی سے عدول کیا اور پھر ہمہ تن اس کے بندوں کو گمراہ کرنے میں لگ گیا۔ بنا بریں اگر اس نے پچھ عبادت انجام دی تھی تو وہ اس کے کفر کی وجہ سے ضائع ہوگئی۔

## ابلیس فرشتوں سے زیادہ عبادت گزار نہ تھا:

کون کہتا ہے کہ ابلیس فرشتوں سے زیادہ عبادت گزارتھا؟ اس نے تنہا عرش کواٹھائے رکھا، نیز یہ کہوہ'' طاؤس الملائکۂ' (فرشتوں کا مور) تھا،اوراس نے زمین وآسان پرکوئی جگہنیں چھوڑی جہاں سجدہ نہ کیا ہو۔ ظاہر ہے کہ اس کی اساس نقل پر ہے۔ حالانکہ یہ کسی آبیت وحدیث میں مٰدکورنہیں۔

شیعہ مصنف کی افتر اء پردازی کا بیمالم ہے کہ اس جھوٹ کو علماء کے ہاں مسلم قرار دیتا ہے، اگر یہ بات کسی وعظ گو ملانے کہی ہو یا ترغیب و تر ہیب ● کی کسی کتاب میں درج ہو۔ یا کسی ایسی بے اصل تفسیر میں منقول ہو جو اسرائیلیات سے لبریز ہوتو اس سے کسی معمولی بات پر احتجاج کرنا بھی درست نہیں چہ جائیکہ اس بات کی دلیل کے طور پر پیش کیا جائے کہ ابلیس گناہ گار بنی آ دم سے افضل تھا اور صحابہ میں ان لوگوں کو شامل کیا جائے جن سے ابلیس بہتر تھا۔

اللہ ورسول نے کہیں بھی ابلیس لعین کا ذکر مدح وستائش کے انداز میں نہیں کیا۔ وہ حاملین عرش میں بھی شامل نہ تھا، تنہا حامل عرش ہونا تو ایک جدا گانہ بات ہے۔ بیسب یاوہ گوئی ہے اس میں شک و شبہ کی کوئی گنجائش نہیں کہ ابلیس کے جملہ اعمال صالحہ اگر تھے بھی تو وہ ضائع ہو گئے۔

یوہ کتب ہیں جوعوام کو وعظ سنانے کے لیے ترتیب دی گئی ہیں، ان میں ترغیب و ترہیب پر مشمل مبالغہ آمیز حکایات ہوتی ہیں، جو تاریخ و تراجم کی کسی کتاب میں فدکور نہیں۔ یہ مبالغہ سنت الہی کے منافی ہویا نہ ہو، البتہ کتاب و سنت کی تصریحات کے ضرور خلاف ہوتا ہے، ان کتب کے مصنفین باسند یا بے سند اور مصادر کا نام لے کریا نام لیے بغیر جواحادیث بیان کرتے ہیں ان کی صحت کے اثبات میں بایں دلیل چشم پیشی سے کام لیتے ہیں کہ یہ احادیث عوام کو وعظ سنانے کے لیے ذکر کی جاتی ہیں، استنباط احکام کے لیے نہیں، حالانکہ ان لوگوں کو احادیث سنانے کی بجائے ان کے سامنے اپنا عملی نمونہ پیش کرنا زیادہ مفید ہوتا ہے، اگر نبی کریم یہ احادیث سنتے تو ان میں سے اکثر کورد قرمادیتے۔

اس کے عین برخلاف سیدنا معاویہ کے ایمان نے دیگر صحابہ کی طرح ان کے کفر کومٹا دیا۔ شیعہ سیدنا عثمان و معاویہ اور دیگر صحابہ کومر تد قرار دینے میں اسی طرح غلطی پر ہیں جیسے خوارج سیدنا علی کو کافر تصور کرنے میں ۔ شیعہ صحابہ کومر تد قرار دیتے ہیں اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ سیدنا علی ہمیشہ مرتدین کے مقابلہ میں مغلوب رہے۔ یہ بھی تسلیم کرنا پڑے گا کہ سیدنا حسن نے خلافت سے دستبر دار ہوکر اسے ایک مرتد کو تفویض کر دیا۔ اس سے یہ نتیجہ بھی برآ مد ہوگا کہ نصرت الہی سیدنا علی کی بجائے ہمیشہ سیدنا خالد بن ولید کے شامل حال رہی ۔ یہ بات غلط ہے کہ اللہ کی نافر مانی کرنے والا ہر شخص اس کی طاعت وعبادت سے منحرف ہوتا ہے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''بعض اہل سنت نے اس حد تک غلو سے کام لیا کہ یزید کو امام تصور کرنے گے حالا نکہ اس نے سیرنا حسین کو قتل کیا اور اہل بیت خوا تین کو ننگے اونٹوں پر سوار کر کے مختلف شہروں سے گزر نے پر مجبور کیا۔ جب کہ زین العابدین کے گلے میں طوق پڑا تھا۔''
اس کا جواب بیہ ہے کہ ہم جاہل گرد <sup>1</sup> لوگوں کی طرح بینہیں کہتے کہ بزید خلفائے راشدین

● شخ عدی بن مسافر المتوفی (۲۲۷ ـ ۵۵۷) ایک عابد و زابد شخص سخے انھوں نے دیکھا کہ شیعہ یزید پر طرح طرح کے بہتان باندھے اور اس کے دین واخلاق پر حملے کرتے ہیں۔ روافض کے اس رویہ سے نگ آ کرشن عدی نے اعلان کر دیا کہ یزیدام تھا اور شیعہ کے سب اتہامات اس کے خلاف کذب ہیں۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ را اللہ نے اپنے رسالہ ' العدویہ' میں لکھا ہے کہ شخ عدی کا مسلک افراط و تفریط سے پاک تھا۔ شخ عدی کے ایک نائب حسن کے زمانہ میں روافض اتباع عدی کی ایک جماعت پر حملہ آور ہوئے۔ اور عدی کے خلیفہ شخ حسن کوئل کر دیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ شخ عدی کے مریدوں نے اس طرح نلو سے کام لینا شروع کیا جس طرح شیعہ سیدناعلی اور اہل بیت کے بارے میں مبالغہ آ میزی کے مرتکب ہوتے ہیں۔ کر دیوشخ عدی کے مریدوں کے این کوراہ راست پر لانے کے لیے ' الرسالہ العدویہ' تصنیف کیا اور عقیدہ رکھتے تھے۔ شخ الاسلام نے ان کوراہ راست پر لانے کے لیے ' الرسالہ العدویہ' تصنیف کیا اور اس میں واضح کیا کہ شخ عدی نیک آ دمی تھے۔ اگر اس وقت زندہ ہوتے توارادت مندوں کے اس اغراق ومالغہ کونا پیند کرتے۔

''الرساله العدويي'' كا ايك قديم ناقص الآخرنسخه دارالكتب المصريه مين تا ہنوز محفوظ ہے۔علامہ محقق احمد تيمور پاشانے الرسالہ العدویہ کے چند فقرے اپنے رسالہ ''الیزیدیت'' میں درج کیے ہیں ہم رسالہ فدکورہ

میں سے تھا۔ یا وہ نبی تھا۔ یزید کی مدح میں مبالغہ کرنے والے ان شیعہ کی طرح ہیں جنھوں نے سیدنا علی کی نبوت بلکہ الوہیت کاعقبیرہ گھڑلیا تھا۔

بنوامیہ کے بعض انباع سے نقل کیا گیا ہے کہ خلیفہ کے نیک اعمال قبول کیے جاتے اور برے اعمال سے درگزر کی جاتی ہے۔ بیلوگ بلاشبہ گمراہ ہیں۔ مگران کی گمراہی ان لوگوں کے مقابلہ میں کم ہے جوامام منتظر کی عفت وعصمت کا عقیدہ رکھتے ہیں اور بیابھی کہتے ہیں کہ وہ ساڑھے چارسوسال سے نہ خانہ میں اقامت گزیں ہے • حالانکہ وہ معدوم محض ہے جس کا کوئی وجود ہی نہیں۔ بیزید کے حق میں ابن المحنفیہ کی شہادت:

فرقہ مرجیہ جو بڑا کثیر التعداد ہے بینظریہ رکھتا ہے کہ تو حید کی موجود گی میں دوسری کسی چیز سے نقصان نہیں پہنچتا۔ ہم کہتے ہیں کہ حدیث نبوی کے مطابق خلافت نبوت تمیں سال تک

کودومر تبطیع کرا چکے ہیں۔ آخری مرتبہ یہ ۱۳۵۲ ہجری میں چھپا۔ رسالہ مذکور سے واضح ہوتا ہے کہ کرد یہ نید کو نبی قرار دیتے ہیں، پھراس سے بڑھ کر منصب الوہیت پر فائز کر دیا، اس فرقے کا نام'' بیزیدئی ہے۔ قبیلہ کرد کی یہ جماعت شالی عراق کے علاقہ منجار میں بودو باش رکھتی ہے۔ پچھلوگ روس کے صوبہ ان اور دمشق و بغداد و حلب کے نواح میں بھی سکونت گزیں ہیں۔ شخ عدی کردوں کے یہاں جبال ہکار میں جانے سے پیشتر لبنان و شام کے ایک گاؤں میں رہ کرمصروف عبادت رہا کرتے تھے۔ یہ بعلبک کے قریب میت فارنامی گاؤں میں پیدا ہوئے۔ تصوف میں شخ عبدالقادر جیلانی اور عبدالقاہر سہروردی، عقیل بنجی ۔ حماد دباس اور ابوالوفا حلوانی کے شاگر دیتھے۔ اگر شخ عدی کے اتباع ان کے طریقہ پر گامزن رہتے تو نہایت ہی صالح مسلمان ہوتے گرانھوں نے کفر کی حد تک غلوسے پیدا شدہ واراس کا توڑ ہے۔

ہم قبل ازیں شخ الاسلام ابن تیمیہ رشائے کا یہ قول ذکر کر چکے ہیں کہ شیعہ کا یہ فرضی امام بقول شیعہ ساڑھے چارسوسال قبل نہ خانہ میں داخل ہوا۔ چونکہ روافض کے نزدیک بیہ واقعہ ۲۲ ہجری میں پیش آیا۔ اس لیے میں نے اس سے استدلال کیا کہ ابن تیمیہ نے '' منہاج السنہ ۱۷ ہجری کے بعد تصنیف کی۔ منہاج السنہ کے طخص امام ذہبی نے مخطوط مختصر صفحہ: ۷ کے اخیر میں تحریر کیا ہے کہ شیعہ کا یہ فرض امام چارسوسا تھ سال ہوئے نہ خانہ میں داخل ہو چکا ہے۔ میں نے اس سے یہ نتیجہ نکالا کہ امام ذہبی نے بی خص ۲۷ میں یعنی شخ الاسلام ابن تیمیہ رشائیہ کی وفات سے آٹھ سال پہلے تیار کیا۔

عقی، ● پھر ملوکیت کا آغاز ہوا۔ اگریزید کی امامت وخلافت سے مرادیہ ہے کہ وہ دیگر اموی وعباسی خلفاء کی طرح سلطان وقت اور صاحب السیف تھا تو یہ ایک یقینی بات ہے۔ یزید مکہ کے سواتمام بلاد اسلامیہ کا حاکم تھا۔ مکہ پر ان دنول سیدنا عبد اللہ بن زبیر ڈٹاٹیڈ قابض تھے۔ سیدنا ابن زبیر نے اس وقت دعوتِ خلافت کا آغاز کیا جب آپ کومعاویہ کے مرنے کی خبر پہنچی۔ ●

علافت یزید کے سلسلہ میں دو باتیں محل فکر ونظر ہیں (۱) آیا یزید منصب خلافت کا اہل تھا یا نہیں؟ (۲) یزید کی نامزدگی۔

جہاں تک پہلے مبحث کا تعلق ہے، ہم اس پرقبل ازیں اظہار خیال کر چکے ہیں کہ بزیدا پنے نھال قبیلہ قضاعہ کے بدویانہ خیموں میں جرائت وشہامت اور تکلف وضنع سے پاک و سادہ ماحول میں پروان چڑھا۔ شیعہ نے اپنی کتابوں میں بزید کی سیرت وسوائح سے متعلق جھوٹ کا جوطوفان باندھا ہے، یہ بزید پر عظیم ظلم ہے ۔ بزید کی سیرت و کردار کے بارے میں سیدنا محمد بن حفیہ کی شہادت کے بعد مزید کسی تضدیق کی ضرورت نہیں، جب سیدنا ابن زبیر کا داعی عبداللہ بن مطبع لوگوں کو یزید کے خلاف بعناوت پر تمادہ کررہا تھا جو اس میں نہ تھیں مثلاً یہ کہ یزید شراب بیتا ہوہ کرد ہا تھا اور احکام قر آئی سے تجاوز کرتا ہے ۔ یہ من کر محمد بن علی بن ابی طالب المعروف بہ ابن الحفیم نے فرمایا:

''تم یزید کے بارے میں جن باتوں کا ذکر کرتے ہووہ میں نے اس میں نہیں دیکھیں۔ حالانکہ میں نے اس میں نہیں دیکھیں۔ حالانکہ میں نے اس کے یہاں قیام کیا تھا۔ دوران قیام میں نے دیکھا کہ یزید پابندی سے ہمیشہ نماز ادا کرتا۔ نیک اعمال میں پوری دلچیپی لیتا اور فقہی مسائل کا جواب دیتا ہے، اس کے ساتھ ساتھ وہ سنت نبوی کا دامن ہاتھ سے نہیں چھوڑتا۔''لوگوں نے کہا:''یزید آپ کو دکھانے کے لیے یہ اعمال انجام دیتا تھا۔'' بہین کرامام ابن الحقیہ نے فرمایا:

"بزیدکو مجھ سے کس بات کا خوف یا لا کچ تھا کہ اس نے تصنع سے بجز وانکسار کا اظہار کیا؟ کیا تم نے خود اسے شراب پیتے دیکھا ہے؟ اگر تمہارا جواب اثبات میں ہے تو تم شراب پینے میں اس کے شریک کھہرے، اور اگر نہیں دیکھا تو علم کے بغیر شہادت دینا تمہارے لیے کیوں کرروا ہے؟" لوگوں نے کہا:" اگرچہ ہم نے بزیدکو شراب پیتے نہیں دیکھا تا ہم یہ بات درست ہے۔"

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد\_ کتاب السنة\_ باب فی الخلفاء(حدیث:۲۶۲۶)، سنن ترمذی\_ کتاب الفتن\_ باب فی الخلافة(حدیث:۲۲۲۲)

.....

اس کے جواب میں سیدنا ابن الحنفیہ نے فر مایا:

الله تعالی اہل شہادت کے بارے میں اس بات کوشلیم نہیں کرتے ۔ قر آن میں فر مایا:

﴿ إِلَّا مَنُ شَهِدَ بِالْحَقِّ وَ هُمُ يَعُلَمُونَ ﴾ (سوره زحرف:٨٦)

میں اس معاملہ میں تم سے بری ہوں'۔لوگوں نے کہا:'' آپ خلیفہ بننا چاہتے ہیں تو چلیے ہم آپ کو اپنا حاکم تسلیم کرتے ہیں۔''امام ابن الحنفیہ نے فرمایا: میں حاکم یا محکوم کسی صورت میں بھی لڑائی کو حلال نہیں سمجھتا۔''

لوگوں نے کہا:''آپ اپنے والد کی حمایت میں لڑ چکے ہیں۔''

ابن الحنفیہ نے فرمایا: ''میرے والد جبیبا کوئی شخص لے آؤ، میں اس کی حمایت میں لڑنے سے گریز نہیں کروں گا۔''

لوگوں نے کہا:'' تو اپنے دونوں بیٹوں قاسم اور ابوالقاسم سے کہیے کہ وہ ہمارے ساتھ مل کر دشمن سے لڑیں۔'' ابن الحفیہ نے کہا:'' اگر میں نے بیٹوں کولڑائی کا حکم دے دیا تو گویا خودلڑائی میں نثریک ہوا۔'' لوگوں نے کہا:'' ہمارے ساتھ کسی جگہ چل کرلوگوں کو جنگ کی رغبت دلائیں۔''

ابن الحنفیہ نے کہا:'' سبحان اللہ! میں لوگوں کوالیمی بات کہوں جس پرخودعمل پیرانہیں اور اسے پہند بھی نہیں کرتا۔''

لوگول نے کہا: ' تو ہم آپ کواس بات پر مجبور کریں گے۔''

ابن الحنفیہ نے فرمایا: میں تو لوگوں کواللہ سے ڈرنے اور اس بات کا حکم دوں گا کہ وہ مخلوق کوراضی کرنے کے لیے اللہ کی ناراضگی مول نہ لیں۔''

اس کے بعدابن الحقید عازم مکہ ہوئے۔(البدایه والنهایة ، لابن کثیر:۲۳۳/۸)

یزید کے حق میں بیالی عینی شاہد کی بیان کردہ تاریخی نص ہے۔ ابن الحقیہ ایک ایسے معتبر راوی ہیں کہ اگران سے کوئی بھی نص شرعی منقول ہوتی تو سب ائمہ اسلام اسے قبول کرنے کے لیے تیار ہوتے۔ اس سے بڑھ کر اور کون سا وصف مطلوب ہے کہ ابن الحنقیہ سیدنا علی کے جگر گوشہ ہیں۔ ضیحے مسلم کی کتاب الا مارۃ میں سیدنا عبداللہ بن عمر رہا تی ہے کہ وہ اس ضمن میں عبداللہ بن مطبع کے یہاں گئے، تو اس نے کہا ابوعبدالرحمٰن کے لیے مسندر کھے۔

سیدنا عبداللہ نے کہا: میں آپ کے یہاں بیٹھنے کے لیے ہیں آیا بلکہ ایک حدیث سنانے آیا ہوں جومیں نے نبی کریم مَثَالِیَّا مِستیٰ ہے، آپ نے فرمایا:

.....

"جس نے اطاعت سے ہاتھ کھینے لیاوہ بروز قیامت اللہ تعالیٰ کواس حال میں ملے گا کہ اس کے پاس کوئی دلیل نہ ہوگی اور جوشخص بیعت کے بغیر مرگیا تو وہ جاہلیت کی موت مرا۔" (صحیح مسلم۔ کتاب الامارة۔ باب و جوب ملازمة جماعة المسلمین (حدیث: ۱۸۵۱) صحیح بخاری کتاب الفتن میں ہے کہ جب اہل مدینہ نے یزید کی بیعت ترک کردی تو سیدنا عبداللہ بن عمر نے اپنے خدم وشتم اور بچوں کو جمع کیا اور کہا کہ میں نے نبی کریم مَاناتیٰ کو بیفر ماتے سنا ہے:" ہردھو کہ باز کے لیے بروز قیامت جھنڈ انصب کیا جائے گا۔"

"ہم اللہ ورسول کے حکم کے مطابق یزید کی بیعت کر چکے ہیں اور میر نے زدیک اس سے بڑا دھوکا اور پچھ ہیں کہ حکم الہی کے مطابق ایک شخص کی بیعت کی جائے پھر اس کے خلاف جنگ کا آغاز کیا جائے۔ مجھے جس شخص کے بارے میں معلوم ہوا کہ اس نے بزید کی بیعت ترک کرکے سی اور کی بیعت کر لی ہے میں اس سے باز پرس کروں گا۔" (صحیح بخاری کتاب الفتن۔ باب اذا قال عند قوم شیئا ٹم خرج سس" (حدیث: ۲۱۱۷)

حافظ ابن کثیر "البدایه و النهایة" (۸/ ۲۲۸) میں امام مدائن بروایت کرتے ہیں کہ سیدنا عبداللہ بن عباس، حضرت حسن بن علی کی وفات کے بعد امیر معاویہ کے یہاں تشریف لائے ،اسی دوران بزید تعزیت کے لیے سیدنا ابن عباس کی خدمت میں حاضر ہوا۔ جب بزید چلا گیا تو ابن عباس نے کہا: جب بنوامید رخصت ہوجا کی گیا گیا تو ابل علم کا بھی خاتمہ ہوجائے گا۔ (البدایة والنهایة: ۸/۸۲)

یہ وہ امور ہیں جو یزید کی صلاحیت امامت، صحابہ کے اس کوشلیم کرنے اور ابن الحنفیہ کی یزید کے حق میں تائید وشہادت سے متعلق ہیں۔ابن الحنفیہ نے تصریحاً کہہ دیا کہ یزید کے بارے میں دھوکہ بازوں نے جو کچھ کہا تھاوہ صاف جھوٹ ہے۔

یہ بات ہنوز محتاج غور وفکر ہے کہ سیدنا معاویہ نے بزید کوخلیفہ کیوں مقرر کیا جب قریش کے متعدد نوجوان جو بزید کے معاصر سے اپنی بعض خصوصیات کی بنا پر اپنے آپ کوخلافت کا اہل سمجھتے سے۔ مثلاً سعید بن عثان بن عفان بلکہ ان سے فروتر درجہ کے لوگ بھی اس منصب کوسنجا لئے کے خواب دیکھر ہے سے۔ یہ ایک طے شدہ بات ہے کہ شور کی کے ذریعے خلیفہ کا انتخاب ولی عہد نا مزد کرنے سے بلا شبہ اولی وافضل ہے۔ مگر سیدنا معاویہ جانتے سے کہ اگر اس وقت شورای کے ذریعہ خلیفہ منتخب کرنے کا سوال اٹھایا گیا تو امت میں خون ریزی کا ایسا دروازہ کھلے گا جو اسی وقت بند ہوگا جب قریش میں ولایت وخلافت کی اہلیت رکھنے والے سب لوگ صفحہ ارضی سے نابود ہو جا کیں گے۔ سیدنا معاویہ پریہ بات پوشیدہ نہ تھی کہ اہلیت رکھنے والے سب لوگ صفحہ ارضی سے نابود ہو جا کیں گے۔ سیدنا معاویہ پریہ بات پوشیدہ نہ تھی کہ

.....

فضائل ومنا قب اورخصوصیات ان مرعیان خلافت کے مابین تقسیم شدہ ہیں۔ اگر ایک شخص ایک خصوصیت رکھتا ہے تو دوسراکسی اور وصف کا حامل ہے جواس میں موجود نہیں۔

جہاں تک بزید کا تعلق ہے وہ اپنے معاصر مدعیان امارت و ولایت کے اوصاف وخصوصیات میں برابر کا سہیم وشریک تھا۔ البتہ حکومت وسلطنت کی ایک لا بدی خصوصیت بزید میں الی تھی جس سے دوسر کے کی سرمحروم تھے۔ اور وہ یہ ہے کہ بزید عسکری قوت سے بہرہ ورتھا جو بوقت ضرورت اسلام کی ایک عظیم قوت ثابت ہوسکتی تھی اور اگر بزید خلافت میں مزاحمت کرنے والوں کے خلاف نبرد آ زما ہوتا تو یہ قوت وہاں بھی اس کا ساتھ دے سکتی تھی۔ علاوہ ازیں اگر بزید کے نتھال قبیلہ قضاعہ اور اس کے حلیف یمنی قبائل کے سوااس کا کوئی مددگار بھی نہ ہوتا تو وہ اپنے سب مخالفین کو زیر کرسکتا تھا۔ اس موقع پر ابن خلدون نے اپنے مقدمہ میں سیدنا حسین کے سفر عراق کا حال بیان کرتے ہوئے جو بچھ کھا ہے وہ قابل ملاحظہ ہے۔ ابن خلدون مقدمہ تاریخ کی فصل' ولایۃ العہد' میں لکھتا ہے:

''قوت وشوکت کا اندازہ لگانے میں سیدنا حسین سے غلطی سرز دہوئی۔اس کی وجہ بیتھی کہ مضر کی عصبیت ان دنوں قبیلہ قریش میں محدود ہوکررہ گئی تھی۔قریش کی عصبیت عبد مناف میں اور عبد مناف میں اس حقیقت کا عبد مناف کی حمایت وطرف داری بنوامیہ میں آ کر گھر گئی تھی۔سب قریش اس حقیقت کا اعتراف کرتے تھے اور کسی کواس سے مجال انکار نہ تھی۔ آغاز اسلام میں جب لوگ معجزات اور وی الہی میں منہمک ہوگئے تو یہ جا، کی عصبیت فراموش ہوگئی تھی۔ نبوت اور خوارق و معجزات کا انقطاع ہونے کے ساتھ ہی یہ عصبیت لوٹ کر آ گئی اور قبیلہ مضر کے لوگ باقی لوگوں کو چھوڑ کر بنوامیہ کا ساتھ دینے گئے۔'' (مقدمہ ابن خلدون)

یزیدگی نامزدگی میں سیدنا معاویہ نے اسلامی شہنشا ہیت کی مصلحوں کو پیش نظر رکھا تھا جس کا ان دنوں بڑا چرچا تھا اور جس کے بھلنے بھو لنے اور وسعت پذیر ہونے میں دعوت اسلامی کی توسیع کا رازمضم تھا۔ یہ توسیع زیادہ تر سیدنا معاویہ وعثمان اور ان کے خلفاء کے عہد میں ہوئی ، نظر بریں اس بات کی شدید ضرورت تھی کہ عرب کے دونوں باز ولیعنی یمن ومضر یا قحطان و عدنان میں کامل اتحاد و یگا نگت پیدا ہو جائے۔ یزید کو ولی عہد نامزد کرنے سے پیشتر سیدنا معاویہ یزید کو امور سلطنت سکھایا کرتے تھے۔ یہ اسی کا متحبہ ہے کہ آپ نے وہ ہجری میں یزید کو رومی سلطنت کے استقبال کے لیے روم بھیجا اور اس کے جھنڈ سے قسطنطنیہ کی دیواروں پر لہرانے گے۔ یہ وہ بابر کت اشکر تھا جس میں سیدنا عبد اللہ بن عمر ،عبد اللہ بن عبر اللہ بن عبر اللہ بن زبیر ڈھائٹر کے جیسے جلیل القدر صحابہ شریک تھے۔ اس عظیم اسلامی

ان لوگوں کے امام ہونے کے بیمعنی ہیں کہ وہ حکومت وسلطنت اور سیف و سنان سے بہرہ ور تھے کسی کو حاکم مقرر کرتے اور کسی کومعزول کرتے ۔ کسی کو دیتے اور کسی کو نہ دیتے ۔ ان کے احکام حدود سلطنت میں نافذ ہوتے تھے۔ وہ شرعی سزائیں دیتے ، کفار سے جہاد کرتے اور لوگوں میں مال تقسیم کیا کرتے تھے۔

یہ سب باتیں متواتر کی حد تک معروف ہیں اور ان سے مجال انکار نہیں۔ ان کے امام خلیفہ یا سلطان ہونے کا یہی مطلب ہے، جیسے امام صلوۃ وہ ہے جولوگوں کو نماز پڑھاتا ہو جب ہم دیکھیں کہ کوئی شخص لوگوں کو نماز پڑھا رہا ہے تو اس کا امام ہونا ایک مشہود ومحسوس امر ہے جس میں جدل و بحث کی کوئی شخبائش نہیں۔ باقی رہا اس کا نیک یا بدہونا تو یہ ایک الگ بات ہے۔ اہل سنت سلاطین وخلفاء مثلاً یزید یا عبد الملک یا منصور میں سے جب کسی کو امام تصور کریں گے تو اس کی یہی حیثیت ہوگی

جہاد کے ذریعہ اللہ تعالی نے بی کریم کے دوسرے خواب کی تعبیر ظاہر کی جوآپ نے بمقام قباء سیدنا انس کی خالہ کے یہال دیکھا تھا۔ (صحیح بخاری، کتاب الاستئذان۔ باب من زار قوماً فقال عندهم (حدیث: ۲۸۳، ۱۲۸۳)، صحیح مسلم۔ کتاب الامارة۔ باب فضل الغزو فی البحر (حدیث: ۹۱۲)

اگران تاریخی حقائق پرسیدناعلی ڈھاٹئؤ کے لخت جگرابن الحنفیہ کی شہادت کا بھی اضافہ کرلیا جائے جس میں انھوں نے بزید پر عائد کردہ انہامات کو بے بنیاد قرار دیا تھا تو اس مظلوم قریثی نوجوان (بزید) کی اصلی صورت سامنے آجاتی ہے جواس پر از خیر و برکت زمانہ سے بالکل ہم آ ہنگ تھی جس کے ائمہ میں سے بزید بھی ایک امام تھا۔ علاوہ ازیں اس سے تاریخ اسلام کے وہ داغ دھے دور ہوجائیں گے جن سے شریر لوگ اس کو داغ دار کرنا جا ہے ہیں۔

اگراس کتاب کے دامن میں مزید وسعت ہوتی تو ہم بہت سے تاریخی حقائق بیان کرتے۔ (بعض حقائق کے لیے دیکھیے ہمارے حواشی برالعواصم من القواصم) اگر زندگی نے مہلت دی تو میں اسلام کے اس قرض کو جس سے میری گردن زیر بار ہے صدر اسلام کی ایک ایسی تاریخ پیش کر کے ادا کروں گا جن کو دیکھ کرمسلم نو جوان عش عش کر اٹھیں اور مسلمانوں پر بیراز آشکار ہو جائے کہ اموی دور میں اسلام یورپ اور افریقہ میں کیوں کہ اشاعت پذیر ہوا تھا۔ ایسی تاریخ امت مسلمہ کی ایک اہم ضرورت ہے اللہ تعالی کی رحمت سے پچھ بعید نہیں کہ وہ ایسے تحص کو اس خدمت کی توفیق ارزانی کرے جو بہمہ وجوہ اس کاحق ادا کرنے کے قابل ہو۔ (محبّ الدین الخطیب)

جو شخص اس میں جدل یا بحث سے کام لیتا ہے وہ اسی طرح ہے جیسے کوئی سیدنا ابو بکر وعمر وعثمان ٹھکا لُڈُمُ کی ولایت یا قبصر و کسری اور نجاشی کی بادشاہت کو تسلیم نہ کرے اور اس میں جھکڑنے گئے۔

حق کے پرستار و مددگار اہل سنت مثلاً امام بخاری ومسلم اور دیگر حفاظ حدیث کا معاملہ اس سے یک سر

مختلف ہے، صدافت شعار راویان حدیث کی جمع و تدوین میں انھوں نے حد درجہ اعتدال سے کام لیا۔

اللہ کاشکر ہے کہ امت محمد بہتا ہنوز بخیرو عافیت ہے۔ بیمسلمہ حقیقت ہے کہ امت کے اوّلین ولا ہ و دکام غیر معصوم ہونے کے باو جود صلاح واستقامت کے انتہائی بلند معیار پر فائز سے اقوام عالم میں جولوگ مرتبہ و مقام کے لحاظ سے فروتر ہیں وہ ان کو وقعت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں اور ان کے کار ہائے نمایاں کو اجا گرکرنے کا کوئی وقیقہ فروگز اشت نہیں کرتے ۔ ان کی لغز شوں کا ذکر نہایت نرم الفاظ میں کیا جاتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ ان کے لیے مناسب عذر تلاش کیا جاتا ہے۔ یہ بجیب بات ہے کہ دورِ حاضر کے بعض شریر ہمارے بعض نیک نہاد سلاطین و ملوک کی سیرت و سوائے کو بگاڑنے پر تلے ہوئے ہیں اور ان کے کار ہائے نمایاں کو چھپاتے اور ان کی تاویلیں کرتے اور ان سے صادر شدہ لغز شوں کو رائی کا پہاڑ بنا کے کار ہائے نمایاں کو چھپاتے اور ان کی تاویلیں کرتے اور ان سے صادر شدہ لغز شوں کو رائی کا پہاڑ بنا کر دکھار ہے ہیں ، وہ اس غلط نہی کا شکار ہیں کہ وہ ان ولا ہ و دکام کو نقصان پہنچانا چا ہے ہیں حالانکہ اس کا سب سے بڑا نقصان ملت اسلامیکو پہنچتا ہے اور وہ یہ کہ اس سے ملت کے اذبان وقلوب میں مایوسی کی لہر دوڑ جاتی ہے اور وہ اپنے مت بددل ہو جاتی ہے۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتق

تعاون کرنے میں احتر از کرتے ہیں۔

جب کوئی خلیفہ اقتدار پر قابض ہو جائے مثلاً پزید وعبد الملک اور منصور پھر یا تو اس سے لڑکر اسے اقتدار سے محروم کیا جائے گا۔ بیرائے فاسد ہے اور اس کا نتیجہ خون ریزی کی صورت میں برآ مد ہوتا ہے، خواہ خروج کرنے والا دین دار ہی کیوں نہ ہو۔ <sup>1</sup> تاریخ اس بات کی گواہ ہے کہ جب بھی کسی شخص نے کسی صاحب اقتدار کے خلاف بغاوت کی ہے تو اس سے جونقصان برآ مد ہوا ہے وہ اس کے فوائد کے مقابلہ میں بہت زیادہ ہے، اس کی مثال وہ لوگ ہیں جنھوں نے مدینہ میں برنید کے خلاف

خلفائے راشدین کے بعد آنے والے ولاۃ و حکام کے اخبار و واقعات جمع کرنے میں مؤرخین غالبًا یہ نظریہ رکھتے تھے کہ تقابل کے نقطہ نظر سے وہ حکام خلفائے راشدین کے ہم پلہ نہیں ہو سکتے ،اس لیے انھوں نے ان کے بعض ایسے حقوق ادا کرنے میں فیاضی سے کام نہ لیا جو بذات خود عظیم مگر خلفائے راشدین کے مقابلہ میں فروز درجہ کے تھے۔

بہر کیف اہل سنت رسول اللہ عنائی کے ما سواکسی کومعصوم قرار نہیں دیتے اور ہر مستحق کو اس کا حق دینا چاہتے ہیں۔ دورِ حاضر میں جب ہم از سر نو تاریخ اسلام کا جائزہ لے کراسے کذب و دروغ سے پاک و صاف کرنے کا بیڑا اٹھا ئیں گے تو ہمیں ان اسباب نصرت و تو فیق تک رسائی حاصل ہوگی جو اللہ تعالیٰ نے ان لوگوں کے لیے مقدر کرر کھے تھے جھوں نے عالم اسلام کی بنیا در کھی اور اللہ کی دعوت کو اکناف ارضی تک پہنچایا اس وقت یہ حقیقت ابھر کرسامنے آئے گی کہ باطل پرستوں نے جن لوگوں کی زندگی کو داغ دار کرنے کی سعی کی ہے وہ تاریخ اسلام کے عظیم ہیرو اور اپنے عصر و عہد کے چشم و چراغ داخ دار کرنے کی سعی کی ہے وہ تاریخ اسلام کے عظیم ہیرو اور اپنے عصر و عہد کے چشم و چراغ صفے۔ (فیکا لُکھُم)

سفاح ومنصور نے جب مروان بن محمد کے خلاف خروج کیا تھا تو وہ اسی دعویٰ پرمبیٰ تھا کہ وہ اس سے زیادہ
دین دار اور اس منصب کے لیے موزوں تر ہیں ، جب برسرا قتد ار ہوئے تو ان سے بہتر ثابت نہ ہو سکے
جن کے خلاف انھوں نے خروج کیا تھا۔ امام اوزاعی نے ان کو اس فعل شنیع پر اس حد تک متنبہ کیا کہ امام
اوزاعی کے احباب واعوان اس بات سے ڈرنے گے کہ امام اوزاعی جب عباسی تلوار سے گھائل ہوں تو
آس پاس والوں کے کپڑے خون آلود نہ ہو جا کیں۔ امام اوزاعی نے صراحناً بتا دیا تھا کہ انھوں نے جس
قدر خون ریزی کی ہے وہ ان کے لیے نارواتھی۔ امام اوزاعی نے یہ فیصلہ اس وقت صادر کیا تھا جب
تاریخ بنوامیہ و بنوعباس کے ماہین موازنہ کرنے کے قابل نہ تھی۔ اب اللہ ہی فیصلہ کرے گا کہ بنوامیہ و بنو

خروج کیا۔ ◘ یا ابن اشعث جس نے عراق میں عبدالملک کے خلاف خروج کیا تھا یا ابن مہلّب جس نے مروان کے خلاف بخاوت کی۔ نیز ابومسلم خراسانی یا مدینہ وبصرہ کے وہ لوگ جنھوں نے منصور کے خلاف بغاوت کی تھی۔ ایسے لوگوں کا مقصد تخت یا تختہ ہوتا ہے آخر کاران کا اقتدار ختم ہو جاتا ہے اور اقتدار سے محروم ہو جاتے ہیں۔

اس ضمن میں عبداللہ بن علی عباسی اور ابو مسلم خراسانی کی مثال پیش کی جاسکتی ہے یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ انھوں نے عباسی دعوت کو فروغ دینے کے لیے لاکھوں بے گناہ لوگوں کو نہ نیخ کیا۔ ان دونوں کو ابوجعفر منصور نے قبل کروایا تھا۔ جہاں تک اہل حرّہ ابن الاشعث اور ابن مہلّب کا تعلق ہے انھوں نے اپنے اصحاب سمیت شکست کھائی۔ اور دین و دنیا دونوں میں ناکام رہے۔ اللہ تعالی ایساحکم منہیں دیتے جس سے دینی یا دنیوی صلاح وفلاح وابستہ نہ ہو، اگر کوئی متنی وجنتی شخص بھی بغاوت کا فعل انجام دیتا ہے تاہم یفعل قباحت سے خالی نہیں ہوگا۔ غور فرما ہئے۔ سیدناعلی وطلحہ و زبیر و عائشہ وغیر ہم جلیل القدر صحابہ سے بہتر اور کون ہوگا۔ اس کے باوصف انھوں نے قبال وغیرہ کے سلسلہ میں جو پچھ کیا اس کی مدح وستائش نہیں کی جاسکتی۔ حالانکہ بیسب صحابہ اللہ کے یہاں بڑے عظیم المرتبت ہیں اور ان کی نبیت بھی دوسر نے لوگوں کی نبیت احتی ہے۔

اسی طرح اہل حرہ میں متعدد اہل علم اور دین دارلوگ بھی تھے۔اصحاب ابن الاشعث بھی دین داراور اہل علم سے خالی نہ تھے۔امام شعبی سے ابن الاشعث کے زمانے میں کہا گیا تھا۔ داراور اہل علم سے خالی نہ تھے۔امام شعبی مدت آپ کہاں رہے؟''

امام تعمی نے جواباً کہا: 'میں اس جگہ تھا جس کے متعلق کسی شاعر نے کہا ہے: عَوَى الذِّئُبُ فَاسُتَانَسُتُ بِالذِّئُبِ اِذُ عَوى و صوَّتَ اِنْسَانٌ فَكِدُتُ اَطِير

صحیح بخاری و مسلم میں ہے کہ حضرت عبد اللہ بن عمر رفائیہ اہل مدینہ کو بزید کی مخالفت سے روکتے تھے۔

(صحیح بخاری، کتاب الفتن، باب اذا قال عند قوم شیئا ثم خرج فقال بخلافه (حدیث: (صحیح مسلم، کتاب الامارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمین عند ظهور الفتن (حدیث: ۱۸۱۸)، صحیح مسلم، کتاب الامارة، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمین عند ظهور الفتن (حدیث: ۱۸۵۱) البدایہ والنہایہ کے بیان کے مطابق سیدنا محمد بن الحقیہ بھی بزید کے مخالفین کو نقض بیعت سے منع کرتے تھے، یہ بیان پہلے گزر چکا ہے عن قریب آگے آرہا ہے کہ سعید بن المسیب اور سیدنا علی بن حسین کہ جن کو امام زین العابدین بھی کہا جاتا ہے اہل مدینہ کو بزید کی مخالفت سے روکتے تھے۔

'' بھیڑیا چلایا تو میں اس کی آواز سے مانوس ہو گیا اور انسان نے آواز دی تو میں نے اڑکر جانا جاہا۔''

امام شعبی نے مزید فرمایا:

'' ہم ایسے فتنہ سے دو جارتھے جس میں نہ تو ہم متقی اور پاک باز تھے اور نہ ہی ایسے گناہ گارتھے جو طافت سے بھی بہر ور ہو۔''

سیدناحس بصری فرمایا کرتے تھے:

''حجاج ثقفی کا وجود عذاب الہی سے کم نہیں،لہذا عذاب الہی کو اپنے ہاتھوں سے مت رکھکیلو۔ بلکہ بارگاہ ایز دی میں عجز و نیاز کا اظہار کرو۔''

الله تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَ لَقَلُ اَخَذُنَا هُمُ بِالْعَذَابِ فَمَا اسْتَكَانُوا لِرَبِّهِمُ وَ مَا يَتَضَرَّعُونَ ﴿ (سورة المومنون: ٢٦/٢٣)

"هم نے ان کوعذاب میں گرفتار کیا مگر نہ وہ رب کے سامنے جھکے اور نہ ہی اظہار بجز و نیاز کیا۔" طلق بن حبیب فرمایا کرتے تھے:

'' تقویل کی بدولت فتنہ سے بچتے رہو۔''

ان سے دریافت کیا گیا کہ تقوی کی وضاحت فرمایے توجواباً فرمایا:

'' تقوی کی ہے ہے کہ نورِ الہی کی روشنی میں اللہ کی طاعت وعبادت پڑمل پیرا ہوں اور رحمتِ الہی کے امیدوار رہیں۔ نیز نورِ الہی کی روشنی میں اس کی نافر مانی کو ترک کر دیں اور عذاب الہی سے خائف رہیں۔'' (احمد و ابن ابی الدنیا)

مسلم اکابر وافاضل ہمیشہ فتنہ پردازی کے دور میں لوگوں کو جنگ و جدال سے منع کرتے رہے ہیں۔سیدنا عبداللّٰد بنعمر،سعید بن مسیّب اور علی بن حسین ● عام الحرہ میں بزید کے خلاف بغاوت

سیدناعلی بن حسین، زین العابدین کے نام سے معروف تھے۔ شیعہ ان کو امام چہارم تصور کرتے ہیں۔
بایں ہمہ شیعہ زین العابدین کے اس موقف کی خلاف ورزی کرتے ہیں جوانھوں نے اہل مدینہ کو بزید کی
مخالفت سے روکتے وقت اختیار کیا تھا۔ سیدنا زین العابدین اور ان کے والدمحتر م جن مصائب سے دو چار
ہوئے تھے ان کی بنا پر وہ اس حقیقت سے بخو بی آگاہ تھے کہ فتنہ پر آمادہ کرنے والے اور اس پر رضا
مندی کا اظہار کرنے والے تثریر، اسلام سے برگشتہ اور شیطان کے بہکائے لوگ ہیں۔

سے روکتے تھے۔ اسی طرح سیرناحسن بھری، ومجاہد و دیگر بزرگ فتنہ ابن الاشعث میں نثر کت کرنے سے بازر کھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ احادیث صحیحہ کی روشنی میں اہل سنت کے یہاں یہ طے شدہ بات تھی کہ فتنہ کے دَور میں نثر یک جنگ و جدل ہونے سے احتراز کیا جائے۔ یہ بات ایک دینی عقیدہ کی حثیت رکھتی تھی اور اہل سنت وُلا ہ و حکام کے ظلم و بُور پر صبر کرنے کی تلقین کیا کرتے تھے۔ یہاں اس کی تفصیلات بیان نہیں کی جاسکتیں۔

جوشخص اس ضمن میں واردشدہ احادیث صیحہ اور بزرگان سلف کے اقوال و آثار پرزحمت ِغور وفکر گوارا کرے گا اس پر یہ حقیقت واشگاف ہو جائے گی کہ اچھی بات وہی ہے جونصوص نبویہ میں پائی جاتی ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب اہل کوفہ نے سیدنا حسین رٹائٹی کو خط لکھ لکھ کر بلایا اور آپ نے عراق جانے کا ارادہ کیا تو سیدنا ابن عمر، ابن عباس، ابو بکر بن عبد الرحمٰن وغیرہ اصحاب العلم ولدین نے آپ کوروکنا چاہا وہ اس بات پریقین رکھتے تھے کہ آپ قل سے نہیں نچ سکتے ۔ ان میں سے بعض نے کہ: 'اے قل کیے جانے والے میں مجھے اللہ کوسونیتا ہوں۔'' بعض نے کہا: ''اگر یہ بات معیوب نہ ہوتی تو میں آپ کوعراق جانے سے روک ویتا۔''

سیدناحسین کے احباب واعوان کی بیرسب مساعی آپ اور مسلمانوں کی مصلحت و عافیت کے نقطہ کنیال سے تھیں۔اس لیے کہ اللہ ورسول اصلاح کا حکم دیتے ہیں فساد کا نہیں، البتہ رائے بعض اوقات مینی برخطاء۔

چنانچ جن واقعات سے سیرنا حسین دو چار ہوئے۔ انھوں نے ثابت کردیا کہ مانعین خروج کی رائے درست تھی، اس لیے کہ سیرنا حسین کے خروج میں کوئی دینی و دنیوی مصلحت مضمر نہ تھی۔ بلکہ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ ظالم کو فیوں نے نبیرہ کر سول کو بحالت مظلومی شہید کردیا۔ اور آپ کے خروج قبل سے امت میں وہ فساد رونما ہوا جو اس صورت میں ہرگز رونما نہ ہوتا اگر آپ مدینہ میں اقامت گزیں رہے ،سیدنا حسین کا مقصد جو کہ تحصیل خیراور دفع شر تھا۔ حاصل نہ ہوا بخلاف ازیں آپ کے خروج وقل سے وقل سے شرمیں اضافہ ہوا اور وہ ایک عظیم شرکا پیش خیمہ بن گئی۔

قتل عثمان کی طرح سیدناحسین کے تل سے امت میں فتن وشرور کا درواز کھل گیا اوراس سے بیہ حقیقت کھل کرسا منے آگئی کہ سرور کا کنات مُٹاٹیا آئے جو ولاۃ و حکام کے ظلم و جور پرصبر اور ترک قبال کا حکم دیا تھا وہ بندوں کے لیے دنیا و عقبی دونوں میں فائدہ مند تھا۔ نیزیہ کہ جس نے بھی دانستہ یا نا دانستہ

اس کی خلاف ورزی کی اس کے فعل سے بجائے صلاح کے فسادرونما ہوا۔

یمی وجہ تھی کہ سرکار دوعالم مَثَاثِیَّا نے ان الفاظ میں سیدناحسن رٹاٹیُڈ کی مدح فر مائی: '' میرایہ بیٹا سر دار ہے اور اس کے ذریعہ اللہ تعالی مسلمانوں کے دوعظیم گروہوں میں صلح کرائے گا۔'' 1

اس کے برعکس آپ نے بھی ایسے شخص کی مدح نہ فر مائی جوفتنہ بازی کے دور میں کسی سے لڑتا یا خروج کرتا ہو یا کسی کی بیعت کر کے اسے توڑ دیتا اور جماعت مسلمین سے الگ ہوجاتا ہو۔

> سیدنا عبدالله بن عمر والنیهٔ سے مروی ہے کہ نبی کریم منگالیهٔ انے فرمایا: "پہلالشکر جو قسطنطنیہ پرجمله آور ہوگا مغفور ومرحوم ہے۔"

اہل روم سے نبرد آ زما ہونے کے لیے پہلالشکر سیدنا معاویہ ڈلاٹیڈ نے بھیجا تھا۔ یزیداس کا سیہ سالارتھا اور اس میں ابوابوب انصاری جیسے جلیل القدر صحابہ بھی شامل تھے۔ اس لشکر نے قسطنطنیہ کا محاصرہ کیا تھا۔ و بعد ازال جنگ جمل و صفین واقعہ حرقہ و شہادت حسین نیز واقعہ مرج راہط عین الورد کے مقام پر توابین کافتل اور فتنہ ابن الاشعث جیسے ظیم واقعات پیش آئے ۔ شہادت عثمان کا واقعہ ان سب واقعات سے زیادہ الم انگیز تھا۔ امام احمد بن حنبل نے اپنی مسند میں مرفوعاً روایت کیا ہے کہ نبی منازی ا

' جس شخص نے تین باتوں سے نجات پائی وہ فلاح ونجات سے ہم کنار ہوا۔ وہ تین

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الصلح، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم للحسن بن علی رضی الله عنهما..... (حدیث:۲۷۰٤)

<sup>2</sup> صحیح بخاری ، کتاب الجهاد، باب ما قیل فی قتال الروم(حدیث: ۲۹۲٤)، عن ام حرام رضی الله عنها\_

اسی غزوہ میں سیرنا ابوابوب انصاری نے وفات پائی اور قسطنطنیہ کی فصیل کے نزد یک مدفون ہوئے۔
 آپ کی قبرآج تک موجود ہے اور آپ ہی کے نام سے مشہور ہے۔

<sup>•</sup> سنن ابی داؤد\_ کتاب الجهاد\_ باب فی قوله عزوجل و لَا تُلْقُوْا بِأَيْدِيْكُمْ ..... (حدیث: ۲۰۱۲)، سنن ترمذی\_ کتاب تفسیر القرآن\_ باب و من سورة البقرة (حدیث:

باتیں یہ ہیں (۱) میری موت (۲) خلیفہ مظلوم کا ناحق قبل (۳) خروج دجال۔

باقی رہا شیعہ مصنف کا یہ قول کہ 'اہل بیت خواتین کوقیدی بنایا اور آخیس بلا پالان اونٹوں پرسوار

کیا گیا۔'' تو یہ صرح کند ہے۔ امت محمدی نے بھی بھی کسی ہاشمی خاتون کوقیدی بنانے کی جسارت

نہیں کی۔ بنوامیہ کوسید ناحسین سے خطرہ لاحق تھا کہ وہ ان کے تاج وتخت پر قابض ہو جا ئیں گاس

نہیں کی۔ بنوامیہ کوسید ناحسین سے خطرہ لاحق تھا کہ وہ ان کے تاج وتخت پر قابض ہو گیا اور آپ کے

اہل بیت کو مدینہ رخصت کردیا گیا تھا۔ مگر شیعہ کی جہالت کا علاج کیا؟ اس میں شک وشبہ کی کوئی

گنجائش نہیں کہ قبل حسین جرم عظیم ہے، اس کا ارتکاب کرنے والا اور اس پر رضا مندی کا اظہار کرنے

والا دونوں عذاب کے متحق ہیں، مگر یہ بھی حقیقت ہے کہ سید ناحسین کا قبل ان کے بہنوئی سید نا عمر اور

آپ کے خالوسید ناعثمان ڈاٹیٹ کوئل سے بڑا جرم ہرگر نہیں ہے۔

آبت ﴿ إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ حسن وحسين كے بارے ميں نازل نہيں ہوئی: رافضی قلم کارلکھتا ہے:

﴿ قُل لَّا اَسْأَلُكُمْ عَلَيْهِ اَجُرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴿ (شورَاى: ٣٠/٤٢) سَينَا حَسنَ وَسينَ كَ بِارِ عِينِ نازِل مُونَى تَى : "سيرناحسن وسين كے بارے ميں نازل مونى تقى ـ: "

یہ صاف جھوٹ ہے اس لیے کہ یہ آیت بلاریب کمی ہے، جب یہ آیت انری تو اس وقت سیدنا علی و فاطمہ کا نکاح بھی نہیں ہوا تھا۔ سیدنا حسن وحسین کی ولادت کا تو اس وقت سوال ہی پیدا نہیں ہوتا۔ سیدنا علی نے ہجرت کے دوسرے سال سیدہ فاطمہ سے نکاح کیا <sup>©</sup> اور غزوہ بدر کے بعد ماہ رمضان میں آپ سیدنا علی کے گھر میں آباد ہوئیں۔ قبل ازیں اس آیت پر گفتگو کی جا چکی ہے اور سیدنا ابن عباس کا یہ قول بیان کیا جا چکا ہے کہ تمام قبائل قریش کے نبی کریم کے ساتھ قرابت دارانہ مراسم و روابط تھے بنابریں آیت میں ارشاد ہوا کہ قرابت داری کے ان حقوق کی وجہ سے تم مجھ سے الفت و محبت کا ساوک کرو۔ (3) (4)

 $<sup>(1 \</sup>cdot 1/7)$ ، مستدرك حاكم  $(1 \cdot 1/7)$ ، مستدرك حاكم  $(1 \cdot 1/7)$ 

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فرض الخمس، باب فرض الخمس (حدیث: ۳۰۹۱) صحیح مسلم، کتاب الاشربة\_ باب تحریم الخمر (حدیث: ۱۹۷۹)

**③** صحیح بخاری، کتاب المناقب، باب المناقب(حدیث:۳٤۹۷)

<sup>🗗</sup> قبیلہ قریش کے ساتھ سرور کا کنات سُلِیْا ہم کی قرابت داری کی روشن مثال سیدنا ابوسفیان کے ساتھ نبی کریم

شیعه مصنف رقم طراز ہے:

''اہل سنت کی ایک جماعت پزید کوظالم تصور کرنے کے باوصف اس پر لعنت نہیں بھیجتی حالانکہ قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ اَلا اللهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (سورة هود: ١ / ١١)

ایک شخص مُهناً نامی نے سیرنا امام احمد بن حنبل اِٹراللہ سے جب بزید کے بارے میں دریافت کیا تو انھوں نے فرمایا: ''بزید نے جوکرنا تھا کیا۔''

امام موصوف کے بیٹے صالح نے آپ سے دریافت کیا کہ بعض لوگ ہمیں یزید کی دوستی سے متہم کرتے ہیں۔'

امام احمد نے جواباً فرمایا:

'' بیٹا جو شخص اللّٰداور یوم آخرت پرایمان رکھتا ہووہ پزید کا دوست کب ہوسکتا ہے؟'' صالح نے کہا:'' تو پھر آپ پزید پرلعنت کیوں نہیں کرتے۔''

امام احمه نے فرمایا:

'' جس پراللہ نے لعنت کی ہے میں اس پرلعنت کیوں نہ جیجوں؟'' ..

الله تعالی فرماتے ہیں۔

''بہت ممکن ہے اگرتم برسرا قتد ار ہوئے تو زمین میں فساد برپا کرو گے اور باہمی تعلقات توڑ دو گے یہ وہ لوگ ہیں جن پر اللہ نے لعنت بھیجی اور انھیں اندھا اور بہرا کردیا۔'' (سورہ محمہ:۲۲،۲۲)

اس سے بڑا فساداور کیا ہوگا کہ یزید نے مدینہ کے شہر کولوٹا۔ وہاں کے رہنے والوں کو قید کیا۔ سات سوقریش و انصار کوموت کے گھاٹ اتارا اور دس ہزار ایسے آ دمیوں کو قتل

کے عزیزانہ مراسم ہیں۔ قبل ازیں بیان کیا جاچکا ہے کہ جب کفار مکہ نبی کریم کوستاتے تو آپ ابوسفیان کے گھر میں پناہ لیتے تھے۔ اسی لیے آپ نے فتح مکہ کے دن اعلان فر مایا کہ جوشخص ابوسفیان کے گھر میں داخل ہوگا وہ امن پائے گا۔ ( سنن ابی داود۔ کتاب الخراج۔ باب ما جاء فی خبر مکة، (حدیث: ۲۱،۳۰۲،۳) اس کی تفصیلات کے لیے وہ حاشیہ ملاحظہ فر مایئے جس میں نبی کریم اور ابوسفیان کے باہمی روابط وعلائق کی تفصیل مندرج ہے۔

کیاجن کے بارے میں یہ بھی معلوم نہیں کہ وہ آزاد سے یا غلام۔ یہاں تک کہ روضہ رسول خون سے بھر گیا۔ پھر کعبہ پر بپھر بچینک کر اسے منہدم کیا اور آگ لگا دی۔ نبی منگاٹیا فی فرماتے ہیں: سیدنا حسین کا قاتل آگ کے ایک صندوق میں ہوگا اور اسے تمام اہل جہنم سے آدھا عذاب ہور ہا ہوگا۔ آپ نے یہ بھی فرمایا: ''میرا اور اللہ تعالیٰ کا شدید غضب اس شخص پر ہوگا جس نے میرے اہل کا خون بہایا اور میرے اہل بیت میں مجھے ستایا۔''

اس کا جواب ہہ ہے کہ بزید پرلعنت بھیجنے کے بارے میں شرعی تھم وہی ہے جواس کے نظائر و امثال خلفاء وملوک کے بارے میں ہے۔ بلکہ بزید مقابلتًا ان سے بہتر ہے مثلاً بزید مختار سے افضل ہے، جس نے قاتلین حسین سے انتقام لیا تھا۔ مختار کا دعویٰ تھا کہ اس پر جبرائیل نازل ہوتا ہے۔ اسی طرح بزید حجاج کے مقابلہ میں بھی بہتر ہے۔

تا ہم یزیداوراس کے امثال کے بارے میں زیادہ سے زیادہ یہ کہا جا سکتا ہے کہ وہ فاسق سے اور کسی مخصوص فاسق پر لعنت کرنا شرعاً ما مورنہیں ہے۔ البتہ سنت نبوی میں مختلف گروہوں پر لعنت کرنے کی اجازت ملتی ہے، مثلاً چوروں پر لعنت کرنا یا سود لینے اور دینے والے، نیز حلالہ کرنے والے اور جس کے لیے حلالہ کیا جائے اور شراب پینے اور پلانے والے پر شرعاً لعنت کی اجازت ہے۔

فقهاء کی ایک جماعت کا زاویه نگاه به ہے که کسی متعین شخص پرلعنت کرنا شرعاً جائز ہے مگر دوسری جماعت اسے ناروا قرار دیتی ہے۔ امام احمد بن حنبل کسی معین شخص پرلعنت بھیجنے کو مکر وہ سمجھتے ہیں۔البتہ یوں کہنا ان کے نز دیک جائز ہے کہ:﴿ لَعُنَةُ اللّٰهِ عَلَى الظَّالِمِيْنَ﴾

صحیح بخاری میں مروی ہے کہ ایک شخص حمار نامی کو شراب نوشی کے جرم میں اکثر نبی کریم کی خدمت میں لایا جاتا تھا اور آپ اسے بیٹا کرتے تھے ایک شخص نے حمار کا ذکر کرتے ہوئے کہا: '' اللہ اس پرلعنت کرے اسے اکثر آپ کے یہاں لایا جاتا ہے۔'' یہن کر آپ نے اسے لعنت کرنے سے روکا اور فرمایا کہ بیٹخص اللہ ورسول کو جا ہتا ہے۔ 

• موکا اور فرمایا کہ بیٹخص اللہ ورسول کو جا ہتا ہے۔

اس حدیث میں آپ نے ایک معین شخص پرلعنت جھیجے سے منع فرمایا، حالانکہ آپ نے شراب

<sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب الحدود، باب ما یکره من لعن شارب الخمر (حدیث: ۲۷۸۰)

پینے والوں پرخودلعنت بھیجی ہے۔ ● پیظاہر بات ہے کہ ہرمسلمان اللہ ورسول کو چاہتا ہے۔ بیالگ بات ہے کہ ہرمسلمان اللہ ورسول کو چاہتا ہے۔ بیالگ بات ہے کہ وہ منافق ہوجس کے ملعون ہونے میں شبہیں۔ جوعلماء کسی کے فتق کی بنا پراس پرلعنت سجیجنے کو جائز قرار دیتے ہیں وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ ہم لعنت سجیخے کے ساتھ ساتھ ایسے شخص کی نماز جناز ہ بھی پڑھ لیتے ہیں، کیوں کہ اس کی زندگی کے دو پہلو ہیں، ایک وجہ سے وہ مستحق عقاب اور مور دلعنت ہے اور بنابر اسلام ہم اس کا جنازہ پڑھیں گے۔

## كيايزيد برلعنت بهيجنا جائز ہے؟

حضرات صحابہ جمیع اہل سنت نیز کر امیہ اور مرجیہ اسی کے قائل ہیں۔ بہت سے شیعہ جن کے نزدیک فاسق دائی جہنمی نہیں ہوتا۔ یہی عقیدہ رکھتے ہیں۔خوارج ،معتز لہ اور بعض شیعہ فاسق کو دائمی جہنمی قرار دیتے ہیں۔البتہ تو بہ کرنے کی صورت میں دائمی جہنمی نہیں ہوگا۔ جولوگ برید پر لعنت بھیجنے کو جائز قرار دیتے ہیں انھیں یہ ثابت کرنا پڑے گا کہ برید خالم و فاسق تھا اور وہ بلا تو بہ مرگیا اور نیزیہ کہ کسی مخصوص ظالم و فاسق پر لعنت بھیجنا جائز ہے۔

علاوه ازیں اعمال صالحہ اور مصائب و آلام کی بنا پر بعض اوقات عذاب ٹل بھی جاتا ہے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ اللهَ لَا يَغُفِرُ أَنُ يُّشُرَكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَرَكَ بِهِ وَيَغُفِرُ مَا دُوْنَ ذَلِكَ لِمَنْ يَشَاءَ ﴾ (سوره نساء: ٤٨/٤)

''اللّٰہ تعالیٰ شرک کو معاف نہیں کرتے اور اس کے سوا دوسرے گناہ جس کو جا ہیں بخش دیں۔''

علاوه ازیں بیایک تاریخی حقیقت ہے کہ پہلالشکر جو قسطنطنیہ پرحملہ آور ہوا وہ یزید کا تھا اور وہ اس کا امیر وسیہ سالارتھا۔

اور حدیث صحیح میں وارد ہے کہ' اوّ لیں لشکر جو قسطنطنیہ پر جملہ آور ہوگا وہ مغفور ہوگا۔' • اور حدیث صحیح میں وارد ہے کہ' اوّ لیں لشکر جو قسطنطنیہ پر جملہ آور ہوگا وہ مغفور ہوگا۔' • ایک ہم اس حقیقت سے کلیتا آگاہ ہیں کہ اکثر مسلمان ظلم سے پاک نہیں ہو سکتے۔اگر ظلم کی بنا پر

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد\_ کتاب الاشربة، باب فی العنب یعصر للخمر(حدیث:۳۲۷٤)، سنن ابن ماجة، کتاب الاشربة\_ باب لعنة الخمر علی عشرة او جه، (حدیث:۳۳۸)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب الجهاد\_ باب ما قیل فی قتال الروم\_(حدیث: ۲۹۲۶)

مسلمانوں پرلعنت بھیجنے کا دروازہ کھولا جائے تو اکثر فوت شدہ مسلمان لعنت کا شکار ہوں گے حالانکہ اللہ تعالی نے فوت شدگان کا جنازہ پڑھنے کا حکم دیا ہے اور ان پرلعنت بھیجنے کے لیے مامور نہیں فر مایا۔ پیامر بھی قابل غور ہے کہ فوت شدہ پرلعنت بھیجنا کسی زندہ شخص پرلعنت بھیجنے سے مذموم ترہے۔حدیث صحیح میں وارد ہے کہ نبی کریم نے فر مایا: ''مردول کو برا بھلامت کہواس لیے کہ انھول نے اپنے کیے کی سزایا لی۔'' • مردایا لی۔'' • مردایا کی برا بھلامت کہواس کے کہ انھول نے اپنے کیے ک

شیعہ نے جوروایت امام احمد سے نقل کی ہے، اس ضمن میں ثابت شدہ روایت وہ ہے جوامام احمد کے بیٹے صالح نے ان سے بیان کی ہے، آپ نے فرمایا: اور تو نے اپنے والد کو کسی پرلعنت بھیجت کب و یکھا ہے؟"امام احمد سے لعنت بھیجنے کی روایت منقطع ہے اور آپ سے ثابت نہیں ہوتا کہ کسی تک آیت کریمہ:﴿ اُو لَئِکَ الَّذِیْنَ لَعَنَهُمُ اللّٰهُ کا تعلق ہے اس سے یہ ثابت نہیں ہوتا کہ کسی مخصوص شخص پرلعنت کرنا جائز ہے، اور گناہ کا ارتکاب کرنے والے ہر شخص پرلعنت کرنا درست ہوتا تو کوئی شخص بھی لعنت سے نہ نی سکتا۔ یہ ایک قتم کی وعید مطلق ہے جو معین کے حق میں اسی وقت ثابت ہوگی جب اس کے شرائط موجود اور موانع مفقود ہول ۔ لعنت کا معاملہ بھی اسی طرح ہے۔

یہ اس صورت میں ہوگا۔ جب فرض کیا جائے کہ یزید ایسے افعال کا مرتکب ہوا تھا جوقطع رخی کے موجب ہیں۔ مزید براں جو بنی ہاشم، بنی عباس اور بنی ابی طالب کے خلاف نبرد آزما ہوئے تھے یہ بات ان پر بھی صادق آتی ہے اب سوال ہے ہے کہ آیا ان سب پرلعنت بھیجی جائے گی؟ اسی طرح جو شخص اپنے قرابت دار پر ظلم کرے خواہ وہ اس کا دور کا رشتہ دار ہوتو کیا وہ صرف اسی پرلعنت بھیجے گا؟ نیز ہے کہ جب ان پرلعنت بھیجی جائے گی تو اس لعنت میں ہر وہ شخص شریک ہوگا جس کو وہ الفاظ شامل ہوں اندریں صورت جمہور مسلمین ملعون گھریں گے۔

سورہ محمد کی آیت ﴿ اُولْلِكَ الَّذِیْنَ لَعَنَّهُمُ اللهُ ﴾ ایک وعید عام کی حیثیت رکھتی ہے، اور جو شخص بھی وہ کام کرے گا وہ لعنت کا مورد ہوگا۔ بنی ہاشم نے ایک دوسرے کے ساتھ جوسلوک کیا وہ یزید کے فعل سے بھی بدتر صح تھا۔اس پڑمل کرنے کا نتیجہ یہ ہوگا کہ بہت سے عباسی اور علوی لعنت کے برید کے فعل سے بھی بدتر صح تھا۔اس پڑمل کرنے کا نتیجہ یہ ہوگا کہ بہت سے عباسی اور علوی لعنت کے

۱۳۹۳: حدیث:۱۳۹۳)۱۳۹۳: صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب ما ینهی من سب الاموات (حدیث:۱۳۹۳)

ہے یہ ایک تاریخی حقیقت ہے جس سے ہر تاریخ دان آگاہ ہے۔ علامہ شیخ محمد خضری جب ۱۳۲۹ ہجری ماہ در مضان المبارک کی ایک رات شیخ علی یوسف ایڈیٹر الموید قاہری کے یہاں ان کی ملاقات کے لیے

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبوية النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه النب

مستحق ہوں گے۔محدث ابن الجوزی نے یزید پر لعنت بھیجنے کے جواز کے بارے میں ایک کتاب تصنیف کی ہواں سے منع کیا کرتے تھے۔ تصنیف کی ہےاوراس میں عبدالمغیث <sup>©</sup> حربی کی تر دید کی ہے جواس سے منع کیا کرتے تھے۔ خلیفہ النا صرعباسی کا واقعہ:

نقل کیا گیا ہے کہ جب خلیفہ الناصر عباسی کو پینہ چلا کہ شخ عبد المغیث یزید پر لعنت بھیجنے سے روکتے ہیں تو وہ (بھیس بدل کر) آپ کی خدمت میں حاضر ہوا اور آپ سے اس کے بارے میں پوچھا۔ شخ موصوف نے بہجان لیا کہ بیخلیفہ الناصر ہے، مگر اسے جتلایا نہیں۔ شخ نے فرمایا میں چاہتا ہوں کہ مسلم وُلا قو خلیفہ الناصر اینے کہ اگر بیدر وازہ کھل گیا تو خلیفہ الناصر اپنے افعال شنیعہ کی بنا پر لعنت کیے جانے کا سب سے زیادہ حق دار ہوگا۔ پھر شخ نے خلیفہ کے مظالم شار کرنا

تشریف لے گئے تو وہاں انھوں نے پر زور طریقہ پر یہ بات کہی میں اس مجلس میں شریک تھا۔ تاہنوز علامہ شبلی نعمانی کی کتاب' الانتقاد علی التعمدن الاسلامی بحوجی زیدان' شائع نہیں ہوئی تھی۔ جب یہ کتاب چیپ گئی اور بعد ازان الجزائر میں قاضی ابن العربی مالکی کی کتاب' العواصم من القواصم' پہلی مرتبہ شائع ہوئی تو لوگ ان جھوٹی باتوں سے آ شنا ہوئے جھوں نے تاریخ اسلام کومشخ کرڈالا تھا۔ میرا خیال ہے کہ اموی ، عباسی ، دونوں آدوار کی تاریخ اختلاط و آمیزش اور افراط و تفریط سے کرڈالا تھا۔ میرا خیال ہے کہ اموی ، عباسی ، دونوں آدوار کی تاریخ اختلاط و آمیزش اور افراط و تفریط سے پاک نہیں رہ سکی ، بنابریں ان تاریخی احداث وعوامل کا از سرنو جائزہ لینا ناگزیر ہے، تا کہ ہمیں ایک صاف سخری تاریخ تک رسائی حاصل ہو جوان لوگوں کے گروہی تعصب سے پاک ہو، جھوں نے نبی شائیر انہ نیز موران کے اہل بیت کے بارے میں جھوٹ وضع کرنے سے بھی احراز نہ کیا ہو۔ ان کی جانب سیدناعلی اور ان کے اہل بیت کے بارے میں جھوٹ وضع کرنے سے بھی احراز نہ کیا ہو۔ ان کی جانب وہ باتیں منسوب کیں جواضوں نے نبیں فرما ئیں ۔ اب تاریکی کا وہ زمانہ بیت چکا ہے اور لوگ متند مراجع وہ خور ہو جاتا ہے۔ وربی تو میوٹ تا ہے۔ اور پھر ہمیشہ کے لیے صفحل اور وہ خور ہو جاتا ہے۔

امام حافظ عبد المغیث بن زہیر بن علوی الحربی المتوفی (۵۰۰ ۵۸۳ ) بڑے عابد، شب زندہ دار اور صادق و امین تھے۔ یہ بڑے خوش اخلاق متبع سنت اور امانت و دیانت میں عدیم المثال تھے۔ ابن الحسنبلی کاقول ہے کہ میں جب انھیں دیکھا تو مجھے خیال آتا کہ یہا حمد بن صنبل ہیں۔ شنخ موصوف کی جلالت قدر ومنزلت کے لیے یہ بات کیا کم ہے کہ خلیفہ بھیس بدل کریہاں آتا ہے اور آپ بہچانے کے باوجود اسے ایسا جواب دیتے ہیں جوایک عام شخص کو دیا جاتا ہے اور مطلقاً اس کی پروانہیں کرتے۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النبويه السنة النبويه النبوي

شروع کیے۔ آخر کارخلیفہ کہنے لگا: حضور میرے لیے دعا فرمایئے ،اور بیہ کہہ کرچل دیا۔

یزید نے جو بچھاہل حرّہ ● کے ساتھ کیا اس کا اصل واقعہ یہ ہے کہ جب اہل مدینہ نے اس کی بیعت توڑ دی اور اس کے نائبوں کو مدینہ سے نکال کر ان کے اہل خانہ کو گھیر لیا تو بزید نے اہل مدینہ کو پیجم پیامات بھیج کراطاعت کا مطالبہ کیا، مگر انھوں نے بچھ پروانہ کی © چنانچہ یزید نے مسلم بن عقبہ

- و آسانی سے ٹوٹ جائیں جیسے وہ آگ میں جلے ہوئے چھوٹے پھر پڑے ہوں اورا گراخیس توڑنا چاہیں تو آسانی سے ٹوٹ جائیں جیسے وہ آگ میں جلے ہوئے ہوں ایسی جگہ عموماً گول ہوا کرتی ہے، اگر مستطیل ہوتو اسے'' کراع'' کہتے ہیں۔ 7 ہی جمع حرار آتی ہے ایسے سنگلاخ مقامات بلادعرب میں عموماً مدینہ سے شام جاتے ہوئے راستہ میں آتے ہیں۔ مشہور عرب جغرافیہ دان یا قوت نے ایسے ۲۹ مقامات گنائے ہیں۔ ابوعبید نے صرف ۱۸ جگہوں کا ذکر کیا ہے، مدینہ کے گردونواح میں ایسے کئی مقامات ہیں ان میں سے ایک جگہ مدینہ سے جانب قبلہ ہے اسے حرہ قبا کہتے ہیں۔ دوسری جگہ حرۃ الوہرہ کہلاتی ہے یہ مدینہ سے تین میل دور ہے۔ تیسری جگہ حرۃ النار ہے یہ مدینہ کے قریب واقع ہے، رافضی مصنف نے مدینہ سے تین میل دور ہے۔ تیسری جگہ حرۃ النار ہے یہ مدینہ کے قریب واقع ہے، رافضی مصنف نے جس حرہ کا ذکر کیا ہے اس کا نام قوم عمالقہ کے ایک شخص واقم کے نام پرح ہ واقم رکھا گیا ہے، یزید بن معاویہ کے ایام خلافت ۲۳ ہجری میں حرہ واقم بھی میں وہ شہور واقعہ پیش آیا تھا۔''
- ان اوراق کا قاری اس حقیقت ہے آگاہ ہے کہ سیدنا عبداللہ بن زبیر کے متعدد داعی مدینہ میں موجود تھے،ان کے سرخیل عبداللہ بن مطیع العدوی تھے۔ بیداعی بزید پرطرح طرح کے بہتان لگا کرلوگوں کواس کے خلاف مجڑکاتے رہتے تھے۔ سیدنا عبداللہ بن عمر شاہیا نے ابن مطیع کوراہ راست پر لانے کی بہت کوشش کی اورا سے سمجھایا کہ بزید کی بیعت توڑنا کوئی اچھا کا منہیں ہے بلکہ یعظیم غدراور بے وفائی ہے۔ (صحیح بخاری کتاب الفتن۔ باب اذا قال عند قوم شیئاً شمو خرج (حدیث: ۲۱۱۷)، صحیح مسلم۔ کتاب الامارة ، باب وجوب ملازمة جماعة المسلمین (حدیث: ۱۸۰۱) شہادت می اور بندوں کی خیرخواہی کے اعتبار سے امام ابن الحقیہ کا موقف بھی سیدنا ابن عمر کے نقطہ نظر سے کم نہیں ہے، جضول نے شیعی اکا ذیب کی تر دید کرتے ہوئے یہ بچی شہادت دی کہ آپ بزید کے ہاں اقامت گزیں رہ کراچھی طرح اس کی سیرت واخلاق کا بچشم خود ملاحظہ کر چکے ہیں۔ آپ اس بات کے چشم دید گواہ ہیں کہ بزید پابند نماز، اعمال خیر کا حریص، متبع سنت اور فقیہ تھا۔ (البدایه والنہایة: ۲۳۳/۸)

مگر عبداللہ بن عمر اور امام ابن الحقفیہ کی شہادت حق فتنہ پر دازی کے شور وشغب میں دب کررہ گئی۔ مدینہ

مری کو مدینہ بھیجا اور اسے اہل مدینہ کو ڈرانے دھمکانے کا حکم دیا یہ بھی کہا کہ اگر وہ بازنہ آئیں تو ان

کی فضااشاعت و دعایت کے شوروغل سے مسموم ہوگئی اور وہاں کے حکماء وعلماء اور صلحاء جاہل اور شرپبندی تھا۔
عوام کے سامنے کچھ حیثیت نہیں رکھتے تھے۔ اہل ہوی کا مقصد وحید فتنہ پردازی اور شرپبندی تھا۔
اندریں حالات بیزید نے سخت غلطی میہ کی کہ امراء مدینہ کو کیے بعد دیگر ہے معزول کرتا چلا گیا۔ چنانچہ عمر
بن سعید بن العاص کومعزول کر کے اس کی جگہ ولید بن عتبہ کومقرر کیا۔ پھر عبداللہ بن زبیر کی تدبیر سے
متاثر ہوکر ولید کومعزول کر کے عثمان بن محمہ بن ابی سفیان کو والی مدینہ مقرر کیا حالانکہ وہ اس منصب کے
لیے موزوں نہ تھا۔

اسی دوران نعمان بن بشیر انصاری جوخود صحابی اور صحابی زادہ تھے ملک شام سے مدینہ پہنچے یہ اوّلین نومودلود تھے جو اسلام کے بعد انصار کے ہاں پیدا ہوئے، یہ دمشق کے قاضی اور بہترین خطیب تھے۔ مدینہ پہنچ کرانھوں نے انصار کواطاعت امیر اور لزوم جماعت کی تلقین کی اور فتنہ بازی سے یہ کہہ کر ڈرایا کہ تم اہل شام کا مقابلہ نہیں کر سکتے۔ یزید نے ان کو فتنہ کے فروکر نے کے لیے شام سے روانہ کیا تھا۔ عبداللہ بن مطبع نے نعمان بن بشیر کو مخاطب کر کے کہا:

'' نعمان! تم کس لیے ہماری شیراز ہ بندی کو منتشر کر کے ہم میں فساد پیدا کررہے ہو؟''

یہ عجیب بات ہے کہ فتنہ پردازوں نے فتنہ کا نام اصلاح اوراس سے روکنے کا نام فساد مقرر کر رکھا تھا۔ یہ سن کر نعمان نے ابن مطبع کو جواباً کہا: '' جس بات کی طرف آپ دعوت دے رہے ہیں اگر وہ پوری ہوگئ تو آپ دیکھیں گے کہ مدینہ میں خون کی ندیاں بہہ رہی ہیں اور لوگ شمشیر بکف بے دریغ ایک دوسرے کو موت کے گھاٹ اتا ررہے ہیں۔ آپ نچر پر سوار ہو کر عازم مکہ ہوں گے اور یہ انصار غریب شہر کی گلیوں، مسجدوں اور اپنے گھروں کے دروازہ پر مقتول پڑے ہوں گے۔ (تاریخ طبری: کے ہم ہم مطبع حسینیہ) مشجدوں اور اوی اور مؤرخ ابو مخف لوط بن کیجی کہتا ہے:

"لوگوں نے نعمان کی بات نہ مانی گرجس طرح انھوں نے کہا تھا اسی طرح ہوا۔" نعمان بن بشیر کے نصائح کو ٹھکرانے کے بعد اہل مدینہ نے والی مدینہ عثمان بن محمد بن ابوسفیان کو نکال دیا۔ علانیہ یزید کی بیعت توڑ ڈالی اور مدینہ میں جس قدر بنوا میہ اور ان کے ہم خیال قریش موجود تھے سب کا محاصرہ کرلیا۔ ان کی تعداد تقریباً ایک ہزارتھی اور یہ سب مروان کے گھر میں جمع ہو گئے تھے، بنوا میہ نے یزید کے نام ایک خط لکھا۔ عبد الملک بن مروان یہ خط کے کرنگلا۔ حبیب بن کرہ بھی اس کے ہمراہ تھا۔ حبیب کا بیان ہے کہ عبد الملک نے یہ خط دے کراسے کہا:

سے جنگ آ زما ہو۔ چنانچہ غلبہ پاکرمسلم بن عقبہ نے تین شب وروز تک مدینہ کولوٹا۔ یہ برعملی یزید کے کبائز میں شار ہوتی ہے۔ امام احمد بن صنبل رشاللہ سے دریافت کیا گیا تھا۔'' کیا آپ یزید کی روایت تحریر کریں 🗨 گے؟''

میں تخصے چوہیں دن کی مہلت دیتا ہوں، بارہ دن جانے کے لیے اور بارہ دن واپسی کے لیے چوہیں رات میں اسی جگہ بیڑھ کرتمہاراانتظار کروں گا۔''

حبیب کا بیان ہے کہ وہ یزید کے یہاں آیا۔ یزیدایک بیاری کی وجہ سے اپنے پاؤں پانی سے لبریز ایک طشتری میں مبتلا تھا میں نے خط لبریز ایک طشتری میں مبتلا تھا میں نے خط پیش کیا یزید نے خط بڑھ کراستشہا دے طور پر پیشعر بڑھا:

لَقَدُ بَدَّلُوا الْحِلُمَ الَّذِیُ مِنُ سَجِیَّتِیُ
فَبَدَّلُتُ قَوْمِیُ غِلُظَةً بِلَیَانِ
فَبَدَّلُتُ قَوْمِیُ غِلُظَةً بِلَیَانِ
مومیری فطرت میں داخل تھا۔ لوگوں نے اسے بدل دیا اور میں نے اپنی قوم
کے لیے اپنی نرمی کوخی میں تبدیل کردیا۔'

یزید نے اپنے ایک فوجی سپہ سالار مسلم بن عقبہ المری کو بلایا۔ مسلم بن عقبہ بڑا معمر، کمزور اور بیارتھا، یزید نے اسے مدینہ جانے کا حکم دیا اور کہا تین شب وروز اہل مدینہ کوسلح کی دعوت دو،اگر وہ قبول کرلیں تو بہتر ورنہ ان سے جنگ سیجھے۔ جب اہل مدینہ پرغلبہ حاصل ہوجائے تو تین شب وروز تک مدینہ کواپنے لیے مباح سمجھو۔ اس میں جو مال ، اسلحہ یا خوراک ہواس کا ما لک شکر ہوگا، تین شب وروز گزرنے کے بعد اس سے رک جاؤ، علی بن حسین زین العابدین کا ہر طرح خیال رکھوا وراضیں کوئی تکلیف نہ دو۔ انھوں نے بغاوت میں حصہ نہیں لیا۔ ان کا خط میرے یاس آ چکا ہے۔''

مسلم بن عقبہ بارہ ہزار جنگجوا شخاص کی معیت میں مدینہ پہنچا۔ یہ واقعہ کر مار جنگجوا شخاص کی معیت میں مدینہ پہنچا۔ یہ واقعہ کر تا ہے۔ یہ اسے مُسرِ ف بن عقبہ کہا کرتے تھے۔ یہ ہے واقعہ حرہ کا کی دقیقہ فروگزاشت نہ کیا۔ اسی لیے اہل مدینہ اسے مُسرِ ف بن عقبہ کہا کرتے تھے۔ یہ ہے واقعہ حرہ کا پس منظر! جس کی تفصیل ہم نے دانستہ ایک شیعہ مورخ کی زبانی بیان کی ہے، یہ راوی ومورخ ابوخن ہے جوعبد الملک بن نوفل سے روایت کرتا ہے اور وہ بنوامیہ کے قاصد حبیب بن کرتا ہے اور وہ بنوامیہ کے قاصد حبیب بن کرتا ہے۔ (تاریخ طبری: کے/۵۔ ک

• اس سے معلوم ہوا کہ یزیدراوی حدیث اور سنت نبوی کا دلدادہ تھا جیسا کہ امام ابن الحنفیہ نے فرمایا ہے کہ '' یزیدنماز کا یابند، اعمال صالحہ کا حریص، متبع سنت اور فقیہ تھا۔''

آپ نے فر مایا: نہیں! کیایزید وہی شخص نہیں جس نے اہل مدینہ کے ساتھ جو کرنا تھا کیا۔'' 🛈 یہ بات غلط ہے کہ پزید نے تمام اشراف مدینہ کوتل کروا دیا تھا۔مقتولوں کی جوتعداد دس ہزار بتائی جاتی ہے یہ بھی درست نہیں۔اس بات میں بھی صداقت کا کوئی عضر شامل نہیں کہ خون مسجد نبوی تک پہنچ گیا تھا۔خون ریزی شہر سے باہر ہوئی تھی مسجد میں نہیں 🗨 مگراس کا کیا علاج کہ شیعہ دروغ گوئی کےخوگر ہیں اورا گرکوئی بات سچی بھی ہوتو وہ اس میں جھوٹ کی آ میزش کر لیتے ہیں۔ یزید نے کعبہ کی تو ہین قصداً نہیں کی تھی بلکہ اس کالشکر عبد اللہ بن زبیر سے لڑنے کے لیے مکہ پر حملہ آور ہوا تھا۔ با تفاق مسلمین بزید نے کعبہ کومنہدم کیا نہ گرایا۔ بات بیہ ہوئی کہ ایک عورت کے ہاتھ سے ایک چنگاڑی اڑ کر کعبہ کے بردوں پر جاگری جس سے کعبہ جل گیا۔

ابن زبیر و النفائ نے کعبہ کومنہدم کر کے اسے از سرنو پہلے سے بہتر تعمیر کیا جبیبا کہ آنحصور مَالنَّا فِيمَا نے

ں یزیدسے بیغل اس وقت صادر ہوا جب اہل مدینہ نے یزید کے خلاف جو کچھ کرنا تھا وہ کیا۔ اہل سنت کا عدل وانصاف اس ضمن میں قابل شحسین ہے کہ وہ ہر صاحب حق کواس کاحق ادا کرنے سے گریز نہیں کرتے ایک طرف وہ پزید کی سیرت وکر دار کے بارے میں حق کے متلاشی ہیں اور جھوٹ بولنے والوں کی دروغ گوئی کو محکرا دیتے ہیں، کیکن بایں ہمہوہ یزید کی روایت کردہ حدیث کواس لیے شلیم نہیں کرتے کہ اس کے مقرر کردہ سیہ سالار نے ان لوگوں کے خلاف ظلم و تعدی کا کوئی دقیقہ فروگز اشت نہیں کیا تھا جنھوں نے یزید کی بیعت توڑی اور عبداللہ بن عمر نیز ابن الحنفیہ وزین العابدین وسعید بن مسیّب جیسے مخلص ناصحین کی نصیحت کوٹھکرا دیا تھا۔ جب امام احمد اپنے تلامذہ کو یزید کی روایت قبول کرنے سے اس لیے منع کرتے ہیں کہاس سے ایک جرم صادر ہوا تھا حالانکہ ایبا جرم ہراس شخص سے صادر ہوسکتا ہے جو برسرِ اقتدار ہوتو شیعہ کوامام بخاری ومسلم اور دیگر محدثین برصرف اس وجہ سے اظہار غیظ وغضب کرنے کا کیاحق ہے کہ بیم محدثین ان معروف بالکذب راویوں کی باطل روایات کوشلیم نہیں کرتے جو وہ اہل بیت سے نقل کرتے ہیں۔ اہل سنت کے ہاں اہل بیت کی روایات مرغوب ومطلوب ہیں، بشرطیکہ ان کے راوی صدق وعدالت سے بہرہ ور ہوں اور ان رواۃ سے فروتر نہ ہوں جن سے بخاری ومسلم روایات اخذ کرتے ہیں۔

یہ واقعہ بیرون شہر پیش آیا تھا اسی لیے اس کو واقعہ حرہ کہا جاتا ہے۔ اہل مدینہ مسلم بن عقبہ کے شکر سے جنگ آ زما ہونے کے لیے مدینہ سے باہر حرہ واقم نامی سنگلاخ مقام کی جانب نکلے تھے۔

فرمایا تھا۔ 🗨

شیعہ مصنف کی پیش کردہ حدیث کہ" سیرنا حسین کا قاتل آگ کے صندوق میں ہوگا۔" یہ ایسے شخص کا بیان کردہ جھوٹ ہے جو دروغ گوئی سے شرما تا نہ ہو۔ پھراس پر بیاضا فہ کہ قاتل حسین کو سب اہل جہنم سے آ دھا عذاب دیا جائے گا۔اب سوال بیہ ہے کہ پھرا بلیس وفرعون وابوجہل اور قاتلین انبیاء کے لیے کیا باقی رہا؟ خصوصاً جب کہ سیدنا محمر وعثان وعلی کا قاتل سیدنا حسین کے قاتل سے بھی بڑھ کر مجرم ہے۔روافض کا یہ غلونواصب کے اس قول سے بڑی حد تک ملتا جلتا ہے کہ سیدنا حسین خوارج میں سے تھے اور انھوں نے ملت کے شیرازہ کو منتشر کردیا۔لہذا نبی کریم کی مندرجہ ذیل حدیث کی بنا پروہ مباح الدم تھے۔ نبی کریم مگائیا فرماتے ہیں:

'' جو خض آ کرتم میں تفریق پیدا کرنا چاہے تو اسے تل کر دوخواہ وہ کوئی بھی ہو۔'' <sup>3</sup> شہادت حسین کے بارے میں اہل سنت کا موقف:

بخلاف ازیں اہل سنت کہتے ہیں کہ سیدنا حسین بحالت مظلومی شہید ہوئے اور آپ کے قاتل ستم ران اور ظالم ہیں۔ سیدنا حسین قتل خوارج سے متعلق احادیث کا مصداق نہیں ہو سکتے اس لیے کہ آپ نے امت میں انتشار پیدانہیں کیا تھا۔ آپ کواس وقت شہید کیا گیا تھا، جب آپ واپس مدینہ جانے کے خواہاں متھ یا برید کے ہاں تشریف لاکر بیعت کرنا جا ہتے تتھے۔

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الحج\_ باب فضل مکة و بنیانها(حدیث:۱۵۸٦)، صحیح مسلم،
 کتاب الحج\_ باب نقض الکعبة و بنیانها(حدیث:۲۰۲۲)

مشہور شیعہ علی بن مظاہر واسطی نے شخ الشیعہ احمد بن اسحاق بن عبد اللہ بن سعد القمی الاحوص سے روایت کیا ہے کہ سیدنا عمر بن خطاب کی شہادت کا دن عید اکبر کا دن ہے اور شیعہ اس دن کو یوم المفاخرہ و یوم البرکة و یوم الزکوة و یوم السلیة اور یوم مسرت کے نامول سے یاد کرتے ہیں۔ احمد بن اسحاق مذکور نے اس عید کا اختراع کیا تھا۔ شیعہ سیدنا عمر ڈلاٹنڈ کے قاتل ابولؤلؤ مجوسی کو'' بابا شجاع الدین' کے لقب سے ملقب کرتے ہیں اور آپ کے یوم شہادت کو'' عید بابا شجاع الدین' سے موسوم کرتے ہیں۔ (تحفہ اثنا عشریہ شاہ عبد العزیز دہلوی میں۔ (تحفہ اثنا عشریہ شاہ عبد العزیز دہلوی میں۔ (۲۰۹۔۲۰۸)

❸ صحیح مسلم، کتاب الامارة\_ باب حکم من فرق امر المسلمین و هو مجتمع (حدیث:۱۸۰۲)

بہر کیف رافضی قلمکار کی ذکر کردہ حدیث صحیح نہیں اور ایک جاہل اسے نبی کریم مَثَّاثَیْمِ کی جانب منسوب کرنے کی جسارت کرسکتا ہے۔ یہ امر قابل غور ہے کہ سید ناحسین کے خون کی عصمت ایمان و تقویٰ کی بنا پر ہے نہ کہ صرف قرابت رسول کے بل بوتے پر۔

سركار دوعالم مَثَاثِيَّةٍ كاارشاد ہے:

''اگر فاطمه بھی چوری کاار تکاب کرتیں تو میں ان کا ہاتھ کاٹ ڈالتا۔''**1** 

اس حدیث میں نبی کریم نے اہل بیت کے عزیز ترین فرد (سیدہ فاطمہ) کے بارے میں جو پچھ بیان فرمایا وہ ایک ایسا تھم ہے جس میں ادنیٰ واعلیٰ کے مابین کوئی امتیاز سرے سے موجود ہی نہیں۔ یہ ایک مسلمہ بات ہے کہ اگر ایک شادی شدہ علوی زنا کا مرتکب ہوگا تو اسے سنگ سار کیا جائے گا اور اگر کسی کوئل کرے گا تو قصاص میں اسے بھی قتل کیا جائے گا نبی کریم نے فرمایا:

''سب مسلمانوں کا خون مساوی حیثیت رکھتا ہے۔''<sup>2</sup>

اسی طرح آپ کے اہل بیت یا حضرات صحابہ یا آپ کی سنت ،ان میں سے کسی کی تو ہین کر کے نبی کر کر کے نبی کر میں کو ایذا دینا کبیرہ گناہ ہے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''صاحب عقل وخرد کوغور کرنا چاہئے کہ فریقین (شیعہ واہل سنت) میں احق بالامن کون ہے؟ وہ فریق جو اللہ تعالی ، ملائکہ ، انبیاء اور ائم کہ کومنز ہ قرار دیتا ہے اور اس کے ساتھ ساتھ شریعت کو مسائل ردیہ سے پاک سمجھتا ہے یا وہ فریق جو اس کے برعکس ہے؟ علاوہ ازیں اہل سنت ائمہ اثنا عشرہ پر درود وسلام نہ بھیج کر اپنی نمازوں کو برباد کرتے ہیں حالانکہ وہ دوسرے ائمہ کا ذکر کرتے رہتے ہیں۔''

ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ شیعہ مصنف جس کو تنزیہ تصور کرتا ہے وہ ہمارے نزدیک اللہ ورسول کی تو ہین و تنقیص ہے اور یہ فی صفات کا قول ہے جس سے بیدلازم آتا ہے کہ اللہ تعالی جملہ

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الحدود ، باب اقامة الحدود علی الشریف والوضیع (حدیث: ۱۲۸۷، ۱۷۸۸)، صحیح مسلم، کتاب الحدود ـ باب قطع السارق الشریف وغیره، (حدیث:۱۹۸۸)

<sup>2</sup> سنن ابي داؤد\_ كتاب الجهاد، باب في السرية ترد على اهل العسكر (حديث: ٢٧٥١)

صفات کمال سے عاری اور جمادات و معدومات کی ما نند ہے۔ جب شیعہ کہتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ میں حیات وعلم و قدرت نیز مشیت اور حب و بغض و رضا و سخط میں سے کوئی صفت بھی پائی نہیں جاتی وہ بذات خود کوئی فعل انجام نہیں دیتا اور نہ کسی تصرف پر قادر ہے تو گویا وہ اسے جمادات کے مشابہ قرار دیتے ہیں جو اس کی تنقیص و تعطیل ہے۔ باری تعالیٰ کی تنزیہ کا مطلب یہ ہے کہ اسے ان نقائص سے منزہ قرار دیا جائے جو کمال کے منافی ہیں۔ مثلاً اسے موت، نیند، غفلت عجز و جہل اور حاجت مندی سے پاک سمجھا جائے جسیا کہ قرآن مجید میں اس نے اپنی ذات کو عیوب سے منزہ قرار دیا ہے اور یہ بھی فرمایا کہ اس کا کوئی نظیر و مثیل نہیں۔

### انبیاء کے بارے میں شیعہ کا زاویہ نگاہ:

انبیاء کرام توبہ و استغفار نیز ایک کمال سے بڑے کمال کی طرف منتقل ہو کر جو درجات عالیہ حاصل کرتے ہیں شیعہ اس کی نفی کرتے اور اس ضمن میں وارد شدہ آیات کی تحریف کرتے ہیں۔ شیعہ اس زعم باطل میں مبتلا ہیں کہ کسی شخص کا جہالت سے علم اور صلالت سے ہدایت کی طرف منتقل ہونا نقص وعیب ہے۔ حالانکہ جو شخص خیر و شردونوں کا ذوق آشنا ہوتا ہے اسے اس شخص کی نسبت خیر سے زیادہ محبت اور شرسے زیادہ نفرت ہوتی ہے جوان سے نا آشنا کو ہو۔ سیدنا عمر فاروق ڈلائیڈ نے فر مایا:

د' جب اسلام میں جاہلیت سے نا آشنا لوگ پیدا ہوں گے تو اسلام کا شیرازہ ایک ایک کر کے بکھر جائے گا۔'

باقی رہی ہے بات کہ شیعہ اپنے ائمہ کوعیوب ونقائص سے منزہ قرار دیتے ہیں تو ہے برطی شرمناک بات ہے ۔خصوصاً اس امام کا پاک وصاف ہونا جو دین و دنیا میں کسی کام کانہیں بلکہ وہ ایک معدوم چیز ہے جس کی کوئی حقیقت ہی نہیں (شیعہ کا امام غائب جس کے وہ منتظر ہیں) جہاں تک شریعت کو گھٹیا درجہ کے مسائل سے منزہ قرار دینے کا تعلق ہے، ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں کہ اہل سنت نے یک

جولوگ فقر و فاقہ میں مبتلا رہنے کی وجہ سے زہد کی زندگی اختیار کرتے ہیں اس کا سیدنا عمر بن عبد العزیز کے زہد سے کیا مقابلہ؟ غور فر مائے کہ کرہُ ارض کی عظیم ترین حکومت کا مال آپ کے زبر تصرف تھا اور اللہ کے نہ میں اس کے باوصف آپ فقر و زہد کی زندگی بسر کرتے تھے۔ کے سوا آپ سے کوئی حساب لینے والا بھی نہ تھا اس کے باوصف آپ فقر و زہد کی زندگی بسر کرتے تھے۔

زبان ہوکراس قسم کا ایک مسئلہ بھی بیان نہیں کیا۔ جب کہ روافض کے ہاں اس کی بھر مار ہے (روافض کے شرمناک مسائل کے لیے دیکھئے تحفہ اثناعشریہ باب السابع ہن: ۲۰۸ تا ۲۲۷طبع سلفیہ )

یہ ایک بدیمی بات ہے کہ سرور کا گنات سکا گیا ہے نماز میں یا خارج از نماز سیدناعلی یا کسی اور امام پر درود وسلام بھیجنے کا حکم نہیں دیا اور نہ ہی صحابہ وتا بعین نے بھی اس پر عمل کیا ، اس سے ظاہر ہے کہ جو شخص نماز میں بارہ اماموں پر درود وسلام بھیجنے کو ضروری سمجھتا ہے اور اس کے خیال میں بجز اس کے نماز باطل ہوتی ہے تو وہ تحریف فی الدین کا ارز کاب کرتا ہے۔ اگر کہا جائے کہ آل محمہ میں ائمہ اثناعشرہ بھی داخل ہیں تو اس کا جواب ہے کہ بیتو بنو ہاشم اور امہات المونین کے کو بھی شامل ہے ، حالانکہ امامیہ بنوعباس کی مذمت کرتے ہیں۔

یہ بات ورطہ حیرت میں ڈال دیتی ہے کہ شیعہ تعظیم آل محمد کے مدعی ہیں حالانکہ انھوں نے خود تا تاریوں کو بلایا جنھوں نے اولا دعلی وعباس میں سے ہزاروں کوقتل کیا۔ان کے بیوی بچوں کوقیدی بنایا اوراس کے علاوہ دس لا کھاسی ہزارنفوس کوموت کے گھاٹ اتارا۔ ❸

احادیث صیحه میں آیا ہے کہ صحابہ نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! ہم آپ پر درود کیسے جیجیں؟ آپ نے فرمایا یوں کہو:

" اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّ عَلَى اللِّ مُحَمَّدٍ وَّ اَزُوَاجِهِ و ذُرِّيَّتِهِ " 4

(صحیح بخاری، کتاب احادیث الانبیاء باب(۱۰)، (حدیث:۹۳۳۹)، صحیح مسلم، کتاب الصلاة، باب الصلاة علی النبی صلی الله علیه وسلم بعد التشهد (حدیث:۷۰۶)

<sup>•</sup> بلکه بنوعباس و بنولهب نیز حاکم با مرالله و آمر بن مستعلی اورنز ار بن مستعلی بھی اس میں داخل ہیں ۔

اس ليح كمامهات المونين كواس آيت ميس مخاطب كيا گيا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے: ﴿ يَا نِسَآءَ النَّبِيِّ لَسْتُنَّ
 كَاحَدٍ مِّنَ النَّسَاءِ ﴾ (سورة الاحزاب: ٣٢-٣٣)

<sup>3</sup> علاوہ ازیں لا تعداد نادر کتب کے مسوّ دات جن میں سے بعض کے نام بھی ہم کومعلوم نہیں دریائے دجلہ میں بہادیے۔

<sup>﴿</sup> بخاری و مسلم نے بیر حدیث سیدنا ابوجمید ساعدی رفایت کی ہے۔ محدث شہیر محمد بن تیمیہ نے بیہ حدیث اپنی کتاب ''المنتقی'' کی ہے قاضی شوکانی نے ''المنتقی'' کی حدیث اپنی کتاب ''المنتقی'' کی ہے قاضی شوکانی نے ''المنتقی'' کی شرح نیل الاوطار (۲/۰۰۰ ۱۰۰۱) مطبوعہ مصطفی البابی الحلبی قاہرہ طبع ثانی میں اس حدیث کی شرح کھی ہے۔

اس بات پرسب مسلمانوں کا اتفاق ہے کہ آل عباس اور بنو حارث بن عبد المطلب آل محمد اور ذوی القربی میں شامل ہیں اور ان پرزکوۃ حرام ہے۔ بعض مالکیہ اور حنابلہ کے نزدیک آل محمد سے آپ کی امت مراد ہے۔ صوفیہ کا ایک گروہ اس سے اتفیاء امت مراد لیتا ہے۔ جمہور فقہاء کا نقط نظریہ ہے کہ نبی کریم اور آپ کی آل پر صلوۃ بھیجنا نماز میں واجب بہتے ہیں ان کے نزدیک بعض آل پر اکتفا درست نہیں۔ رافضی مصنف کا بیقول کہ سی معین خلی معین خلی معین خلی معین خلی مصنف کا بیقول کہ سی معین خلی معین خلی مصنف کا بیقول کہ سی معین خلی معین خلی میں دعا یا بد دعاء کر نے سے نماز فاسد ہو جاتی ہے باطل ہے۔ اکثر علماء کی رائے میں کسی معین خلی کے حق میں دعا یا بد دعاء کر نے سے نماز باطل نہیں ہوتی۔ اس کی دلیل بیحد بیث ہے کہ نبی کریم طافیہ کے دان پر دعائے قوت میں ایک قوم کے قوم کے قوم کے افراد کا نام لے کر ان پر العن بیعا کر تے تھے۔ ا

سیدنا ابو ہربرہ سے نقل کردہ روایت بھی بخاری ومسلم میں ابوحمید ساعدی کی روای کے قریب قریب ہے۔سیدنا ابو ہربرہ کی روایت کے الفاظ کامفہوم یہ ہے۔

<sup>&</sup>quot;جُوْخُصْ آل محمد برصلوة بَصِحِة وقت بورا ثواب عاصل كرنا جائے وہ يوں كهد" اللّٰهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدِ النَّبِيِّ وَ اَزُواجِهِ اُمَّهَاتِ الْمُؤ مِنِينَ وَ ذُرِيَّتِهِ وَ اَهُلِ بَيْتِهِ كَمَا صَلَّيْت عَلَى اِبْرَاهِيُمَ إِنَّكَ حَمِيدٌ مَّجيدٌ"

<sup>(</sup>سنن ابی داؤد۔ کتاب الصلاة۔ باب الصلاة علی النبی صلی الله علیه وسلم بعد التشهد (حدیث: ۹۸۲) و سنده ضعیف، اس کی سند میں حبان بن بیارضعیف راوی ہے علاء زید یہ میں سے قاضی شوکانی نیل الاوطار میں اس حدیث پرروشنی ڈالتے ہوئے فرماتے ہیں: ''علماء کی ایک جماعت نے اس حدیث سے اس بات پراحتجاج کیا ہے کہ 'آل' سے ازواج واولا دمراد ہے۔' وجہ استدلال یہ ہے کہ حدیث مذامیں ازواج واولا دکوآل محمد کی جگہ رکھا گیا ہے۔ قبل ازیں سورہ احزاب کی آیات: ۳۲۔ ۳۳ پر تیمرہ کیا جاچکا ہے۔

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الاذان، باب (۱۲٦)، (حدیث:۲۹۷،۲۰۸۰،۲۰۵)، صحیح مسلم، کتاب المساجد، باب استحباب القنوت فی جمیع الصلوات (حدیث: ۲۷۵، ۲۷۵)



# الفصل الثالث خلافت على ظالعت على ظالعت المامية

## سيدناعلى رُناتُنُهُ كَى أمامت وخلافت:

شيعه مصنف لكهتاب:

''امامیہ نے جب ویکھا کہ سیدناعلی لا تعداد اوصاف و کمالات سے بہرہ ور ہیں، جن کے روایت کرنے والے موافق و مخالف جی قشم کے لوگ ہیں۔ علاوہ ازیں جمہور علاء ویکر خلفاء پر مطاعن واعتر اضات کا ذکر کرتے ہیں مگر سیدناعلی کے بارے میں کوئی طعن منقول نہیں۔ نظر بریں امامیہ نے سیدناعلی کو اپنا امام مقرر کرکے دیگر ائمہ و خلفاء کو ترک کردیا۔ اتمام جت کے نقطہ خیال سے ہم چند دلائل ذکر کرتے ہیں۔ ان دلائل و برا ہین میں سے ایک روایت وہ ہے جے ابوالحسن اندلی نے اپنی کتاب ''الجمع بین الصحاح النہ 'میں ام سلمہ جا گئا سے قتل کیا ہے کہ آیت کریمہ: ﴿ لِنَّمَ اللّٰهُ لِیْنُ اللّٰهُ لِیْنُ الصحاح النہ 'میں ام سلمہ جا گئا سے قتل کیا ہے کہ آیت کریمہ: ﴿ لِنَّمَ اللّٰہُ کِیْنُ اللّٰهُ لِیْنُ اللّٰہُ وہ دروازہ کے قریب بینے میں شامل نہیں؟ فرمایا: ''تو از واج النبی میں شار ہوتی ہو۔'' رسول!! کیا میں اہل بیت میں شامل نہیں؟ فرمایا: ''تو از واج النبی میں شام ہوتی ہو۔'' سیدہ ام سلمہ فرماتی ہیں کہ گھر میں سیدناعلی و فاطمہ وحسن وحسین شائر ہموتی ہے۔ آپ سیدہ ام سلمہ فرماتی ہیں کہ گھر میں سیدناعلی و فاطمہ وحسن وحسین شائر ہموتی ہے۔ آپ نے ان سب کوایک جا در سے ڈھانی لیا اور فرمایا:

''اے اللہ! یہ میرے اہل بیت ہیں، ان سے نجاست کو دور کرکے ان کو پاک کر دے۔''
ہم کہتے ہیں کہ سید نا ابو بکر وغمر کے فضائل و منا قب میں وار دشدہ احادیث، فضائل علی کی
احادیث سے بہت زیادہ ہیں۔ شیعہ مصنف نے اس ضمن میں بعض احادیث نقل کرکے کہا ہے کہ جمہور
ان پراعتماد کرتے ہیں یہ صرت کی کذب ہے، ان میں سے جواحادیث صحیح ہیں ان سے بیٹا بت نہیں ہوتا
کہ سید نا علی ،سید نا ابو بکر سے افضل شے، بلکہ ان فضائل و منا قب میں دیگر خلفاء سید نا علی کے ساتھ

برابر کے مہیم وشریک ہیں۔البتہ سیدنا ابو بکر وغمر کے فضائل ان کے ساتھ مختص ہیں اور دوسرا کوئی شخص اس ضمن میں ان کے ساتھ شریک نہیں،خصوصاً ابو بکر فضائل میں منفر د ہیں، جہاں تک خلفاء ثلاثہ کو ہدف طعن بنانے کا تعلق ہے شیعہ کو معلوم ہونا جا ہے کہ جواعتر اضات وہ اصحاب ثلاثہ پر کرتے ہیں۔ ناصبی اسی اعتراض کا نشانہ سیدناعلی کو بناتے ہیں۔

<sup>●</sup> خوارج کی شیعہ سے افضل ہونے کی ایک وجہ تو یہ ہے کہ وہ غیر انبیاء کو معصوم قرار دینے کی صلالت سے پاک ہیں۔ دوسری وجہ فضیلت ہیہ ہے کہ سیدناعلی کی رفاقت میں سیدنا ابو بکر وعمر کے بارے میں خوارج کا جوعقیدہ تھا سیدناعلی سے برگشتہ خاطر ہونے کے بعد بھی اس میں تبدیلی پیدا نہیں ہوئی۔ وہ پہلے بھی سے عقیدہ رکھتے تھے کہ بی عظیرہ کی بعد اس امت میں سب سے افضل ابو بکر وعمر ہیں اور بعد از ال بھی اسی نظر یہ پر قائم رہے۔ خوارج کے گراہ ہونے کے دو اسباب تھے۔ (۱) اس کی ایک وجہ خوارج کی وہ میراث تھی جو افھوں نے قاتلین عثان سے حاصل کی۔ (۲) دوسری وجہ بیتھی کہ افھوں نے تھکیم کی بنا پر سیدناعلی کی تکفیر کی ، ہبر کیف جو تحض خوارج و روافض کی صلالت میں بحثیت مجموعی مواز نہ کرنا چاہتا ہے، وہ مقابلتا خوارج کو کم گراہ پائے گا۔ ہم یقین رکھتے ہیں کہ سیدناعلی کو من جانب اللہ جو تخطیم تر اجر و ثو اب دیا جائے گا وہ اس بات پر ملے گا کہ مدینہ سے عازم عراق ہونے سے لے کر شہادت پانے تک آپ نے خوارج و شیعہ جیسے مسرف غالی فرقہ کے ہاتھوں عظیم مصائب جھیلے اور ان پر صبر و تحل سے کام لیا۔ خوارج و شیعہ جیسے مسرف غالی فرقہ کے ہاتھوں عظیم مصائب جھیلے اور ان پر صبر و تحل سے کام لیا۔ خوارج و شیعہ کے شاگر دہیں اور ان سے متفرع ہوئے ہیں مثلاً اسمعیلیہ نصیریہ شینیہ ، بابیہ اور بہا یہ بسب اس ضمن میں شیعہ کے ہم نوا ہیں۔

سیدناعلی کی تکفیر کرنے والے خوارج سیدنا ابو بکر وعمر سے دوئی رکھتے اور اظہارِ خوشنودی کرتے ہیں، فرقہ مروانیہ والے سیدناعلی کو ظالم قرار دیتے اور کہتے ہیں کہ آپ خلیفہ نہ تھے۔ دوسری جانب وہ سیدنا ابو بکر وعمر سے دوئی رکھتے ہیں حالانکہ وہ ان کے اقارب میں سے نہیں، پھر یہ بات کہاں تک قرین صدق و ثواب ہے کہ موافق و مخالف سب سیدناعلی کو منزہ قرار دیتے ہیں اور اصحاب ثلاثہ کو نہیں، یہا یہ بدیمی بات ہے کہ سیدنا ابو بکر وعمر کو منزہ قرار دینے والے سیدناعلی کے مدّ احین کی نسبت اکثر و افضل اور اعظم ہیں۔ بخلاف ازیں سیدناعلی کونسق اور عصیان سے متہم کرنے والے فرقے مسلمانوں میں بڑے معروف ہیں۔ وہ روافض کی نسبت زیادہ عالم اور دین دار بھی ہیں جب کہ روافض ان کے مقابلہ میں کیا بلی ظام اور کیا باعتبار قوت و شوکت ضعیف و نا تو ان ہیں۔ روافض اپنے حریفوں کے مقابلہ میں کیا بلی ظام اور کیا باعتبار قوت و شوکت ضعیف و نا تو ان ہیں۔ روافض اپنے حریفوں کے خلاف ججت قائم کر کے ان کا منہ بند کر سکتے ہیں نہ قوت باز وکو کام میں لاکر آخیس شکست دے سکتے خلاف ججت قائم کر کے ان کا منہ بند کر سکتے ہیں نہ قوت باز وکو کام میں لاکر آخیس شکست دے سکتے نہیں۔ جولوگ سیدناعلی کی شان میں قد ح وار د کرتے ہیں اور ان کو کافر وظالم تک قرار دینے سے احتر از نہیں کرتے ، ان میں کوئی گروہ ایسانہیں جواسلام سے منحرف و برگشتہ ہوگیا ہو۔

اس کے عین برخلاف جولوگ اصحاب ثلاثہ کو مورد طعن بناتے اور سیدناعلی کی مدح میں زمین و آسان کے قلا بے ملاتے ہیں۔ مثلاً فرقہ نصیر بیہ والے الوہیت علی کا عقیدہ رکھتے ہیں اور اسماعیلیہ ان سے بھی گئے گزرے ہیں۔ بعض شیعہ سیدناعلی کو نبی • قرار دیتے ہیں۔ بیسب کا فراور مرتد ہیں۔ اللہ و رسول کے ساتھ ان کا کفر کسی عالم دین سے خفی نہیں۔ ظاہر ہے کہ جو خص کسی انسان کی الوہیت کا قائل ہے یا نبی کریم مثل ٹیڈیا کے بعد کسی کو نبی سمجھتا ہے اس کا کا فر ہونا ہر اس شخص پر واضح ہے جو دینی علم

<sup>•</sup> مشہور شیعہ عالم المامقانی کا قول ہے کہ جن عقائد وافکار کی بنا پر قدیم شیعہ کوغالی کہا جاتا تھا وہ اب ضروریات دین میں شار ہوتے ہیں۔ دورِ حاضر میں تقیہ کیے بغیر جو شیعہ واشگاف الفاظ میں اپنے عقیدے کا اظہار کرے گا۔ تو اس میں اور متقد مین غالی شیعہ میں کچھ فرق نہ ہوگا۔ اور اگر وہ ایسا نہ کر سکے تو اسے ضروریات مذہب سے منحرف تصور کیا جائے گا۔

کسی شخص کو نبی قرار دینے کے لیے بیضروری نہیں کہ اسے نبی کہہ کر پکارا جائے بلکہ صفات انبیاء سے متصف کرنا بھی اسے نبی قرار دینے کے لیے کافی ہے۔ علامہ کلینی نے جو شیعہ کا امام بخاری سمجھا جاتا ہے۔ شیعہ کی عظیم ترین کتاب'' الکافی'' میں جس طرح عنوانات قائم کیے ہیں اس کی ایک جھلک ملاحظہ فرمائے۔



سے تھوڑی می واقفیت بھی رکھتا ہو۔

#### خوارج جوسیدناعلی کی تکفیر کرتے اور آپ پرلعنت جھیجتے ہیں ان کا معاملہ اس سے مختلف ہے جو

ا۔اس باب میں یہ بیان کیا جائے گا کہ ائمہ امور الہی کے مالک اوراس کے علم کا خزانہ ہیں۔

۲۔ائمہزمین کا ستون ہیں۔

س۔ اس باب میں یہ بیان کیا جائے گا کہ ائمہ کے یہاں سب کتابیں ہوتی ہیں اور اختلاف السنہ (زبانوں کےاختلاف )کے باوجودوہ ان کے مضامین سے آگاہ ہوتے ہیں۔

۳ \_اس بات کا باب که قرآن کوائمه نے جمع کیا ہے۔

۵۔ اس باب میں یہ بیان کیا گیا ہے کہ ائمہ سب علوم سے واقف ہوتے ہیں۔

۲۔اس بات کا باب کہ اماموں کو اپنی موت کا وقت معلوم ہوتا ہے اور وہ اپنی مرضی سے فوت ہوتے ہیں۔ ۷۔ اس باب میں بیان کیا جائے گا کہ امام'' ما کان و ما یکون'' کا علم رکھتے ہیں اور کوئی بات ان سے پوشیدہ نہیں ہوتی۔

۸۔اس بات کا باب کہ سید ناعلی علم میں نبی کریم کے شریک تھے۔

٩۔اس بات کا باب کہا گرائمہ سے کوئی بات پوشیدہ رکھی جائے تو وہ اسے ظاہر کر دیتے ہیں۔

ا۔ ہرامام جانتا ہے کہاس کے بعد کون شخص منصب امامت پر فائز ہوگا۔

اا۔اس بات کا باب کہ ائمہ کے منہ سے جو بات نکلتی ہے وہ حق ہوتی ہے نیز جو بات ان کے ہاں سے نہیں آئی وہ باطل ہے۔

۱۲۔اس بات کا باب کہ بیرکا ئنات ائمہ کی ملک ہے۔

یہ اس کتاب کے عنوانات ہیں جوشیعہ کی نہایت ہی قابل اعتاد کتاب ہے۔ بیعقا کدوافکار شیعہ میں اس وقت رائج سے جب غلوکو ضروریات دین میں شار نہیں کیا جاتا تھا۔ جہاں تک ضروریات دین میں شار کے جانے والے غلوکا تعلق ہے تو اسے ان تراجم میں تلاش کرنا چاہئے جواعداء دین روافض نے اپنے قلم سے تحریر کیے۔ مثلاً تحفہ اثنا عشریہ میں ہیں: ۱۰۰ پر دیکھیے شیعہ کا بیعقیدہ کہ سیدنا علی اولوالعزم نبیوں کو چھوڑ کر سب انبیاء ورسل سے افضل تھے۔ آگے چل کر صفحہ: ۱۰۰ ، پر لکھا ہے کہ ائمہ انبیاء سے بڑے عالم ہوتے ہیں اس لیے ان کا مرتبہ بھی بلند تر ہوتا ہے۔ اس کتاب کے صفحہ: ۱۰۰ ، پر شیعہ کا بیعقیدہ تحریر کیا ہے کہ سیدنا علی دی شیعہ کا بیعقیدہ تو تو کی جاتی تھی اور آپ اس کی آؤاز سنتے تھے۔ (تحفہ اثنا عشریہ) بند دیک سیدنا علی دی جانب وی کی جاتی تھی اور آپ اس کی آؤاز سنتے تھے۔ (تحفہ اثنا عشریہ)

لوگ سیدناعلی پرلعنت بھیجتے تھے اور آپ کے خلاف صف آ راء بھی ہوئے ان میں سے اصحاب معاویہ اور بنی مروان بھی تھے، یہ سب لوگ مقربہ الاسلام تھے اور دینی شرائع واحکام پڑمل پیراتھے۔ یہ نماز کی پابندی کرتے ، زکوۃ ادا کرتے ، روز بے رکھتے ، زیارت بیت اللہ سے مشرف ہوتے۔ حلال کو حلال سجھتے اور محرمات کو حرام سجھتے تھے۔ ان میں ظاہری کفر کا کوئی نشان نہیں پایا جاتا تھا۔ بخلاف ازیں ان میں اسلامی شعائر وشرائع برملا پائے جاتے تھے اور وہ ان کی تعظیم بجالاتے تھے ان باتوں سے ہروہ شخص آگاہ ہے جو اسلامی حالات سے باخبر ہے۔

ان حالات کے باوصف بید دعویٰ کہاں تک درست ہے کہ سب مخالفین سیدناعلی کومنزہ سیجھتے ہیں اور اصحاب ثلاثہ کو نہیں۔ بخلاف ازیں سیدنا عثمان کے اعوان وانصار جوسیدناعلی کو ناپسند کرتے تھے شیعان علی سے بوجوہ افضل ہیں، اگر اہل سنت کو معاونین علی کی فہرست سے الگ کر لیا جائے تو ان کو چاہنے والوں میں ایک بھی ایسا نہ ہوگا جو آپ کے مخالف فرقوں یعنی خوارج، امویہ اور مروانیہ کا مقابلہ کر سکے۔ اعداء علی کے متعدد فرقے ہیں۔ یہ بات کسی سے پوشید نہیں کہ اعداء علی میں سب سے بڑے خوارج ہیں جو بیے تقیدہ رکھتے ہیں کہ سیدناعلی کا فر ومرتد تھے اور تقرب الہی حاصل کرنے کے لیے ان کو قتل کرنا حلال ہے۔ ایک خارجی شاعر عمران بن حلان کہتا ہے:

١- يَا ضَرُبَةً مِّنُ تَقِي مَّا اَرَادَ بِهَا اللَّهِ مِنُ ذِي الْعَرُش رِضُوانًا
 ٢- اِنِّي لَاذُكُرُهُ يَوُمًا فَاحُسِبُهُ اللَّهِ مِيْزَانًا
 اَوُفَى البَرِيَّة عِند اللهِ مِيْزَانًا

(۱) ۔ متقی ( قاتل علی ) کی وہ ضرب قابل شحسین تھی جس سے اس کا مقصد صرف رضائے الہی کا حصول تھا۔

(۲)۔ میں بھی بھی اسے یاد کرتا ہوں تو یوں خیال کرتا ہوں کہ سب مخلوقات سے اللہ کے نزد بیک اس کا اعمال نامہ زیادہ بھر پورتھا۔

ایک سنی شاعرنے اس کے مقابلہ میں پیاشعار کے:

١- يَا ضَرُبَةً مِّنُ شَقِيٍّ مَا اَرَادَ بِهَا اللهِ اللهُ اللهِ المِلْمُلِي اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ المُلْمُ المَا المِلْمُ اللهِ اللهِ اللهِ المَا المَا المُلْمُلِي المُلْمُلِ

٢- اِنِّى لَاذُكُرُهُ يَوُمًا فَالُعَنُهُ
 لَعُنًا وَ اللَّعَنُ عِمْرَانَ ابْنَ حِطَّانًا

(۱) ہائے اس بد بخت کی وہ ضرب جس سے اس کا مقصد اللہ سے خسارہ پانے کے سوا اور گھرنہ تھا۔ (۲) میں بعض اوقات یا دکر کے اس پرلعنت بھیجتا ہوں اور عمران بن حطان پر بھی لعنت بھیجتا ہوں۔ (جس نے مذکورہ اشعار کہے )۔

یہ خوارج حضرات صحابہ وتا بعین کی زندگی میں بقید حیات سے صحابہ ان سے مناظر ہے کرتے اور ان سے جنگیں لڑتے سے مگر ان کی تکفیر نہیں کرتے سے سیدناعلی نے بھی ان کو کا فرقر ارنہیں دیا تھا۔ اس کے عین برخلاف حضرات صحابہ اور تمام مسلمان سیدناعلی میں غلو کرنے والوں کو بالا تفاق کا فرسمجھتے ہیں۔ اس برطرہ یہ کہ سیدناعلی نے بذات خود ان کو کا فرسمجھا اور انھیں نذر آتش کیا تھا۔ جہاں تک خوارج کا تعلق ہے سیدناعلی ان کے خلاف اس وقت جنگ آزما ہوئے جب انھوں نے لوگوں کو قتل کرنے اور ان کا مال لوٹے کا بیڑ ااٹھایا۔

خلاصہ کلام یہ کہ سیدناعلی کی ذات میں غلو کرنے والوں کو صحابہ بلکہ خود سیدناعلی نے مرتد قرار دیا اور ان سے مرتدین کا سا سلوک کیا، مگر خوارج سے کسی نے بھی مرتدین جسیا سلوک روانہ رکھا۔ یہ حقائق اس بات کی آئینہ داری کرتے ہیں کہ اصحاب ثلاثہ سے بغض رکھنے والا جو حب علی کا ڈھنڈورا پیٹے ہیں ان میں بالا تفاق علی وجمع صحابہ، جو شر و کفر پایا جاتا ہے وہ ان لوگوں میں موجود نہیں، جو سیدنا علی سے عداوت رکھتے اور آپ کی تکفیر کرتے تھے۔ یہ بات بھی تکھر کرسامنے آئی کہ اصحاب ثلاثہ سے بغض رکھنے والے سیدناعلی وجمیع صحابہ کے نزدیک اعداء علی سے بدتر تھے۔

جس حدیث میں سیدنا حسن و حسین کو چا در تلے چھپانے کا ذکر کیا گیا ہے امام تر ذری نے اسے صحیح قرار دیا ہے۔

• امام مسلم نے بیحدیث سیدہ عائشہ سے ان الفاظ کے ساتھ روایت کی ہے:

سرکار دو عالم سُکالِیْم سیاہ بالوں کی بنی ہوئی ایک منقوش چا در اوڑ ھے علی اصبح گھر سے نکلے۔ استے میں سیدنا حسن و حسین رہا ہے تو آپ نے دونوں کو چا در کے نیچے چھپالیا۔ پھر سیدنا علی و فاطمہ آئے تو ان کو بھی چا در میں چھپالیا۔ پھر بیہ آیت تلاوت فرمائی: ﴿إِنَّمَا يُوِیدُ اللَّهُ لِیُذُهِبَ عَنْکُمُ

<sup>■</sup> سنن ترمذی كتاب المناقب باب ما جاء في فضل فاطمة رضى الله عنها (حديث:

ظاہر ہے کہ حدیث میں بیان کردہ وصف سیدناعلی کی خصوصیت نہیں بلکہ سیدہ فاطمہ اور حسن و حسین بھی اس میں آپ کے ساتھ شریک تھے۔ ظاہر ہے کہ عورت امامت وخلافت کی اہل نہیں ہے۔ معلوم ہوا کہ حدیث میں بیان کردہ فضیلت خلفاء وائمہ کے ساتھ مختص نہیں بلکہ دوسر بے لوگ بھی اس ضمن میں ان کے ساتھ شریک ہیں۔ حدیث میں صرف دعا کی گئی ہے کہ اللہ تعالی ان حضرات کی آلودگی دورکر کے ان کو یاک وصاف فرمائے۔

اس سے آگے بڑھ کرسیدنا ابوبکر صدیق ڈلاٹٹڑ کو'' اُٹھی'' کے لقب سے ملقب کیا گیا ہے۔ قرآن پاک میں ارشاد ہوتا ہے۔

﴿ اَلَا تَقَى الَّذِي يُؤْتِى مَالَهُ يَتَزَكَّى ﴾ (سورة الليل: ١٧/٩٢-٢١) "وه صاحب تقوى جو يا كيزگى حاصل كرنے كے ليے اپنامال ديتا ہے۔''

سیدناعلی اس وفت'' اتقی'' کے زمرہ میں اس لیے شامل نہ تھے کہ آپ ان دنوں مال دار نہ تھے۔ آپ اس وصف سے اس وفت متصف ہوئے جب غزوہ خیبر کے بعد آپ مال و دولت سے سرفراز ہوئے۔

## اداء صدقه میں سیرناعلی کی انفرادیت:

شیعہ مصنف لکھتا ہے کہ سیرنا علی نے آیت کریمہ: ﴿ إِذَا نَاجَیْتُمُ الرَّسُولَ فَقَدِّمُو ابَیْنَ يَدِی نَجُواکُی نَجُواکُمُ صَدَقَةً ﴾ (مجادلہ: ۱۲/۵۸) کے بارے میں فرمایا کہ'' اس آیت پرمیرے سواکسی نے عمل نہیں کیا۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ صدقہ مسلمانوں پر واجب نہ تھا، جس کو ترک کرنے سے وہ عاصی کہلاتے، البتہ جو شخص نبی کریم مَنَّا اللَّیِّم سے کوئی راز کی بات بیان کرنا جا ہتا ہوا سے صدقہ دینے کا حکم دیا گیا تھا، بیا تفاق کی بات ہے کہ اس وقت صرف علی ڈالٹیُ نے نبی کریم مَنَّاللِیُّم سے مشورہ کرنا جا ہا اور حکم اللی کی تعمیل میں صدقہ ادا کیا۔ صدقہ کی بیادا نیگی بعینہ یوں ہے جیسے جج تمتع کرنے والے پریا

<sup>•</sup> صحیح مسلم- کتاب فضائل الصحابة، باب فضائل اهل بیت النبی- (حدیث: ۲٤۲٤)

عستدرك حاكم(٤٨٢/٢)

جس شخص کواداء جج سے روک دیا جائے اس پر قربانی واجب ہے، اسی طرح جوشض کسی تکلیف کی بنا پر حالت احرام میں سرمنڈانے پر مجبور ہوجائے اس پر فدیہ واجب ہے۔ اسی طرح قتم توڑنے والے پر مجمی کفارہ واجب ہے۔ اس پر مزید یہ کہ مشورہ سے پہلے صدقہ دینے کا حکم تادیر باقی نہ رہا۔ اور اتفا قاً سیدناعلی ہی نے وہ درہم یا اس سے کم وبیش خرج کر کے مل کیا۔ دوسری جانب سیدنا صدیق ڈاٹیڈ کے جذبہ جودوسخا کا بی عالم ہے کہ ایک مرتبہ سارا مال اللہ کی راہ میں دے دیا اور جب آپ سے دریا فت کیا کہ گھر میں کیا جھوڑا؟ تو سیدنا صدیق نے جواباً فرمایا:

پروانے کو چراغ ہے بلبل کو پھول بس صدیق کے لیے ہے اللہ و رسول بس

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' محمد بن کعب القرظی روایت کرتے ہیں کہ طلحہ بن شیبہ اور سیدنا عباس وعلی ٹکالٹیُم با ہم فخر کرنے لگے۔

طلحہ نے کہا: میں کعبہ کا کنجی بردار ہوں ،اگر جا ہوں تو کعبہ ہی میں رات بسر کرلوں۔
عباس نے فرمایا: میں حاجیوں کو پانی بلاتا ہوں اگر جا ہوں تو مسجد ہی میں رات بسر کرلوں۔
علی: میں نے لوگوں سے چھے ماہ پہلے قبلہ روہ کو کرنمازادا کی ہے اور میں صاحب جہاد بھی ہوں۔
اس سلسلہ میں مندرجہ ذیل آیت نازل ہوئی:

﴿ اَجَعَلْتُمُ سِقَايَةَ الْحَاجِّ وَ عِمَارَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ كَمَنَ الْمَنَ بِاللهِ وَالْيَوْمِ اللّاخِرِ و جَاهَلَ فِي سَبِيْلِ اللهِ ﴿ (سورة التوبة: ١٩/٩) اللهِ وَالْيَوْمِ اللّاخِرِ و جَاهَلَ فِي سَبِيْلِ اللهِ ﴾ (سورة التوبة: ١٩/٩) اس كا جواب بيت كه بيروايت مديث كي قابل اعتماد كتب مين موجود نهين، بلكه بوجوه اس كا كاذب بونا ظاہر بوتا ہے۔

ا۔ کذب کی پہلی دلیل میہ ہے کہ طلحہ بن شیبہ نامی کوئی شخص نہیں۔خادم کعبہ کا نام شیبہ بن عثمان بن ابی طلحہ • ہے۔اس سے معلوم ہوا کہ بیرحدیث صحیح نہیں۔

❶ سنن ابی داؤد۔ کتاب الزکاة، باب الرخصة فی ذلك (حدیث:۱۶۷۸)، سنن ترمذی۔کتاب المناقب،(حدیث:۳۶۷۵)

<sup>🗨</sup> بیعثمان بن طلحہ بن ابی طلحہ کے چیازاد بھائی تھے جو مکہ سے سیدنا خالد بن ولید کی معیت میں عازم مدینہ

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتقى

۲۔ دوسری دلیل سیدنا عباس ٹراٹٹئ کا بیقول ہے کہ''اگر جا ہوں تو مسجد میں رات بسر کروں'' مسجد میں رات بسر کروں'' مسجد میں رات بسر کرنا کون میں بڑی بات ہے کہاس برخوشی کا اظہار کیا جائے۔

سے تیسری دلیل سیرناعلی ڈاٹئؤ کا یہ ټول ہے کہ'' میں نے لوگوں سے چھ ماہ پیشتر کعبہ روہوکر نمازیں پڑھیں۔'' یہ باطل ہے۔ وجہ بطلان یہ ہے کہ سیرنا علی کے مشرف بہ اسلام ہونے اور سیرنا ابو بکر و خدیجہ و زید ٹھاٹیڈ کے اسلام میں صرف ایک دن یا اس کے لگ بھگ کا فرق پایا جاتا ہے۔ پھر یہ بات کیوں کر درست ہوئی کہ آپ نے لوگوں سے چھ ماہ پہلے نمازیں ادائی تھیں۔ ہم۔ فہرکورہ حدیث کے کافر بہونے کی چوتھی دلیل ہہے کہ سیرناعلی نے اپنے آپو'' صاحب الجہاد'' کہا، حالانکہ اس خصوصیت میں دوسر ہے جابہ بھی آپ کے ساتھ برابر کے سہیم و شریک تھے۔ ان دلائل کی روشنی میں واضح ہوتا ہے کہ بیے حدیث موضوع ہے۔ صحیح مسلم میں سیرنا نعمان بن بشیر سے جو حدیث مروی ہے وہ اس کی تر دیرکرتی ہے۔ سیرنا نعمان فرماتے ہیں۔ بشیر سے جو حدیث مروی ہے وہ اس کی تر دیرکرتی ہے۔ سیرنا نعمان فرماتے ہیں۔ بعد حاجیوں کو پانی بلانے کے سوا اور کوئی کام نہیں کرنا چا ہتا۔''
بعد حاجیوں کو پانی بلانے کے سوا اور کوئی کام نہیں کرنا چا ہتا۔''
دوسر سے نے کہا۔ میں مشجہ حرام میں اقامت گزیں رہنے کے سوا اور کوئی کام نہیں کرنا چا ہتا۔''
تیسر سے نے کہا۔ اور جہاد کا ذکر کیا کہ وہ دونوں سے افضل ہے۔

کیسرے نے کہا: اور جہاد کا ذکر کیا کہ وہ دولوں سے اسل ہے۔ سے داعت نام قر داللہ ، نام سرک مخصر طرز زراں فرمان جرب سرک منہ نام سرک نزد

سیدنا عمر فاروق رہاٹی نے بیس کر انھیں ڈانٹا اور فر مایا کہ جمعہ کے دن منبر نبوی کے نز دیک بیہ

ہوئے مقام "الہدءة" میں مکہ وعسفان کے درمیان سید نا عمر و بن العاص سے ملاقات ہوئی۔ بیتیوں حضرات بہ یک وقت دولت اسلام سے مالا مال ہوئے۔ (سیرۃ ابن هشام: ٤٨٤)، مستدرك حاكم: ٣٩٧٣ ٢٥٨٠) شیبہ غزوہ حنین تک مسلمان نہیں ہوئے تھے۔ بلکہ حنین میں دھوکہ دے کر سرورکا نئات سَانیٰ ہِ کُول کرنا چاہتے تھے۔ نبی کریم نے دست مبارک شیبہ کے سینے پر رکھا اور فر مایا: "شیطان دفع ہو" نتیجہ کے طور پرشیبہ مسلمان ہوگئے۔ (سیرۃ ابن هشام (ص: ٥٦٥) اور آپ سے مل کر کفار سے لڑے اور حوادث و آلام میں صبر و کل کا ثبوت دیا، جب مکہ فتح ہوا تو آپ نے کعبہ کی نجی عثمان بن طلحہ بن ابی طلحہ اور ان کے بچازاد بھائی شیبہ بن عثمان بن ابی طلحہ کو دے کر فر مایا: "ابوطلحہ کے بیٹو! ہمیشہ کے لیے یہ نجی لے یہ نجی لے یہ نجی لے اور کوئی ظالم شخص ہی تم سے یہ نجی واپس لے گا۔ "سیرۃ ابن هشام (ص: ٥٤٥) مختصراً اسد الغابه: (٣/٩٥٥ - ٢٠٠٠) کعبہ کی نجی آج تک قبیلہ بن عبدالدار کے اسی کنبہ کے قبضہ میں جلی آتی ہے۔ ان کو "الشیبیین" کہا جاتا ہے۔

شور وغل موزوں نہیں۔ البتہ میں جمعہ سے فارغ ہو کرنبی کریم مَثَاثِیَّا سے تمہارے اختلافی مسائل کاحل دریافت کروں گا۔ تب مندرجہ ذیل آیت کریمہ نازل ہوئی۔

﴿ اَجَعَلْتُمْ سِقَا يَةَ الْحَاجِ وَعِمَا رَةَ الْمَسْجِدِ الْحَرَامِ

اس سے معلوم ہوا کہ سیدناعلی کی اس میں کوئی خصوصیت نہیں ، کیوں کہ اصحاب ایمان و جہادتو اور بھی بہت سے صحابہ تھے۔اللّٰد تعالیٰ فرماتے ہیں:

'' جولوگ ایمان لائے، ہجرت سے مشرف ہوئے اور اللّٰد کی راہ میں اپنے مالوں اور جانوں سے جہاد کیا، توبیلوگ بلاشبہ اللّٰہ کے نزدیک عالی مرتبت ہیں۔'' (سورہ توبہ: ۲۰/۹)
اس میں شبہ بیں کہ سیدنا ابو بکر کا جہاد مال و جان، سیدنا علی کے مقابلہ میں یقیناً بڑھ کرتھا۔ جبیبا کہ حدیث صحیح میں وارد ہوا ہے۔

نبی کریم مَثَالِیْمِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ مِنْ اللَّهِ اللَّهِ مِن

" مجھ پرسیدنا ابوبکر کے احسانات باقی سب لوگوں سے زیادہ ہیں۔" <sup>©</sup> آپ نے بیبھی فرمایا:

'' کسی شخص کے مال سے مجھے اتنا فائدہ نہیں پہنچا جتنا سیدنا ابوبکر کے مال سے۔'' 😉

سیدنا ابوبکرسیف و سنان و زور بیان دونوں سے اللہ کی راہ میں جہاد کیا کرتے تھے ابوبکر اوّلین شخص تھے، جن کو اللہ کی راہ میں نبی کریم کے بعد لا تعداد حوادث و آلام سے دوجار ہونا پڑا۔ یہ پہلے شخص تھے جو نبی کریم کی حفاظت کے سلسلہ میں اعداء دین کے سامنے سینہ سپر ہوئے۔ ہجرت و جہاد میں نبی کریم کے رفیق رہے ،اس کی حدیہ ہے کہ غزوہ بدر میں سائبان کے نیچ آپ کے سوااور کوئی نہ تھا۔ 
میں نبی کریم کے رفیق رہے ،اس کی حدیہ ہے کہ غزوہ بدر میں سائبان کے نیچ آپ کے سوااور کوئی نہ تھا۔ 
ابوسفیان نے غزوہ احد کے دن صرف نبی کریم اور ابو بکر وعمر کے بارے میں دریافت کیا تھا۔

<sup>•</sup> صحيح مسلم كتاب الامارة باب فضل الشهادة في سبيل الله (حديث: ١٨٧٩)

<sup>2</sup> صحیح بخاری ـ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم ، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم " سدوا الابواب ..... (حدیث: ۳۲۵۲) صحیح مسلم کتاب فضائل الله عله ، (حدیث: ۲۳۸۲) الصحابة ـ باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه ، (حدیث: ۲۳۸۲)

**<sup>3</sup>** سنن ترمذی - کتاب المناقب - باب (۳٤/۱٥)، (حدیث: ۳۶۶۱)

**<sup>4</sup>** سیرة ابن هشام (ص:۳۰۰)

ابوسفیان نے جب پوچھا کہ کیا محمہ موجود ہیں؟ تو آپ نے فرمایا: اسے جواب نہ دو، پھراس نے بواب نہ دو، پھراس نے بوجھا کہ کیا محمہ موجود ہیں؟ تو آپ نے بوجھا کیا ابو بکر ہیں؟ آپ نے جواب دینے سے منع کیا۔ ابوسفیان پھر بولا: کیا عمر ہیں؟ آپ نے بھر بھی جواب دینے کی اجازت نہ دی۔

ابوسفیان کہنے لگا۔ان سب کا خاتمہ ہو چکا ہے۔سیدنا عمر سے نہ رہا گیا تو بولے اللہ کے دشمن! تو جھوٹ کہتا ہے یہ سب زندہ ہیں۔ • ا

## سیدناعلی طالعی والله وصی کہنا ابن سبا کی اختر اع ہے:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' ان دلائل میں سے امام احمد بن صنبل کی ذکر کردہ بیر دوایت ہے کہ سیدنا انس نے سلمان سے کہا کہ نبی کریم سے دریافت سجیے کہ آپ کا وسی کون ہے؟ جب سلمان نے بیسوال کیا تو آپ نے جواباً فرمایا:'' اے سلمان! سیدنا موسیٰ کا وسی کون تھا؟'' کہا ''دیشع'' فرمایا:''میراوسی اور وارث علی صے۔''

● صحیح بخاری، کتاب المغازی ـ باب غزوة احد، (حدیث: ۳۰۳۹ ـ ۲۰۳۹)

مشہور شیعہ المامقانی نے اپنی کتاب "تنقیح المقال" (۱۸۴/۲) پر جرح وتعدیل کے ماہر شیعہ عالم محمد بن عمر الکشی سے روایت کیا جس نے سب سے پہلے اس فن میں کتاب تصنیف کی محمد بن عمر کی تحریر کا لب لباب ہیہ کہ بقول اہل علم عبد اللہ بن سبا یہودی تھا۔ مسلمان ہوکر اس نے سیدنا علی سے دوستانہ مراسم قائم کیے۔ ابن سبا جب یہودی تھا تو کہا کرتا تھا کہ پوشع بن نون سیدنا موئی کے وسی تھے۔ اسلام لانے کے بعدوہ سیدنا علی کو نبی کریم کا وسی بتایا کرتا تھا۔"

مشہور شیعہ عالم کا یہ بیان اس باب میں نص صرح کا حکم رکھتا ہے کہ سید ناعلی کے وصی کا لقب ابن سبانے اختر اع کیا۔ چونکہ سابقاً ذکر کردہ سیدنا انس کی روایت بے بنیاد ہے اس لیے اس باب میں یقینی بات یہی ہے جوالمامقانی نے الکشی سے قل کی کہ اس لقب کا واضع ابن سبایہودی تھا۔

اے بادِ صبا ایں ہمہ اوردہ تست

اس روایت کے راوی جب شیعہ خود ہوئے تو اب یا تو وہ اپنے علماء کو جھوٹا کہیں یا یہ کہیں کہ الکشی نے علماء سے بیر روایت نقل کرنے میں دروغ گوئی سے کام لیا ہے۔ ہمیں اس ضمن میں مزید کسی دلیل کی حاجت نہیں اور یہی بات کافی ہے کہ بیر روایت شیعہ علماء کی زبانی نقل ہوتے ہوتے ابن سباسے اکشی تک پہنچی

ہم کہتے ہیں کہ روایت باتفاق محدثین کذب و دروغ اور موضوع ہے اور مسند احمد بن حنبل میں موجود نہیں۔ امام احمد نے فضائل صحابہ میں ایک کتاب تصنیف کی تھی اس میں خلفاء اربعہ اور دیگر صحابہ کے فضائل ومنا قب بیان کیے ہیں۔ اس کتاب میں صحیح وضعیف روایات سب جمع کردی ہیں۔ یہ ضروری نہیں کہ اس کتاب میں جوحدیث بھی ہووہ صحیح ہو۔ مزید براں اس کتاب میں امام احمد کے بیٹے عبداللہ نے اپنی روایات کا اضافہ بھی کیا ہے۔

قطنی کی نے اپنے شیوخ کی روایات سے بھی اما ماحمہ کی کتاب فضائل صحابہ پراضافہ کیا ہے۔ قطبی کا اضافہ جھوٹ کا پلندہ ہے۔ قطبی کے شیوخ زیادہ تر امام احمہ کے طبقہ سے تعلق رکھتے ہیں۔ شیعہ کی جہالت کا بیام ہے کہ اس کتاب میں جب بھی کوئی حدیث دیکھتے ہیں تو کہتے ہیں کہ بیامام احمہ کی روایت کردہ ہے۔ حالانکہ اس کا قائل قطبی فدکور ہے۔ جس کے اسا تذہ امام موصوف کے ہم طبقہ لوگوں سے روایات اخذ کرتے ہیں۔

مندامام احد میں بھی آپ کے بیٹے عبداللہ نے زیادات کی ہیں۔منداحد میں جہاں سیرناعلی

اور پھرالمامقانی کے ذریعہ شیعہ جرح وتعدیل کی عظیم وجد بیرترین کتاب میں مندرج ہوئی۔

یہاسی روایت کا ثمرہ ہے کہ اللہ تعالی نے سرکار دو عالم سکھیٹے اور آپ کے صحابہ انس وسلمان کا دامن اس تہمت سے پاک کردیا۔ بلکہ یوں کہیے کہ اللہ تعالی نے اپنے آخری پیغام کو ایسے عیب سے داغ دار ہونے سے بچالیا جس کی وجہ سے امت بنی نوع آ دم میں سے ہونے والے اوصیاء کے زیر اثر سب تصرفات سے محروم ہوجاتی ، اس پر طرہ یہ کہ ان میں سے آخری وصی ہنوز ' کم یکلہ و کم یُولِکُن' کا مصداق ہے ، حالا تکہ پیام اسلام دنیائے انسانیت کو حریت فکر ونظر کا عطیہ دینے کے لیے آیا تھا اور اس کا اقلین مقصد بہتھا کہ عقل انسانی اسلام کے اس چشمہ صافی سے بکمال آزادی اور بدوں جرواکراہ ہدایت عظمی کا آب زلال بیئے جس پراس عالمی شریعت کے سوائسی کو نگران یا وصی مقرر نہیں کیا گیا۔

ا بغداد کے گرد ونواح میں اراضی کے کھ قطعات بے آباد پڑے تھے۔ عباسی امراء و حکام نے زمین کے وہ ٹکڑ ہے بعض لوگوں کو جا گیر کے طور پر دے دیے تھے۔ زمین کے ہر ٹکڑ ہے کو قطیعہ کہتے تھے اور اہل علم جن کو وہ جا گیریں ملی تھیں قطیعی کہلاتے تھے۔ امام احمد کی کتاب فضائل صحابہ پر جس نے اضافہ کیا ہے ممکن ہے وہ احمد بن جعفر نواح بغداد کی ممکن ہے وہ احمد بن جعفر نواح بغداد کی آبادی قطیعۃ الرقیق میں بودو باش رکھتے تھے۔

کی مرویّات ذکر کی گئی ہیں، وہاں عبداللّہ نے خصوصی طور پر اضافہ کیا ہے۔ <sup>©</sup> خلاصہ بیہ کہ بیہ حدیث کسی دجال کا کذب و دروغ ہے اور اللّٰہ کی قشم بیامام احمد کی بیان کردہ نہیں، انھوں نے بیہ حدیث اپنی مسند میں ذکر کی نہ فضائل صحابہ میں۔

#### شيعه مصنف لكهتاب:

"بزید بن ابی مریم سیدناعلی سے روایت کرتے ہیں کہ میں اور نبی کریم منافیلیم کعبہ میں آئے بھر نبی کریم منافیلیم میرے کندھے پرسوار ہوئے، میں نے اٹھنا جابا مگر نہ اٹھ سکا۔ آپ میری کمزوری و کیھ کر اتر آئے بھر آپ بیٹھے اور میں آپ کے کندھے پرسوار ہو گیا۔ آپ اٹھ کھڑے ہوئے اور میں خانہ کعبہ پر چڑھ گیا۔ کعبہ پر تانبہ کی ایک مورتی میں نے اسے اکھاڑ کر بھینک دیا اور وہ ٹوٹ گئی، بھر ہم بھا گئے گئے، یہاں تک کہ نظروں سے اوجمل ہو گئے۔"

ہم کہتے ہیں کہ بشرط صحت <sup>©</sup>اس واقعہ میں ایسی کوئی بات نہیں پائی جاتی جو ائمہ و خلفاء کے خصائص میں شار ہونے کے قابل ہو۔احادیث میں آیا ہے کہ نبی کریم مُثَاثِیَّا عالت نماز میں امامہ بنت ابی العاص کو اٹھائے ہوئے ہوتے ہوتے شھے۔ <sup>®</sup>ایک دفعہ حالت ِسجدہ میں سیدنا حسن آ کرآپ پر سوار ہو

• حافظ ابن كثير مقدمه ابن الصلاح كے خلاصه ميں جس كانام" الباعث الحثيث في اختصار علوم الحديث" ہے لكھتے بين:

'' حافظ ابوموسی محمہ بن ابی بکر مدینی کا مسند امام احمہ کے بارے میں بیارشاد کہ '' انّا ہُ صَحِینے " ضعیف قول ہے اس لیے کہ مسند احمہ میں نہ صرف ضعاف بلکہ موضوعات بھی ہیں، مثلاً وہ احادیث جن میں مروعسقلان نیز جمص کے نواحی شہر'' البرث الاحم'' کے فضائل بیان کیے گئے ہیں۔ محدثین نے اس پرروشنی ڈالی ہے۔'' میں کہتا ہوں فضائل پر مشتمل احادیث اگر چہ بخاری ومسلم کی روایت کردہ احادیث کی طرح صحیح نہ بھی ہوں تا ہم لوگ از راہ تساہل ان کوقبول کر لیتے ہیں جس طرح ترغیب وتر ہیب پر مشتمل ضعیف احادیث کو بھی قبول کر لیا جاتا ہے۔''

- ❸ صحیح بخاری \_ کتاب الصلاة باب اذا حمل جاریة صغیرة علی عنقه" (حدیث: ٥١٦)، صحیح مسلم ، کتاب المساجد\_ باب جواز حمل الصبیان فی الصلوة (حدیث: ٥٤٣)

گئے۔ • جب آپ ایک لڑے اور لڑی کواٹھا سکتے ہیں۔ تو سید ناعلی کواٹھانے کا یہ مطلب نہیں کہ آپ خلیفہ وامام تھے۔ خصوصاً جب کہ آپ نے سید ناعلی کواس لیے اٹھایا کہ سید ناعلی نبی کریم کواٹھانے سے خلیفہ وامام تھے۔ بنا ہریں اس واقعہ کومنا قب رسول میں شار کرنا زیادہ قرین قیاس ہے۔ اس پر مزید ہے کہ جو شخص نبی کواٹھا تا ہے وہ اس سے افضل ہے جو نبی پر سوار ہو۔ جیسے طلحہ بن عبید اللہ نے غزوہ احد میں نبی کریم مُناٹیا کے کواٹھایا تھا۔ • ظاہر ہے کہ جس شخص نے نبی کریم مُناٹیا کے کواٹھایا اس نے نبی کوفائدہ پہنچایا اور جو نبی پر سوار ہوا اس نے نبی سے فائدہ حاصل کیا۔ اس میں شبہیں کہ نبی کوفائدہ پہنچانے والا اس سے نفع حاصل کرنے والے کی نسبت بہت زیادہ افضل ہے۔

شیعه مضمون نگاررقم طراز ہے:

'' ابن ابی کیلی روایت کرتے ہیں کہ نبی مَثَاثِیَّا نے فرمایا: صدیق تین ہیں:

(۱) حبیب نجار۔ (۲) مومن آل فرعون (۳) علی ڈلٹٹی اور بیتنیوں میں افضل ہیں۔''

ہم کہتے ہیں کہ یہ جھوٹ ہے۔ احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی کریم نے سیدنا ابوبکر کوصدیق

کے لقب سے ملقب کیا۔ <sup>3</sup> سیدنا عبداللہ بن مسعود رہائیًۂ مرفوعاً روایت کرتے ہیں:

''آ دمی سیج بولتا اور سیج کا قصد کرتا رہتا ہے، یہاں تک کہوہ درگاہ ایز دی میں صدیق لکھا جاتا ہے۔''

اس حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ بہت سے لوگ صدیق ہو سکتے ہیں۔ سیرہ مریم رہا ہوا کو صدیقہ کا لقب عطا کیا۔ حالانکہ وہ عورت تھیں۔ ارشاد ہوتا ہے: ﴿وَأُمُّهُ صِدِيقَةٌ ﴾

سنن نسائی، کتاب التطبیق \_ باب هل یجوز ان تکون سجدة أطول من سجدة
 (حدیث:۱۱٤۲)

 <sup>☑</sup> سنن ترمذی۔ کتاب المناقب ، باب مناقب ابی محمد طلحه بن عبید الله رضی الله عنه ،
 (حدیث:۳۷۳۸)

<sup>€</sup> مستدرك حاكم (٦٢/٣)

<sup>•</sup> صحیح بخاری کتاب الأدب ، باب قول الله تعالیٰ ﴿ یایها الذین امنوا اتقوا الله ..... ﴿ یایها الذین امنوا اتقوا الله .... ﴾ (حدیث: ۲۰۹٤) صحیح مسلم کتاب البر والصلة ، باب قبح الكذب و حسن الصدق: (حدیث: ۲۰۷/۱۰۵)

(المائدة: ۵/۵۷) - (سيدناعيسي عليلًا كي والده صديقة هيس)

رافضی مصنف کی پیش کردہ حدیث' اُنتَ مِنِی وَ اَنَا مِنك' کا جواب بہ ہے کہ بخاری و مسلم نے براء بن عازب بڑائی ہے روایت کیا ہے کہ جب سیدنا علی وجعفر اور زید بڑائی سیدالشہد اء سیدنا حزہ ڈٹائی کی بیٹی کی کفالت کے بارے میں جھگڑ نے لگے تو آپ نے سیدنا جعفر کے حق میں فیصلہ صادر کیا، کیوں کہ وہ اُڑکی کے خالو تھے۔ تاہم آپ نے فرداً فرداً تینوں کو مطمئن کرنے کے لیے ان کے حق میں مدحیہ کلمات ارشاد فرمائے۔ سیدنا علی کو مخاطب کر کے فرمایا: ''اُنتَ مِنِی وَ اَنَا مِنْک'' (تم میرے ہواور میں آپ کا ہوں )، سیدنا جعفر کے حق میں فرمایا: ''آپ کی صورت وسیرت میں خرصاتی ہے۔' زید کو مخاطب کر کے فرمائی اور مولی ہیں۔' و محصول ہیں۔' کی محصول بی سیدنا علی کی شان میں فرمائے، وہ متعدد صحابہ کی شان میں فرمائے موہ متعدد صحابہ کی شان میں فرمائے موہ متعدد صحابہ کی شان میں فرمائے میں فرمائے مقے۔

بخاری و مسلم میں سیرنا ابوموسیٰ اشعری و النہ سے مروی ہے کہ آپ نے ان کے قبیلہ کے ق میں فرمایا: "هُهُ مِنِی و اَنَا مِنْهُمُ" عَلَيْ مِنْهُمُ" فَعَلَيْ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مَنْهُمُ مِنْهُمُ مَنْهُمُ مَا اِللّ

'' وہ میرے ہیں اور میں ان کا ہوں۔

# سیدناعلی کے فضائل عشرہ:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

عمرو بن میمون روایت کرتے ہیں کہ سیدناعلی میں دس اوصاف پائے جاتے ہیں جوکسی اور میں موجود نہیں:

ا۔ سیدناعلی کی پہلی خصوصیت ہے ہے کہ نبی کریم مَثَّلِیْمِ ان کے حق میں فرمایا: '' میں ایک ایسے شخص کو جھیجوں گا، جسے اللہ تعالی ہر گز رسوانہیں کرے گا وہ اللہ ورسول کو چاہتا ہے اور اللہ ورسول اسے چاہتے ہیں۔ آپ نے ادھرادھر دیکھا، پھر فرمایا علی ڈلاٹیئ کہاں ہیں؟''

۲۔ دوسری خصوصیت بیہ ہے کہ نبی کریم مَثَالِیَّا نے سیدنا ابوبکر کوسورہ تو بہ دے کر بھیجا، بعدازاں ان

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب عمرة القضاء، (حدیث: ۲۵۱٤)

صحیح بخاری، کتاب الشرکة، باب الشرکة فی الطعام والنهد، (حدیث: ۲٤۸٦)،
 صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة: باب من فضائل الاشعریین، (حدیث: ۹۹۹۲)

کے پیچھے سیدناعلی کوروانہ کیا اور فر مایا:''اس سورت کو لے کروہ شخص جائے گا جو میرا ہے اور میں اس کا ہوں۔''

- س۔ رسول کریم مُنگانیم نے اپنے بچپازاد بھائیوں سے پوچھا:'' کون شخص دنیا و آخرت میں مجھ سے دوستی لگانا چاہتا ہے؟'' سب نے انکار کر دیا۔ سیدناعلی ڈلٹیئی نے کہا میں آپ سے دنیا و آخرت میں دوستی لگاؤں گا۔'' آپ نے فرمایا: تو دنیا و آخرت میں میرا دوست ہے۔'
  - سرناعلی او لین شخص تھے جوسیدنا خدیجہ کے بعد اسلام لائے۔
  - ۵۔ نبی کریم نے اصحاب خمسہ کو حیا در تلے چھیا یا اور آیت کی تلاوت فر مائی۔
- ۲۔ سیدناعلی کی چھٹی خصوصیت ہیہ ہے کہ انھوں نے جان کی بازی لگائی اور مکہ میں نبی کریم مَثَاثِیَّا اِ کے بستریر سوئے رہے۔
- ے۔ سیدناعلی کی ساتویں خصوصیت یہ ہے کہ سرکار دو عالم مُثَاثِیَا غزوہ تبوک کے لیے مدینہ سے نکلے اور سیدناعلی کوساتھ جانے کی اجازت نہ دی تو آپ رو پڑے۔سرور کا کنات مُثَاثِیَا نے فر مایا کیا ''آپ کو بیہ بات پسندنہیں کہ آپ کو مجھ سے وہی نسبت ہو جو ہارون کوموسیٰ عَالِیَا ہے تھی۔
- ۸۔ سیرناعلی کی آٹھویں خصوصیت ہے ہے کہ نبی کریم نے ان کے حق میں فرمایا: میرے بعد آپ ہر
   مومن کے دوست ہیں۔'
- 9۔ سیرناعلی کی نویں خصوصیت یہ ہے کہ نبی کریم نے سیرناعلی کے سوا باقی سب لوگوں کے وہ دروازے بند کر دیے جومسجد سے ہو کر گزرتے تھے۔ چنانچ پسیدناعلی بحالت جنابت مسجد نبوی میں سے گزرا کرتے تھے۔ دوسرا کوئی راستہ ہی نہ تھا۔
  - ۱۰ سیدناعلی کی دسویں خصوصیت بیہ ہے کہ نبی کریم نے ان کے حق میں فرمایا:
    '' مَنُ کُنُتُ مَوُلَاهُ فَعَلِیٌ مَوُلَاهُ''

نبی سُلُیْدُ سے مرفوعاً روایت کیا گیا ہے کہ آپ نے سیرنا ابوبکر کوسورہ توبہ دے کر مکہ روانہ کیا۔ چنانچہ آپ تین شب وروز چلتے رہے۔ پھر سیدنا علی کو بھیج کر سیدنا ابوبکر کو واپس بلوایا اور علی کو تھی کر سیدنا ابوبکر کو واپس بلوایا اور علی کو تھی دیا کہ وہ سورہ تو بہ مکہ پہنچا کیں۔ سیدنا ابوبکر بارگاہ نبوی میں پہنچ کر روپڑے۔ اور عرض کیا، اے اللہ کے رسول! کیا میرے بارے میں کوئی نئی بات پیش آئی ہے؟ آپ نے فرمایا: ''نہیں البتہ مجھے تھم دیا گیا تھا کہ یہ سورت خود مکہ پہنچاؤں یا میراکوئی اپنا آ دمی بیفریضہ انجام دے۔''

ہم جواباً کہتے ہیں کہ عمر و بن میمون کی روایت کردہ بیصدیث مرسل ہے ( اس لیے کہ عمر و بن میمون نے سیدنا معاذ بن جبل کے ہاتھ پر بیعت اسلام کی اور نبی کریم سے نمل سکے ) مزید براں اس حدیث کے بعض الفاظ منکر ہیں۔ مثلاً یہ فقرہ:

" لَا يَنْبَغِيُ اَنُ اَذُهَبَ إِلَّا وَ اَنْتَ خَلِيُفَتِي "

"میں اس صورت میں مدینہ سے باہر جاسکتا ہوں جب آپ میر بے خلیفہ ہوں۔" حالانکہ نبی کریم نے حضرت علی کے علاوہ متعدد مرتبہ دوسر بے صحابہ کرام کو اپنا نائب بنایا تھا۔ اسی طرح شیعہ کی پیش کر دہ حدیث "سُدُّوا الْا بُوَابَ إِلَّا بَابَ عَلِيّ"، روافض کی اپنی گھڑی

بخاری ومسلم میں سیدنا ابوسعید خدری ڈالٹیڈ سے مروی ہے کہ نبی کریم نے مرض الموت میں فر مایا:

ا۔ میں سب لوگوں سے زیادہ ابو بکر کے مال اور رفاقت کاممنون ہوں ۔''

۔ اگر میں کسی کو گہرا دوست بنانے والا ہوتا تو ابو بکر کو بنا تا۔البتہ اسلامی اخوت ومودّ ت کسی شخص کے ساتھ مختص نہیں۔

۳۔ سیدنا ابوبکر کے سواکسی شخص کی کھڑ کی مسجد کی جانب کھلی نہ رہے۔ شہر کے سواکسی شخص کی کھڑ کی مسجد کی جانب کھلی نہ رہے۔ شیعہ کی پیش کردہ حدیث''آئت وَلِیّتی فِی کُلِّ مُؤْمِنٍ بَعُدِیُ" بہا تفاق محدثین موضوع ہے۔ حدیث میں جن دیگر امور کا ذکر کیا گیا ہے وہ سیدناعلی کی خصوصیات نہیں ہیں مثلاً:

ا۔ سیدناعلی اللّٰہ ورسول کو جایتے ہیں۔

۲۔ سیدناعلی کوجا کم 🗨 مدینه مقرر کرنا۔

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم" سدوا الابواب....."(حدیث:۲۰۵۳)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الله علیه وسلم" باب من فضائل ابی بکر الصدیق، رضی الله عنه (حدیث:۲۳۸۲)

ہم قبل ازیں تحریر کر چکے ہیں کہ سیدناعلی کو صرف ایک ہی مرتبہ حاکم مدینہ مقرر کیا گیا تھا۔ جب کہ دیگر صحابہ کو متعدد مرتبہ بیہ خدمت تفویض ہوئی تھی جیسا کہ احادیث صحیحہ سے ثابت ہے اگر حاکم مدینہ کا سب لوگوں سے افضل ہونا ضروری ہے تو اس سے معلوم ہوا کہ جب بھی کوئی دوسرا حاکم مقرر کیا گیا سیدناعلی اس وقت مفضول تھے۔ مزید برال دوسر سے صحابہ کی حاکمیت مدینہ کے زمانہ میں وہاں سب مومن موجود

۳۔ یہ بات کہ سیدناعلی کو وہی مرتبہ حاصل ہے جو ہارون کوموسیٰ علیّاہے۔

ہے۔ سیدناعلی کا سورہ تو بہکو لے کر مکہ جانا۔

ان میں سے کوئی بات بھی سیدناعلی کے ساتھ مختص نہیں ۔سیدناعلی کوسورہ تو بہ دے کر مکہ جھیجنے کی وجہ بتھی کنقض عہد کی اطلاع دینے کے لیے جا کم اعلیٰ کے قبیلہ کا کوئی شخص جایا کرتا تھا۔اس سورۃ میں بھی نقض عہد کی اطلاع دی گئی ہے،اس لیے سیدناعلی کا مکہ جانا ضروری تھا۔ 🗗

شیعه کی وضع کرده احادیث:

شيعه مصنف لكصناب:

''خوارزم کے عظیم ترین 🗨 خطیب نے بیرروایت ذکر کی ہے کہ نبی مَالْمَیْامِ نے سیدناعلی کو

ہوا کرتے تھے، مگر جب سیدناعلی کو حاکم مدینہ مقرر کیا تو عورتوں اور بچوں کے سوا وہاں کوئی نہ تھا۔ یہی وجہ ہے کہ سیدناعلی اس سے افسر دہ خاطر ہوئے اور اسے اپنی تو ہین برمحمول کیا۔اس وقت مدینہ مامون تھا، اسے کوئی خطرہ لاحق تھانہ وہاں جہاد کی ضرورت تھی۔

 بیربات غلط ہے کہ سیدنا ابو بکر سور ہ تو بہ لے کر گئے اور پھر انھیں معزول کر کے سیدناعلی کو بھیجا گیا۔اصل واقعہ بیہ ہے کہ نبی کریم نے سیدنا ابوبکر کوامیر حج مقرر کیا تھا اور آپ بہمہ وجوہ آنسید ناسَالیّام کی موجود گی یا عدم موجودگی میں اس کے اہل تھے۔سیدنا ابوبکر مدینہ سے رخصت ہو چکے تھے کہ سورہُ تو بہ نازل ہوئی۔ نبی کریم مَلَاثِیْاً نے سیدناعلی کو بیسورۃ دے کرسیدنا ابوبکر کی جانب بھیجا، اس کے دواسباب تھے، پہلی وجہ ذكركى جا چكى ہے۔ دوسرى وجه يقى كهاس سورة ميں بيآيت بھى ہے: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُ وَهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللَّهُ إِذْ أَخْرَجَهُ الَّذِيْنَ كَفَرُوا ثَانِيَ اثْنَيْن إِذْهُمَا فِي الْغَارِ ﴿ اللَّهُ مِن سِينَ الوبكر صديق كي جومد ح و ثنا بیان کی گئی ہے، وہ اس وقت تک باقی ہے، جب تک قرآن دنیا میں موجود ہے سیدناعلی کا اس عظیم سورة کو لے کر جانا جوصدیق اکبر کی فضیلت و منقبت بر مشتمل ہے خود حضرت علی کی فضیلت کی دلیل اور ان لوگوں کے لیےابدی ذلت کا موجب ہے جوابو بکرصدیق کے لیےا پنے دل میں بغض وعداوت رکھتے ہیں۔'' و اخطب خوارزم (خوارزم کاعظیم ترین خطیب ) ایک شیعه ادیب ہے، بیز تخشر ی کا شاگر د تھا۔ اس کا نام الموقّق بن احمد بن اسحاق (٥٨٨-٥٦٨) ہے۔ ديکھيے بغية الوعاة، ص: ١٠٨، نيز روضات الجنه طبع ثانی، ص: ۲۲، اخطب خوارزم کی کتاب کا نام''مناقب اہل البیت' ہے۔ مقام افسوس ہے کہ غریب اہل بیت کی مدح میں شیعہ نے جھوٹی روایات وضع کر کے ان پر کتنا بڑاظلم ڈھایا ہے۔''

مخاطب کر کے فرمایا: ''اے علی! اگر کوئی شخص اس قدر عرصه دراز تک اللہ کی عبادت کر ہے جتنا عرصہ سیدنا نوح اپنی قوم میں تھہرے تھے اور احد پہاڑ جتنا سونا اللہ کی راہ میں صرف کر ہے اور یا پیادہ ایک ہزار مرتبہ حج کر ہے پھر بحالت مظلومی صفاء ومروہ کے مابین مارا جائے اور وہ مجھے دوست نہ رکھتا ہوتو وہ جنت کی خوشبو بھی نہ سونکھے گا اور نہ وہ اس میں داخل ہوگا۔

اس کا جواب ہے ہے کہ خوارزم کے عظیم ترین خطیب نے اس باب میں ایک کتاب کھی ہے جو حجموٹی روایات کا پلندہ ہے، بیرروایت بھی ان میں سے ایک ہے۔

شیعہ مصنف کے ذکر کردہ احادیث ملاحظہ ہوں۔

- ا۔ ایک شخص نے سلمان سے کہا کہ آپ سیدناعلی سے کتنی شدید محبت رکھتے ہیں؟ انھوں نے کہا کہ میں نے نبی منافی اور می کا اس نے مجھ سے میں نے نبی منافی اور میں نے نبی منافی اور میں نے سیدناعلی دولا اور میں نے سیدناعلی دولا اور میں نے میں اس نے مجھ سے محبت کی۔''
- ۲۔ سیرنا انس سے مرفوعاً روایت ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سیرنا علی کے چہرے کے نور سے ستر ہزار فرشتے پیدا کیے ہیں، جو سیرنا علی اور ان کے احباب کے لیے تا قیامت مغفرت طلب کرتے رہیں گے۔
- س۔ عبداللہ بن عمر سے روایت ہے کہ نبی مَثَاثِیَّا نے فرمایا:''جوسیدناعلی سے محبت رکھتا ہے اللہ تعالیٰ اس کی نماز و دعا اور صیام وقیام کوقبول فرماتے ہیں۔''
- ۳۔ جوسیدناعلی سے محبت رکھتا ہے 'اللہ تعالیٰ اس کے ہررگ وریشہ کے وض جنت میں ایک شہر عطا
  کریں گے ، جوشخص آل محمد سے محبت کرتا ہے وہ حساب و میزان اور بل صراط سے خائف نہ ہو
  گا۔ نیز جس کی موت حب آل محمد پر ہوگی میں اسے جنت میں لے جانے کا ضامن ہوں۔ جو
  شخص آل محمد سے بغض رکھے گا بروز قیامت اس کی بیشانی پر لکھا ہوگا'' خدا کی رحمت سے ناامید''
  عبد اللہ بن عمر فرماتے ہیں کہ نبی منافیا ﷺ سے دریافت کیا گیا تھا کہ شب معراج اللہ تعالیٰ نے
- بر المدبن المرروك بين حد بن ويراك ويراك المدعن المال المدعن المدعن المدعن المدعن المدعن المدعن المراكم المدعن المراكم المدعن المراكم المراكم المركم المركم

تیرے دل کوٹٹولا تو معلوم ہوا کہ سیدناعلی آپ کوسب سے زیادہ محبوب ہیں، لہذا اسی کے لہجہ میں آپ کومخاطب کیا تا کہ آپ مطمئن رہیں۔

۲۔ سیدنا عبداللہ بن عباس ڈاٹٹی سے مروی ہے کہ نبی مٹاٹٹی نے فرمایا:''اگرسب باغات قلمیں بن جائیں تو جائیں تو جائیں اور سمندر سیاہی بن جائیں۔ جن حساب داراور سب بنی نوع انسان کا تب بن جائیں تو پھر بھی سیدناعلی ڈاٹٹی کے محاسن تحریر کرنے سے قاصر رہیں گے۔''

ہم اللہ واحد و قہار کی قشم کھا کر کہتے ہیں کہ بیسب احادیث جھوٹ کا طومار ہیں اور ان کو وضع کرنے والا ملعون ہے اسی طرح و شخص بھی ملعون ہے جوسید ناعلی سے محبت نہ رکھتا ہو۔ شیعہ مصنف نے کہا تھا کہ وہ صرف احادیث صحیحہ بیان کرے گا، مگر وہ خرافات بیان کرنے پر تلا ہوا نظر آرہا ہے۔ ہمیں یقین ہے کہ شیعہ سب فرقوں سے بڑے جاہل و کا ذب ہوتے ہیں اور بیہ مصنف تو ان کا سردار ہے، پھراس کے جاہل و کا ذب ہونے میں کیا شبہ ہوسکتا ہے؟

# سيدناعلى بمنزلة بارون عَلَيْلِا شخصة:

#### شيعه مصنف لكصتاب:

"سعد بن ابی وقاص کا بیان ہے کہ معاویہ نے انھیں سیدنا علی کو برا بھلا کہنے کا تھم دیا، مگر انھوں نے انکار کر دیا۔ معاویہ نے وجہ بوچھی تو بتایا مجھے نبی کریم نے تین باتیں بتائی تھیں، اگران میں سے ایک بھی مجھے حاصل ہو جائے تو وہ سرخ اونٹوں سے بڑھ کر ہے، ایک مرتبہ نبی کریم سیدنا علی کو مدینہ میں چھوڑ کر گئے اور سیدنا علی نے کہا کہ آپ مجھے عورتوں اور بچوں میں چھوڑ کر جا رہے ہیں تو نبی کریم نے اس کے جواب میں فرمایا:" اے علی! مجھے مجھ سے وہی نسبت ہے جو سیدنا ہارون کو موسی علیا ہیں ہے تھی۔" شیعہ نے یہ حدیث تفصیلاً ذکر کی اور قبل ازیں یہ بیان کی جا چکی ہے۔" میں حدیث تفصیلاً ذکر کی اور قبل ازیں یہ بیان کی جا چکی ہے۔" میں حدیث تفصیلاً ذکر کی اور قبل ازیں یہ بیان کی جا چکی ہے۔" میں حدیث تفصیلاً ذکر کی اور قبل ازیں یہ بیان کی جا چکی ہے۔"

علامه موسی جارالله اپنی کتاب 'الوشیه' میں ''انت منی بمنزلة هارون من موسی''کی تشریح میں فرماتے ہیں که دراصل رسول الله مَالَیْ اِنْ نے سیدناعلی کو فرمایا تھا کہ اگر چه تیرا مقام نیکی میں بلند ہے، لیکن سیدنا ہارون کی طرح تم خلافت کا بوجھ نہیں اٹھا سکو گے، سیدنا ہارون چالیس دن بھی خلافت کا بار نه اٹھا سکے، اور مقصد بیتھا کہ تم خلافت کے جضجھٹ میں نه برٹنا، بلکہ تعلیم وتعلم کے کام میں مشغول رہنا۔ حالانکہ ہارون نبی شے اور تم نبی بھی نہیں ہو۔ (خالد گھر جا کھی)

ہم جواباً کہتے ہیں کہ بیہ حدیث صحیح ہے اور مسلم نے اسے روایت کیا ہے 
گر رافضی مصنف کی جہالت کا بی عالم ہے کہ اسے موضوعات کے طومار میں شار کرکے ذکر کر رہا ہے۔ جیسے کوئی نااہل فیمتی موتی کومیکنیوں کے درمیان پرو دے۔ ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں کہ حاکم مدینہ مقرر کرنے میں سیدناعلی کی کوئی خصوصیت نہیں ،اس لیے کہ آپ نے متعدد صحابہ کو بیخدمت سپردکی تھی۔

سیرناعلی کواگر ہارون کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے تو سیدنا ابو بکر کوسیدنا ابراہیم وعیسی اور سیدنا عمر کو سیدنا نوح وموسیٰ کے مشابہ قرار دیا گیا ہے۔ €

یہ حدیث مندرجہ ذیل کتب میں ملاحظہ کی جائے۔

(۱) مسند احمد: ۱۳۸۳، حدیث نمبر: ۳۲۳۳، بروایت ابوعبیده (۲) مستدرك حاکم (۱) مسند احمد: ۳۸۳/۱) بطریق جریر عن اعمش، (۳) ترمذی کتاب تفسیر القرآن باب و من سورة الانفال (حدیث: ۱۷۱۶،۳۰۸) و سنده ضعیف لانقطاعه ابوعبیده کا ایخ والدعبر الله بن مسعود رفالتی سے ماع نہیں ہے۔ بطریق ابو معاویة از اعمش، (٤) تفسیر ابن کثیر (٤/٤ ۹ - ۹۰)، (۵) مسند ابی یعلی (۲/۲ ۲۶)، (٦) دلائل النبوة (۱۳۸/۳)

ابن کثیر البدایة والنهایه (۳/ ۲۹۷ - ۲۹۸ ) پر لکھتے ہیں کہ نبی مَانَّیْنِمْ نے فرمایا قیدیوں کے بارے میں تمہاری کیارائے ہے؟

سیدنا ابوبکر نے عرض کیا:''اے اللہ کے رسول! بیآپ کی قوم وقبیلہ کے لوگ ہیں، انھیں زندہ رہنے دیجیے ممکن ہے کہ اللہ ان کوتو بہ کی تو فیق عطا کرے۔''

سیدنا عمر نے جواب دیا:''ان لوگوں نے آپ کی تکذیب کی اور آپ کو مکہ چھوڑنے پر مجبور کیا،لہذاان کو تہ تیخ کردیجیے۔''

عبدالله بن رواحه نے کہا: ''ان کونذ رآتش کردیجیے۔''

سیدنا عباس نے کہا: ''آپ نے قطع رحمی کا ثبوت دیا ہے۔''

نی کریم نے بیسب با تیں سنیں اور کوئی جواب نہ دیا، لوگ طرح طرح کی قیاس آ رائیاں کرنے گئے کسی نے کہا، عبد نے کہا، ابو بکر کے قول پر عمل کریں گے۔ کسی نے کہا، عمر کی تجویز کو عملی جامہ پہنا ئیں گے۔ کسی نے کہا، عبد الله بن رواحہ کے قول پر عمل کریں گے۔ نبی کریم با ہرتشریف لائے اور فرمایا:

 <sup>●</sup> صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل علی بن ابی طالب رضی الله عنه،
 (حدیث:۲٤٠٤/٣٢)

ظاہر ہے کہ یہ چاروں پینجمبرسیرنا ہارون علیا سے افضل تھے۔مزید براں سیدنا ابو بکر وعمر ہر دوکو دو انبیاء کے مشابہ قرار دیا ہے،ایک کے نہیں۔ بنابریں بہتشیہ سیدناعلی کی تشبیہ سے عظیم تر ہے۔ نیزیہ کہ استخلاف علی میں دیگر صحابہ بھی ان کے سہیم و شریک تھے مگر اس تشبیہ میں کوئی صحابی سیدنا ابو بکر وعمر کا شریک نہیں۔ لہذا یہ تشبیہ کسی طرح بھی سیدناعلی کی خصوصیت قرار نہیں دی جاسکتی۔

اس حدیث میں نواصب کارڈ ہے، جوسیدنا علی کوبغض و عداوت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں۔ نیز خوارج کی تر دید ہے جوسیدناعلی کی تکفیر کرتے ہیں۔ علاوہ ازیں اس حدیث سے ان روافض کی تر دید ہوتی ہے، جو کہتے ہیں کہ جواحادیث فضائل صحابہ میں وارد ہوئی ہیں وہ ان کے مرتد ہونے سے پہلے کی ہیں۔خوارج بھی سیدناعلی کے بارے میں یہی کہتے ہیں۔

خوارج وروافض دونوں کے اقوال باطل ہیں۔اس لیے کہ اللہ تعالیٰ اس شخص سے خوشنودی کا اظہار نہیں کر سکتے جس کے متعلق اسے معلوم ہے کہ اس کی موت کفر پر ہوگی۔اسی طرح مباہلہ بھی آپ کی خصوصیت نہیں ، کیول کہ حسن وحسین دلیائی بھی اس میں آپ کے ساتھ نثر یک تھے۔

اگر سوال کیا جائے کہ سیدنا سعد بن ابی وقاص نے ان تین باتوں میں سے ایک کا مطالبہ کیوں کیا تھا؟

الله تعالیٰ بعض لوگوں کے دل کو انتہائی نرم بنا دیتے ہیں اور بعض کا دل اتنا سخت ہوتا ہے کہ اس کے سامنے بچر کی بھی کوئی حیثیت نہیں ہوتی۔ پھر ابو بکر کو مخاطب کر کے فرمایا، آپ کی مثال سیدنا ابراہیم جیسی ہے، جضول نے فرمایا تھا: ﴿مَنْ تَبِعَنِی فَاِنَّهُ مِنِّی وَ مَنْ عَصَانِی فَاِنَّكَ غَفُورٌ دَّحِیْمٌ ﴾ (سورهٔ الراہیم: ۱۲۳) نیز آپ کی مثال سیدنا عیسی جین کا ارشاد ہے: ﴿إِنْ تُعَذِّبُهُمْ فَاِنَّهُمْ عِبَادُكَ ﴾ (سورة المائدة: ۱۱۸)

پھرسیدنا عمر سے مخاطب ہوکر فرمایا: آپ کی مثال سیدنا نوح جیسی ہے، جنھوں نے فرمایا تھا: ﴿ رَبِّ لَا تَكَادُ عَلَى الْكَافِرِیْنَ دَیَّادًا ﴾ (سورہُ نوح:۲۲) نیز آپ کی مثال سیدنا موسیٰ جیسی ہے، انھوں نے فرمایا تھا ﴿ رَبِّ اشْدُدُ عَلَى قُلُوبِهِمْ فَلَا یُؤْمِنُواْ حَتَّى یَرَوُا الْعَذَابَ الْاَ لِیْمَ ﴾ (سورہُ بوسرہُ )

پھرآپ نے فرمایا: چونکہ مسلمانوں کی اقتصادی حالت کمزور ہے،اس سے کفاریا تو فدیہادا کریں یا آنھیں قتل کردیا جائے۔ اس کا جواب ہے ہے کہ نبی کریم مُنَافِیَا نے ظاہراً و باطناً سیدناعلی کے مومن ہونے کی شہادت دی تھی۔ ظاہر ہے کہ سی معین شخص کے بارے میں نبی کی شہادت عظیم ترین فضائل و مناقب میں سے ہے۔ حدیث میں آیا ہے کہ آپ نے ایک شخص کا جنازہ پڑھتے ہوئے جب دعا فرمائی تو عوف بن مالک کہدا تھے:''اےکاش!اس میت کی جگہ میں ہوتا۔ ● حالانکہ بیدعااس میت کے ساتھ مختص نہ تھی۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے:

''عامر بن واثله روایت کرتے ہیں کہ جب سیدناعمر نے چھ صحابہ کواپنے میں سے خلیفہ منتخب کرنے کے لیے مقرر کیا تو سیدناعلی نے ان کومخاطب کرکے کہا:

میں تمہارے سامنے ایسی دلیل پیش کروں گا،جس سے تمصیں مجال ا نکار نہ ہوگی۔مندرجہ ذیل با توں کا جواب دیجیے۔

(۱) میں شخصیں اللہ کی قشم دیتا ہوں ، کیاتم میں سے کوئی شخص مجھ سے پہلے تو حید کا قائل ہوا ہے؟ انھوں نے نفی میں جواب دیا۔ (یہ ایک طویل حدیث ہے اس میں یہ الفاظ بھی ہیں)

(۲) میں شمصیں اللہ کی قسم دیتا ہوں ، کیاتم میں سے کوئی ایسا شخص موجود ہے جس پر بیک وقت تین ہزار فرشتوں ، نیز جبرئیل و میکائیل اور اسرافیل نے سلام بھیجا ہو۔ بیاس وقت ہوا جب میں سے نبی کریم کے پاس پانی لایا۔ انھوں نے کہا۔ ہم میں سے ایسا کوئی شخص نہیں۔

## سیدناعلی کے حیاراوصاف خصوصی:

ابوعمر زامدسیدنا ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے کہا سیدنا علی میں چار اوصاف یائے جاتے ہیں جوکسی اور میں موجودنہیں۔

- ا۔ علی اوّ لین شخص ہیں جس نے نبی کریم کےساتھ نماز ادا کی۔
  - ۲۔ یہ نبی کریم کے علم بردار تھے۔
- س۔ علی وشخص ہے جس نے غزوہ کنین میں نبی کریم سُلطینا کے ساتھ صبر کیا۔
  - ہے۔ علی وہ شخص ہے جس نے نبی کریم کونسل دیااور قبر میں اتارا۔

<sup>•</sup> صحيح مسلم، كتاب الجنائز، باب الدعاء للميت في الصلاة (حديث:٩٦٣)

سرورکائنات مُلِیَّا سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: "شب معراج میرا گزرائی قوم پر ہوا جن کے جبڑے چھلے جارہے تھے۔ میں نے جبریل سے پوچھا یہ کون ہیں؟ اس نے کہا: "یہ چغل خور ہیں ایسے لوگوں کے نزدیک سے گزراجو چلا رہے تھے۔ میں نے جبریل سے دریافت کیا یہ کون ہیں؟ اس نے کہا" یہ کافر ہیں "پھر ہم دوسری راہ پرچل دیے جب چوتھے آسان پر پہنچ تو سیدناعلی کونماز پڑھتے دیکھا۔ میں نے جبریل سے دریافت کیا یہ کون سے جبلے یہاں پہنچ گئے کونماز پڑھتے دیکھا۔ میں نے جبریل سے دریافت کیا یہ کون سے سے کہا جہاں پہنچ گئے کے جبریل نے کہا یہ کی خیس ہے۔ بات بھی کہ فرشتوں نے جب سے سیدناعلی کے فضائل۔ نیز نبی کریم کی حدیث "اُنْتَ مِنِّی بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنُ مُوسی" سی اس وقت سے سیدناعلی کود کیھنے کے مشتاق تھے۔ اللہ تعالی نے سیدناعلی کود کیھنے کے مشتاق تھے۔ اللہ تعالی نے سیدناعلی کو ہم شکل فرشتہ پیدا کردیا۔"

سیرنا ابن عباس سے روایت ہے کہ نبی کریم نے ایک دن فر مایا تھا:'' میں خودنو جوان ،نو جوان کا بیٹا اورنو جوان (سیدناعلی ) کا بھائی ہوں۔''

سیدنا جریل جنگ بدر کے دن خوش وخرم آسان کی جانب چڑ سے اور وہ کہہ رہے تھے: " لَا سَیُفَ إِلَّا ذُو الْفَقَارِ وَ لَا فَتٰی إِلَّا عَلِیٌ " (تلوار ہے تو ذوالفقار اور نوجوان ہے تو علی )

ابن عباس فرماتے ہیں، میں نے ابو ذر کو کعبہ کے پردوں سے لٹکتے دیکھا وہ کہہ رہے تھے:'' جو مجھے پہچاننا چاہتا ہو، وہ پہچان لے، میں ابو ذر ہوں۔اگرتم نماز وروزہ کی پابندی کرتے سوکھ جاؤ اور کانٹے کی طرح ہو جاؤ توشمصیں اس وقت تک اس سے پچھ حاصل نہ ہوگا، جب تک علی سے محت نہ کرو۔''

(شیعہ مصنف کے دلائل ختم ہوئے )

### شیعہ کے دلائل پر تنقید و تبصرہ:

شیعہ کے پیش کردہ دلائل کا جواب یہ ہے کہ عامر بن واثلہ کی روایت با تفاق محدثین کذب ہے۔ سیدناعلی نے ایسی کوئی بات نہیں کہی تھی۔ بلکہ سیدنا عبد الرحمٰن بن عوف ڈاٹٹؤ نے کہا تھا: ''اگر میں آپ کوامیر مقرر کردوں تو کیا آپ انصاف کریں گے؟'' سیدناعلی نے کہا:''ہاں'' عبد الرحمٰن نے پھر کہا:''اگر میں عثمان کی بیعت کرلوں تو کیا آپ ان کی اطاعت کریں گے۔؟ سیدناعلی نے کہا:''باں'

سیدنا عثان سے بھی یونہی کہا۔ پھر تین دن تک مسلمانوں سے مشورہ کرتے رہے۔ اسیدنا عثان سے بھی یونہی کہا۔ پھر تین دن تک مسلمانوں سے مشورہ کرتے رہے۔ سیدنا ابن عباس ڈھٹئ کی روایت بھی باطل ہے۔ اس لیے کہ غزوہ احد میں نبی کریم کے قریب تر آپ مصعب بن عمیر سے اور فتح مکہ کے دن سیدنا زبیر فی غزوہ حنین میں نبی کریم کے قریب تر آپ کے چیاسیدنا عباس اور ابوسفیان بن حارث سے۔ سیدنا عباس آپ کی رکاب تھا ہے ہوئے تھے۔ معراج سے متعلق شیعہ کی ذکر کردہ روایت بہت گھٹیافتم کا دروغ ہے۔ اس پغور کرنے سے ہی معلوم ہوتا ہے کہ وہ روایت من گھڑت ہے۔ اس میں فدکور ہے کہ ملائکہ نے سیدنا علی کے فضائل و معلوم ہوتا ہے کہ وہ روایت کا اظہار کیا اور اللہ تعالی نے سیدنا علی کا ہم شکل فرشتہ پیدا کردیا۔ حالانکہ معراج کا واقعہ مکہ مکرمہ میں پیش آیا اور نبی کریم نے حضرت علی کو'' اُذُت مِنِی بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ'' مغروک کے موقع برفر مایا جوآ ہے کا آخری غزوہ ہے اور 9 ھیں پیش آیا۔

اسی طرح حدیث کلا فَتنی اِلَّا عَلِیٌ '' بھی کذب ہے۔"الْفَتنی ''کا لفظ اساء مدح و ذم میں سے نہیں، بلکہ ''الشّاب ''(جوان) اور ''الْگھل''(ادھیڑعمرکا) کی طرح مطلق اسم ہے۔ مشرکین کا قول ﴿ سَمِعُنا فَتَی یَّذُکُرُهُمُ ﴾ (سورہ انبیاء:۲۱۰/۲۱) سیدنا ابراہیم علیلًا کی مدح پرہنی نہیں ہے۔ یہ حدیث کہ نبی سُلُیلًا نے سیدنا علی کو اپنا بھائی بنایا اور سیدنا ابوبکر نے سیدنا عمر کو، صریح کذب ہے۔ البتہ یہ درست ہے کہ آپ نے مہاجرین وانصار کے مابین مواخات کا رشتہ قائم کیا تھا۔ ہے۔ البتہ یہ درست ہے کہ آپ نے مہاجرین وانصار کے مابین مواخات کا رشتہ قائم کیا تھا۔ ذو الفقار ابوجہل کی تلوار کا نام ہے۔ غزوہ بدر میں یہ تلوار مال غنیمت میں مسلمانوں کو ملی تھی۔ دراصل یہ مسلمانوں کی ملکبت نہ تھی۔ امام احمد و تر مذی نے ابن عباس سے روایت کی ہے کہ نبی سَلُیلُمُ نُلُمُ نُلُمُ نُلُمُ نُلُمُ اللّٰ کے ذو الفقار نامی تلوار غزوہ بدر میں انعام کے طور یردے دی تھی۔ 

• ذو الفقار نامی تلوارغزوہ بدر میں انعام کے طور یردے دی تھی۔ 
•

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب قصة البیعة والاتفاق علی عثمان بن عفان رضی الله عنه (حدیث:۲۷۰۰)

**<sup>2</sup>** سیرة ابن هشام (ص: ۳۸۳٬۳۷۹)، طبقات ابن سعد (۸٦/۳)

❸ صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب این رکز النبی صلی الله علیه وسلم الرایة یوم الفتح،(حدیث: ٤٢٨٠)مطولاً

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الجهاد، باب من قاد دابة غیره فی الحرب (حدیث: ۲۸٦٤) ، صحیح مسلم، کتاب الجهاد باب غزوة حنین، (حدیث: ۱۷۷۵)

<sup>•</sup> سنن ترمذی، کتاب السیر باب فی النفل، (حدیث: ۲/۱۵۲۱)، سنن ابن ماجه (۲۸۰۸) ، مسند احمد (۲/۱/۱)

نبی کریم کے ''افا فَتیٰ ''کہنے کی روایت بھی جھوٹ ہے، کیوں کہ جب آپ نبوت پر سرفراز ہوئے تو اس وقت نو جوان نہ تھے، بلکہ ادھیڑ عمر کو پہنچ چکے تھے۔ابوذر کا قول بھی سے خبت کرنا اسی طرح فرض ہے جیسے حب انصار وائی بکر، نبی کریم کا ارشاد ہے: '' حبّ انصار علی سے محبت کرنا اسی طرح فرض ہے جیسے حب انصار وائی بکر، نبی کریم کا ارشاد ہے: '' حبّ انصار علامت ایمان ہے۔'' صحیح مسلم میں سیدنا علی سے مروی ہے کہ اُمّی نبی منگائی نے مجھ سے عہد کیا کہ مجھ سے وہی شخص عداوت رکھے گا جو منافق ہوگا۔'' شیعہ مصنف لکھتا ہے:

''ان دلائل میں سے ایک دلیل صاحب الفردوس کی معاذ سے ذکر کردہ بیروایت ہے کہ سیدناعلی کی محبت ایک ایسی نیکی ہے جس کے ہوتے ہوئے برائی سے کوئی نقصان نہیں پہنچتا اور سیدناعلی سے بغض رکھنا ایک ایسا جرم ہے جس کی موجودگی میں نیکی سے کوئی فائدہ نہیں پہنچتا۔'

ہم کہتے ہیں کہ کتاب الفردوس کا مصنف شیرویہہ بن شہریار دیلمی محدث ہے۔ اس میں موضوعات کی بھر مار ہے، اور بیحدیث بھی انہی میں سے ایک ہے، بیایک طے شدہ بات ہے کہ مومن کو برائیوں سے نقصان پہنچتا ہے۔ نبی کریم نے جمارنا می ایک شخص پر شراب کی حد قائم کرنے کا حکم دیا تھا۔ ایک شخص نے اسے گالی دی۔ تو آپ نے فرمایا: ''اسے چھوڑ نے کیوں کہ بیاللہ ورسول سے محبت رکھتا ہے۔ •

علاوہ ازیں ابوطالب اپنے بیٹے سیدناعلی سے محبت رکھتے تھے، اس کے باوصف انھیں شرک سے نقصان پہنچا اور وہ جہنمی قرار پائے۔اسی طرح غالی شیعہ بھی حب علی کے دعوی دار ہیں، اور یہ بھی جہنمی ہیں۔حب رسول سیدناعلی کی محبت سے عظیم تر ہے، اس کے باوجود آپ کو چاہنے والے دوز خ میں جائیں گے اور آپ کی شفاعت کی بنا پر جہنم سے نکلیں گے۔

حب على سے متعلق احادیث پر نقد وجرح:

رافضی مصنف کی ابن مسعود سے ذکر کردہ روایت:'' آل محمد سے ایک دن محبت کرنا ایک سال کی عبادت سے بہتر ہے۔'' موضوع ہے اسی طرح بیرصدیث: '' میں اورعلی اللّٰہ کی مخلوق پر ججت ہیں۔'' کذب ہے۔اللّٰہ تعالیٰ فر ماتے ہیں:

• صحیح بخاری، کتاب الحدود، باب ما یکره من لعن شارب الخمر، (حدیث: ۲۷۸۰)

﴿لِنَالًا يَكُونَ لِلنَّاسِ عَلَى اللَّهِ حُجَّةُ بَعُدَ الرُّسُلِ ﴿ (سورهُ نساء: ١٢٥/٢) شيعة مصنف كاي قول كن الرسب لوگ حب على يرجع بهوجاتے توجبنم كو پيدا بهى نه كياجاتا " كذب صرت كے ہم د كيھتے ہيں كه اسماعيليه محبّ على بهونے كے باوصف جہنم كا ايندھن ہيں ، اور ہم على سے محبت رکھنے كے باوجود دوزخ سے ڈرتے ہيں ۔ علاوہ ازيں انبياء كى تصديق كرنے والے بہت سے لوگ جنت ميں جائيں گے ، حالانكہ وہ على كے نام سے بھى آشانہيں ۔ اس سے معلوم ہوا كه شيعه كا ذكر كردہ ضابطہ بے بنيا د ہے۔

شیعه کی ذکر کردہ بیر حدیث' کہ اللہ نے سیدناعلی سے عہد کیا تھا، نیزیہ کہ علی عکم الہُدی وامام الاولیاء نیز وہ کلمہ ہیں جومتقیوں کے لیے ضروری ہے۔' صاف جھوٹ ہے۔ حلیۃ الاولیاء کے مصنف نے خلفاءار بعہ کی فضیلت میں چندموضوع • روایات ذکر کی ہیں۔

علی وہ کلمہ اس لیے نہیں ہو سکتے کہ کلمۃ التقوی'' لا الہ الا اللہ'' ہے جبیبا کہ حدیث نبوی سے ثابت ہے۔ ع

شيعه مصنف لكصتاب:

''جہاں تک صحابہ کے نقائص و معائب کا تعلق ہے ۔اس کی حدیہ ہے کہ کلبی نے '' مثالب صحابہ'' کے موضوع پر ایک مستقل کتاب تحریر کی ہے۔'' ہم جواباً کہتے ہیں کہ کلبی اور اس کا بیٹا ہشام دونوں شیعہ کذاب ہیں۔ ®

<sup>•</sup> محدث ابوالفرج ابن الجوزى نے اپنی کتاب "صفة الصفوة" کے مقدمہ میں کتاب حلیۃ الاولیاء کی اس کمزوری کی جانب اشارہ کیا ہے۔خلفائے اربعہ انبیاء کرام کے بعد جمله مخلوقات سے چیدہ وبرگزیدہ ہیں اوراس لیے اس بات سے قطعی بے نیاز ہیں کہ ان کے فضائل میں ضعیف یا موضوع رویات بیان کی جائیں۔"

 <sup>☑</sup> سنن ترمذی ـ کتاب تفسیر القرآن، باب و من سورة الفتح(حدیث:۳۲٦٥)، عن ابی ابن
 کعب، رضی الله عنه، مستدرك حاکم (۲۱/۲)، تفسیر ابن جریر (۲۲/ ۲۰۱)، عن
 قول علی رضی الله عنه ـ

وں ہشام بن محمد بن سائب کا ذکر قبل ازیں کیا جا چکا ہے۔ ہشام کے والد کلبی کے بارے میں محدث ابن حبان فرماتے ہیں:

<sup>&#</sup>x27;'کلبی ابن سبا کے معتقدین میں سے تھا۔ وہ بیعقیدہ رکھتا تھا کہ سیدناعلی ابھی فوت نہیں ہوئے وہ لوٹ کرآئیں گے اور کرہ ارضی کوعدل وانصاف سے بھر دیں گے جس طرح وہ ظلم وجورسے

#### صحابہ کے بارے میں جومعائب منقول ہیں ان کی دوسمیں ہیں:

کبریز ہو چکی ہے۔

تبوذی کہتے ہیں: 'میں نے ہمام سے سنا، اس نے کلبی کو یہ کہتے سنا کہ میں سبائی عقیدہ رکھتا ہوں، امام بخاری فرماتے ہیں کہ ابوالنظر کلبی کی اور ابن مہدی کے نزدیک متروک الحدیث ہے۔ امام بخاری نے کلبی کا یہ مقولہ قتل کیا ہے کہ '' میں جوروایت ابوصالے سے بیان کروں وہ جھوٹی ہوتی ہے۔'' محدث ابن حبان فرماتے ہیں گلبی کے مذہب اور اس کی دروغ گوئی کے پیش نظراس کی تعریف بے سود ہے۔'' کلبی بطریق ابوصالے از ابن عباس تفسیری روایات بیان کرتا ہے۔ حالانکہ ابوصالے نے ابن عباس کو دیکھا بھی نہیں، کلبی نے بھی ابوصالے سے بہت تھوڑی روایات سے احتجاج تو در کنار۔'' تھانیف میں کلبی کا نام لینا بھی حلال نہیں اس کی روایات سے احتجاج تو در کنار۔''

احمد بن زہیر کا قول ہے کہ میں نے امام احمد بن صنبل سے دریافت کیا۔ 'کہی کی تفسیر سے استفادہ کرنا حلال ہے یا نہیں؟' آپ نے فرمایا: 'نہیں۔' محدث ابوعوانہ کہتے ہیں: ''میں نے کہی کو یہ کہتے سنا، جرائیل نبی کریم کو وحی ککھوایا کرتا تھا، جب آپ بیت الخلاء میں داخل ہو جاتے تو جرائیل سیدنا علی کو وحی ککھواتے۔' محدث ابن معین کی بن یعلی سے اور وہ اپنے والد سے نقل کرتے ہیں کہ میں کلبی سے قرآن پڑھا کرتا تھا۔ میں نے اسے یہ کہتے سنا۔''ایک مرتبہ میں ایسا بیار پڑا کہ مجھے سب کچھ بھول گیا۔ میں آل محمد کے پاس گیا اور انھوں نے میرے منہ میں اپنا تھوک ڈالا جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ جو کچھ بھولا تھا دوبارہ مجھے یاد ہوگیا۔' میں نے یہ بن کرکہا میں آپ سے کوئی روایت بیان نہیں کروں گا۔ چنا نبچہ میں نے اسے ترک کردیا۔'

ابو معاویہ کہتے ہیں '' میں نے کلبی کو یہ کہتے سنا: '' میں نے چھ یا سات دن میں قرآن حفظ کیا۔ دوسرا کوئی شخص اتنی جلد قرآن یا دنہیں کرسکتا اور میں ایسی چیز بھولا جس کوکوئی شخص فراموش نہیں کرسکتا۔ میں نے اپنی داڑھی پکڑ کر جاہا کہ اس میں معمولی تخفیف کروں گا مگر میں نے زیادہ کتر ڈالی۔' یہ ہیں کلبی سبائی کذاب کے بارے میں ائمہ حدیث کے ارشادات عالیہ۔ رافضی مصنف ایسے شخص کی کتاب سے ان صحابہ کے نقائص و معائب پر استدلال کرنا جا ہتا ہے جو رسول اللہ کے بعد اس کا کنات ارضی پر اللہ کی بہترین مخلوق تھے۔ ان کی عظمت و فضیلت کا یہ عالم ہے کہ اعدائے اسلام بھی ان کے مقام رفیع سے انکار نہیں کر سکتے جو آخلیں تاریخ اسلام میں حاصل ہے۔

معائب صحابه مین قسم اوّل:

پہلی قتم کے وہ معائب و نقائص ہیں جو صریح کذب ہیں یا محرف ہیں اوران میں کمی بیشی کرکے ان کو ذم وطعن کی شکل دے دی گئی ہے۔ شیعہ کے ذکر کر دہ اکثر مطاعن اسی قتم سے تعلق رکھتے ہیں جن کے راوی مشہور ومعروف کذاب ہیں۔ مثلاً ابو محنف لوط بن یجی اور ہشام بن محمد بن سائب کلبی۔ یہی وجہ ہے کہ شیعہ مصنف ہشام کلبی کی تصنیفات سے استشہاد کرتا ہے، حالانکہ وہ اکذب الناس ہے۔ ہشام کلبی شیعہ ہے، یہ اپنے والد اور ابو مختف دونوں سے روایت کرتا ہے، حالانکہ یہ دونوں متروک الحدیث اور کذاب ہیں۔ امام احمد بن خنبل رشائلہ کلبی کے بارے میں فرماتے ہیں:

" میں نہیں سمجھتا کہ کوئی شخص کلبی سے روایت کرتا ہو بیاتو صرف ایک داستان گواور نستا بتھا۔''

امام دارقطنی فرماتے ہیں:کلبی متروک الحدیث ہے۔

محدث ابن عدی کہتے ہیں:'' ہشام کلبی افسانہ گوتھا۔مسنداحمہ میں اس سے کوئی حدیث مروی نہیں۔اس کا باپھی کذاب ہے۔''

امام زائدہ ولیث وسلیمان فرماتے ہیں:''کلبی کذاب ہے۔''

محدث کیلی فرماتے ہیں:''کلبی کذاب،ساقط الاحتجاج اور بے کارہے۔''

محدث ابن حبان فرماتے ہیں:''کلبی کا کاذب ہونا عیاں راچہ بیاں'' کا مصداق ہے۔

# معائب صحابه کی دوسری قشم:

صحابہ پر دوسری قسم کے وہ اعتراضات ہیں جو بجائے خود صحیح ہیں، مگر صحابہ کے عذرات کی بنا پر ان کو گناہ قرار نہیں دیا جاسکتا۔ بلکہ وہ اجتہادی غلطی کی قسم کی چیز ہیں جس کے درست ہونے کی صورت میں دو اجر ملتے ہیں۔ اور غلط ہونے کی صورت میں ایک اجر۔ خلفاء راشدین کے بارے میں جو اعتراضات کیے جاتے ہیں وہ اسی قسم سے تعلق رکھتے ہیں، تا ہم اگر بفرض محال ان میں سے کسی چیز کے بارے میں ثابت بھی ہوجائے کہ وہ گناہ ہوتو اس سے ان کے فضائل ومنا قب اور جنتی ہونے پر کوئی اثر نہیں پڑتا۔ اس لیے کہ گناہ کی سزا متعدد اسباب کی بنا پر آخرت میں ٹل بھی جاتی ہے۔ وہ اسباب یہ ہیں:

ا۔ توبہ گنا ہوں کومحو کردیتی ہے۔ شیعہ کے بارہ اماموں کے بارے میں ثابت ہے کہ انھوں نے ایسے گئا ہوں سے توبہ کی تھی۔

۲۔ اعمال صالحہ گناہوں کو ملیا میٹ کردیتے ہیں۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿إِنْ تَجْتَنِبُوا كَبَائِرَ مَا تُنْهَوُنَ عَنْهُ نُكَفِّرُ عَنْكُمْ سَيّاتِكُمْ ﴾

(سورهٔ نساء: ٤ / ٣)

''اگرتم کبائر سے بچو گے تو ہم تمہارے چھوٹے گناہ معاف کردیں گے۔''

س۔ مصائب وآلام بھی گناہوں کا کفارہ بن جاتے ہیں اوران سے گناہوں کا ازالہ ہوجاتا ہے۔

سم۔ مومنوں کی دعا ہے بھی گنا ہوں کا ازالہ ہوجا تا ہے۔

۵۔ انبیاء کی شفاعت سے بھی گناہ دور ہوجاتے ہیں۔

بہر کیف جن اسباب ووجوہ کی بنا پر افراد امت میں سے کسی کے گناہ کو معاف کیا جاسکتا اور اس کی سزا کا ازالہ ممکن ہے۔ صحابہ ان سب سے زیادہ اس امر کے مستحق ہیں کہ ان سے ذم وعمّا ب کو دور کیا جائے اور ان کے گنا ہوں کو معاف کیا جائے۔ ہم اس ضمن میں صحابہ اور دیگر افراد امت کے لیے ایک جامع قاعدہ ذکر کرتے ہیں۔

#### قاعده جامعه:

عدل وانصاف کے نقاضوں کو ملحوظ رکھنے کے لیے بنی نوع انسان کے پاس کچھ قواعد کلیہ ہوتے ہیں جن پررکھ کر جزئیات کو جبا پا جا تا ہے۔ پھر جزئیات کو بہجانا جا تا ہے۔ اگر ایسانہ ہوتا تو انسان جزئیات سے بہرہ رہتا اور کلیات کے بارے میں جہل وظلم کا شکار ہوجا تا۔ جس سے عظیم فسادرونما ہوتا۔ علماء نے مجہدین کے خطاء وصواب اور تا تیم یا عدم تا تیم کے بارے میں گفتگو کی ہے۔ اس ضمن میں بیش قیمت قواعد نا فعہ بیان کرتے ہیں۔

#### اصل اوّل:

کیا مجہ تد کے لیے بیمکن ہے کہ اپنے اجتہاد کے بل بوتے پر معلوم کر لے کہ فلاں متنازع مسلہ حق ہے۔؟ اور اگر بیمکن نہیں اور مجہ تد انتہائی سعی و جہد کے باوجود حق کو نہ پاسکے اور کھے کہ میرے علم کی حد تک بیہ وقت ہے، حالانکہ وہ حق نہ ہوتو کیا اسے سزا دی جائے گی یا نہیں؟ بیمسئلہ مذاکی اساس و

اصل ہے۔علماء کے اس میں تین اقوال ہیں۔ ہرقول کوایک جماعت نے اختیار کیا ہے۔ پہلا قول:

اللہ تعالیٰ نے ہرمسکہ میں حق کی ایک دلیل مقرر کررکھی ہے۔ جوشخص کما حقہ جہدو کاوش سے کام لیتا ہے وہ حق کو پالیتا ہے، بخلاف ازیں جوشخص کسی اصولی یا فروی مسکہ میں حق کومعلوم کرنے سے قاصر رہتا ہے، اس کی وجہ اس کا تساہل و تغافل ہے۔ قدریہ ومعتزلہ یہی نظریہ رکھتے ہیں۔ متکلمین کا ایک گروہ بھی اسی کا قائل ہے۔

### دوسراقول:

دوسرا قول بیہ ہے کہ مجہدبعض اوقات حق کی معرفت حاصل کرسکتا ہے اور بعض اوقات نہیں۔ بصورت عجز اللہ تعالیٰ بعض اوقات اس کو سزا دیتے ہیں اور بعض اوقات نہیں۔ بیہ جمیہ واشاعرہ کا مذہب ہے اور مٰداہب اربعہ کے اکثر انتاع بھی یہی نظریہ رکھتے ہیں۔

### تىسراقول:

تیسرا قول یہ ہے کہ ہر مجہدی کومعلوم کرنے پر قادر نہیں اور نہ ہی وعید کامسخق ہے۔ بخلاف ازیں وہی مجہدوعید کامسخق ہوگا جو کسی فعل مامور کوترک کردے یا فعل محظور کا مرتکب ہو۔ یہ فقہاء ائمہ کا قول ہے،سلف صالحین اور جمہور اہل اسلام اسی کے قائل ہیں پہلے دونوں اقوال میں جو صحیح بات پائی جاتی ہے۔ یہ قول ان کا جامع ہے۔

### اصل ثانی:

اصل ثانی ہے ہے کہ اللہ تعالیٰ آخرت میں اسی شخص کو سزاد ہے گا جوتزک مامور یافعل محظور کی بنا پر اللہ کی نافر مانی کرے۔سلف صالحین وجمہور کا زاویہ نگاہ ہے کہ اللہ تعالیٰ کسی کواس کی طاقت سے زیادہ تکلیف نہیں دیتا۔لہذا وجوب قدرت کے ساتھ مشروط ہے اور سزاصرف تزک مامور اور فعل محظور کی صورت میں ملے گی۔

ہم قبل ازیں وعد وعید اور ثواب وعقاب کے بارے میں یہ بیان کر چکے ہیں کہ گناہ گار کی سزا دس اسباب کی بنا پرمعاف کی جاسکتی ہے، جب سزا کی معافی امت کے سب گناہ گاروں کے لیے ہے خواہ وہ مجہد ہوں یا کوئی اور گناہ گار تو اصحاب رسول کی سزا کیوں کر معاف نہیں کی جائے گی ؟اس پر طرتہ یہ کہ جب بعد میں آنے والے مجتہدین سے ذم وعقاب کا ازالہ ممکن ہے تو سابقین اوّلین، مہاجرین وانصار بالا ولی اس رعایت کا استحقاق رکھتے ہیں۔

ہم اس پرکھل کر گفتگو کرنا چاہتے ہیں، یہ امر قابل غور ہے کہ جو روافض وغیرہ خلفائے رشدین و صحابہ کرام کی گنتاخی کا ارتکاب کرتے ہیں یہ ان کی ناموس و آبرو پرحملہ ہے۔ لہذا اس کا تعلق حقوق اللہ وحقوق العباد دونوں سے ہے۔ یہ ایک بدیہی بات ہے کہ جب ہم صحابہ کے سوا سلاطین وملوک اور علاء ومشائخ کوموضوع سخن بناتے ہیں تو اس وقت جہل وظلم کے علی الرغم علم وعدل کے تقاضوں کو محوظ رکھتے ہیں، اس لیے کہ عدل ہر شخص کے لیے ہر حال میں ضروری ہے اور ظلم مطلقاً حرام ہے، کسی صورت میں مباح نہیں۔ جیسے فرمان باری تعالی ہے۔

''کسی قوم کی عداوت شخصیں اس بات پر آمادہ نہ کردے کہتم عدل نہ کرسکو۔عدل تیجیے کیوں کہ وہ تقویٰ سے قریب ترہے۔' (سورۂ مائدہ: ۸)

جوبغض حکم الہی کے مطابق ضروری ہے، جب اس میں بھی مبغوض برظلم کرنے کی ممانعت ہے تو تاویل یا شبہ کی آڑ لینے والامسلمان اس بات کا زیادہ حق دار ہے کہ اس سے انصاف کیا جائے اور اسے تختہ مشق ستم نہ بنایا جائے۔

اصحاب رسول سب لوگوں کی نسبت اس بات کا زیادہ حق بیں کہ قول وعمل میں ان کے ساتھ انصاف برتا جائے۔ عدل اور اصحابِ عدل بالا تفاق مدح وستائش کے لائق ہیں اور ظلم واہل ظلم بالا تفاق قابل مذمت ہیں۔ مقصود یہ بیان کرنا ہے کہ عدل وانصاف کے تقاضا کے مطابق فیصلہ صادر کرنا ہر زمان ومکان میں ہر شخص پر ہرایک کے لیے واجب ہے خصوصاً شریعت محمدی کی روشنی میں حکم صادر کرنا ایک خاص قتم کا عدل ہے جو عدل کے جملہ انواع سے اکمل واحسن ہے۔ یہ فیصلہ نبی کے لیے بھی ۔ اس کی پابندی نہ کرنے والا یقیناً کافر ہے، ایسا فیصلہ امت کے جملہ متناز عہ امور میں ضروری ہے خواہ وہ اعتقادی ہوں یا عملی ۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ فَإِنْ تَنَازَعْتُمْ فِي شَيْءٍ فَرُدُّونُهُ إِلَى اللهِ وَالرَّسُولِ ﴿ النساء: ٤/٥٥) " "الرَّس بات ميں تمهارے يہاں تنازع بيا ہو جائے تو اسے الله و رسول كى طرف لوٹاؤ۔''

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

امت کے درمیان جملہ امور مشتر کہ میں کتاب وسنت کا فیصلہ ناطق ہوگا نہ کہ کسی عالم وامیریا شخ وسلطان کا۔

نبي كريم مَثَالِيَّا أُم فرمات بين:

'' قاضی تین قتم کے ہوتے ہیں ، دو قاضی دوزخی اورایک جنتی ہوگا۔''

ا۔ جو قاضی حق کومعلوم کر کے اس کے مطابق فیصلہ کرے وہ جنت میں جائے گا۔

۲۔ جو قاضی حق کو جاننے کے باوجوداس کے برخلاف فیصلہ کرے وہ جہنمی ہوگا

س۔ جو جہالت کے باوجودلوگوں کا فیصلہ کرے وہ دوزخ میں جائے گا۔ <sup>10</sup>

جب کوئی شخص علم وعدل کی روشنی میں فیصلہ کرے اور اس کا اجتہا دہنی برصواب ہوتو اسے دواجر ملیں گے اورا گراس کا اجتہاد درست نہ ہوتو وہ ایک اجر کامشخق ہے۔

جب دوسر بے لوگوں کے باہمی معاملات میں عدل کو بیہ ہمیت حاصل ہے تو صحابہ دوسروں کی نسبت عدل وانصاف کیے جانے کا زیادہ حق رکھتے ہیں۔ روافض نے حضرات صحابہ کے بارے میں دو عملی اور تفرق کا رویہ اختیار کر رکھا ہے۔ چنانچہ وہ بعض صحابہ سے غلق کی حد تک محبت ومود ت روار کھتے ہیں۔ اور بعض کے ساتھ انتہائی بغض وعناد کا مظاہرہ کرتے ہیں بیروہ تفرق وانقسام ہے جس سے اللہ و رسول نے منع فرمایا ہے۔ قرآن یاک میں ارشاد ہے:

﴿إِنَّ الَّذِينَ فَرَّقُوا دِينَهُمْ وَ كَانُوا شِيعًا لَّسْتَ مِنْهُمْ فِي شَيْءٍ

(سورهٔ انعام: ۲/۹۵۱)

جن لوگوں نے دین میں تفریق پیدا کی اور فرقوں میں بٹ گئے آپ کا ان سے کوئی تعلق نہیں۔''

نيز فرمايا:

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد۔ کتاب الأقضية، باب فی القاضی یخطئ(حدیث:۳۵۷۳)، سنن ابن ماجة، کتاب الاحکام۔ باب الحاکم یجتهد فیصیب الحق(حدیث:۲۳۱۵)

صحیح بخاری، کتاب الاعتصام باب اجر الحاکم اذا اجتهد ..... (حدیث: ۲۳۵۲)،
 صحیح مسلم، کتاب الاقضیة، باب بیان اجر الحاکم اذا اجتهد (حدیث: ۱۷۱٦)

﴿ وَ لَا تَكُونُوا كَالَّذِينَ تَفَرَّقُوا وَاخْتَلَفُوا ﴾ (آل عمران: ١٠٥/٣)

'ان لوگول كى طرح نه ہو جاؤ جوفرقول ميں بٹ گئے اور جنھول نے اختلاف پيدا كيا۔'
صحیح مسلم میں سیدنا ابو ہریرہ ڈٹاٹیئ سے روایت ہے كہ نبی مَٹاٹیئ نے فرمایا:''اللہ تعالی تین باتوں كو پیند كرتے ہیں:

- (۱) الله کی عبادت کر واوراس کے ساتھ کسی کونٹریک نہ ٹھہراؤ۔
  - (٢) قرآن كومضبوطى سے تھام لواور فرقے نہ بنو۔
    - (۳) اینے حکام وولاۃ کی خیرخواہی کرو۔''**0**

الله تعالی نے زندہ اور مردہ مسلمانوں پرظلم کرنے کوحرام قرار دیا ہے۔اسی طرح ان کا خون ،ان کا مال اور ان کی آبرو بھی حرام ہے۔ بخاری ومسلم میں نبی کریم سے مروی ہے کہ آپ نے ججۃ الوداع کا خطبہ دیتے ہوئے فرمایا:

''اس میں شبہ ہیں کہ مسلمانوں کا خون ،ان کا مال اور ان کی آبرواسی طرح حرام ہے ، جیسے اس دن کی حرمت تمہارے اس مہینہ اور تمہارے اس شہر میں ۔گواہ رہو کہ میں نے اللہ کا پیغام پہنچا دیا۔ جولوگ موجود ہیں وہ ان لوگوں تک بیاحکام پہنچا دیں ، جوموجود نہیں ہیں ،اس لیے کہ جن لوگوں تک بیاحکام پہنچیں گے ان میں سے بعض ان لوگوں سے بھی ان احکام کو زیادہ یاد رکھیں گے جنھوں نے براہ راست بیہ مسائل مجھ سے سے بھی ان احکام کو زیادہ یاد رکھیں گے جنھوں نے براہ راست بیہ مسائل مجھ سے ۔' ع

الله تعالی فرماتے ہیں:'' جولوگ مومن مرد اورعورتوں کو بلا وجہ ایذا دیتے ہیں انھوں نے ایک عظیم بہتان اور ظاہر گناہ کمایا۔'' (احزاب: ۵۸)

جو شخص کسی زندہ یا مردہ مومن کو دکھ پہنچائے گا وہ اس آیت کا مصداق ہوگا۔البتہ مجہد پر کوئی گناہ نہ ہوگا، جب کسی نے مومن کواذیت پہنچائی توبہ بلا وجہ اور بلا استحقاق ہی ہوگی۔ جو شخص گناہ گار ہو

 <sup>●</sup> صحیح مسلم، کتاب الاقضیة، باب النهی عن کثرة المسائل ...... (حدیث:۱۷۱۵)،
 مسند احمد(۲/۳۲۷/۲)

صحیح بخاری، کتاب الحج ، باب خطبة ایام منی(حدیث:۱۷٤۱)، صحیح مسلم ـ
 کتاب القسامة ، باب تغلیظ تحریم الدماء(حدیث:۱۲۹۱)

اور گناہ سے تو بہ کر چکا ہو یا کسی اور وجہ سے اس کا گناہ بخشا گیا ہواس کے باوجود کوئی شخص اسے تکلیف پہنچائے تو یہ ایذ ابلا استحقاق ہوگی۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَ لَا يَغْتَبُ بَعْضُكُم بَعْضًا ﴾ (حجرات: ١٢/٣٩)

''ایک دوسرے کی چغلی مت کھاؤ۔''

احادیث صححه میں آیا ہے کہ نبی کریم نے فرمایا:

" فیبت کے معنی بیہ ہیں کہتم اپنے مسلمان بھائی کا ذکر ایسے انداز میں کرو کہ وہ اسے ناپسند کرے۔آپ سے دریافت کیا گیا اگر اس میں وہ عیب موجود ہوتب بھی اس کا ذکر کرنا مناسب نہیں؟ فرمایا:" اگر اس میں وہ عیب موجود ہو پھر تو غیبت ہے اور اگر موجود نہ ہوتو یہ بہتان ہے"

• مایا:" اگر اس میں وہ عیب موجود ہو پھر تو غیبت ہے اور اگر موجود نہ ہوتو یہ بہتان ہے"

اس حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ کسی میں ایسا عیب ثابت کرنا جو فی الواقع اس میں نہ ہو بہتان کہلا تا ہے۔ ظاہر ہے کہ صحابہ پر ایسا بہتان لگانا کس قدر مذموم ہوگا۔ جوشخص کسی مجتهد کے بارے میں کہے کہ اس نے دانستہ کلم کیا یا دانستہ کتاب وسنت کی خلاف ورزی کی حالانکہ ایسا نہ ہوتو یہ بہتان ہے ورنہ غیبت۔

البته غیبت کی وہ قشم مباح ہے جسے اللہ ورسول نے روا کیا ہو۔غیبت مباح وہ ہے جو قصاص و عدل کے طور پر ہویا اس میں کوئی دینی یا دینوی مصلحت مضمر ہو۔ مثلاً مذموم کے کہ فلال شخص نے مجھے مارا یا میرا مال لے لیا یا میراحق غصب کرلیا۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ لَا يُحِبُّ اللَّهُ الْجَهْرَ بِالسُّوءِ مِنَ الْقَوْلِ إِلَّا مَنْ ظُلِمَ ﴾

(سورهٔ نساء:٤/٨٤١)

''اللہ تعالی اونچی آ واز سے بری بات کہنے کو پسند نہیں کرتے البتہ مظلوم ایسا کرسکتا ہے۔'' مذکورہ صدر آبیت کریمہ اس شخص کے بارے میں نازل ہوئی جوکسی قوم کے پاس مہمان ٹھہرااور انھوں نے حق مہمانی ادانہ کیا۔ © اس لیے کہ مہمانی حدیث نبوی کی روسے واجب ہے <sup>®</sup> جب انھوں

<sup>■</sup> صحيح مسلم، كتاب البر والصلة، باب تحريم الغيبة (حديث: ٢٥٨٩)

تفسیر ابن کثیر (ص:۳۷۲)

❸ صحیح بخاری، کتاب الادب، باب اکرام الضیف(حدیث:۱۳۷٦)، صحیح مسلم، کتاب اللقطة، باب الضیافة و نحوها(حدیث:۱۷۲۷)

نے اداء واجب میں تسامل کا ارتکاب کیا تو مہمان ان کی کوتا ہی کا تذکرہ کرسکتا ہے۔

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی کریم نے ہند کو شکایت کرنے سے نہ روکا تھا بیفریا دمظلوم کی مثال ہے۔

خیرخواہی کے لیے غیبت کی مثال میر حدیث ہے کہ چند آ دمیوں نے فاطمہ بنت قیس کو نکاح کا پیغام دیا تھا۔ انھوں نے جب اس ضمن میں نبی کریم سے مشورہ دریافت کیا تو آپ نے فرمایا۔ "معاویہ ایک مفلس آ دمی ہے اور ابوجم عورتوں کو پیٹنے کا خوگر ہے، لہذاتم اسامہ سے نکاح باندھ لو۔"

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ فاطمہ بنت قیس نے جب خاوند کے بارے میں مشورہ طلب کیا تو آپ نے اس کومشورہ دے دیا۔ یہ خیرخواہی کے نقطہ خیال سے تھا اور خیرخواہی ایک ضروری امر ہے، نبی کریم نے حدیث صحیح میں تین مرتبہ فرمایا: '' دین خیرخواہی کا دوسرا نام ہے۔'' لوگوں نے دریافت کیا، اے اللہ کے نبی! کس کی خیرخواہی؟ فرمایا: '' اللہ کی خیرخواہی، رسول کی خیرخواہی اور مسلم حکام اور عوام سے ہمدردی۔'' ®

جوشخص نبی کریم کی حدیث بیان کرنے میں غلطی کرتا ہو یا دانستہ نبی کریم یا کسی عالم پر جھوٹ باندھتا ہو یا دین کے ملی واقتصادی مسائل میں غلطرائے کا اظہار کرتا ہوتو ایسے خص پرعلم وعدل اور خیر خواہی کی نیت سے نقد و جرح کرنے والا اللہ کے نزدیک ماجور ہوگا۔خصوصاً جب کہ وہ شخص بدعت کی طرف دعوت دیتا ہوتو لوگوں کواس کی غلطی سے آگاہ کرنا اور اس کے شرکورو کناڈ اکواور راہ زنوں کے شر

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب النفقات، باب نفقة المرأة اذا غاب عنها زوجها (حدیث: ۵۳۵۹)، صحیح مسلم، کتاب الأقضیة باب قضیة هند (حدیث: ۱۷۱٤)

<sup>•</sup> صحيح مسلم، كتاب الطلاق، باب المطلقة البائن لا نفقة لها، (حديث: ١٤٨٠)

**<sup>3</sup>** صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب بیان ان الدین النصیحة (حدیث: ٥٥)

کورو کئے سے بھی زیادہ ضروری ہے۔

جو شخص علمی و دینی مسائل پراپنے اجتہاد سے اظہار خیال کرتا ہے وہ مجہد کا حکم رکھتا ہے وہ مخطی بھی ہوسکتا ہے اور مصیب بھی ۔ بعض او قات زبان وقلم یا شمشیر و سنان کے ساتھ اختلاف کرنے والے دونوں اشخاص مجہد ہوتے ہیں اور اپنے آپ کوحق پر سمجھتے ہیں، بعض دفعہ وہ دونوں خطا پر ہوتے ہیں مگران کو بخش دیا جاتا ہے، جسیا کہ ہم صحابہ کے باہمی تناز عات کے بارے میں بیان کر چکے ہیں، بہی جہ ہے کہ مشاجرات صحابہ و تا بعین پر اظہار خیال ممنوع ہے۔

جب دومسلمان کسی بات میں جھگڑ پڑیں اور وہ معاملہ رفت گزشت ہو جائے اور لوگوں کا اس سے پچھتعلق نہ ہواور نہ وہ اس کی حقیقت سے آگاہ ہوں تو اس پر اظہار رائے کرنا بلاعلم وعدل ہوگا جس سے آخیں بلا وجہ ایذا پہنچ گی اور اگر لوگ جانتے ہوں کہ وہ دونوں گناہ گاریا خطا کار تھے تو بلا مصلحت اس کا ذکر کرنا بدترین قسم کی غیبت ہے، چونکہ صحابہ کی عزت وحرمت اور ناموس و آبرو دوسر بوگوں کی نسبت بہت زیادہ ہے اور ان کے فضائل ومنا قب احادیث صحیحہ سے ثابت ہیں، اس لیے ان کے باہمی تنازعات کوموضوع گفتگو بنانا دوسر بوگوں کی نمت بیان کرنے کی نسبت بہت بڑا گناہ ہے۔

اگر سوال کیا جائے کہ اہل سنت روافض کو برا بھلا کہتے ہیں اور ان کے عیوب و نقائص بیان کرتے ہیں تو یہ ان کے لیے کیوں کر رواہے۔اس کا جواب یہ ہے کہ سی متعین آ دمی کا نام لے کر اس کی مذمت بیان کرنا اور ہے، اور کسی گروہ کی مذمت بحثیت گروہ چیزے دیگر، نبی کریم سے ثابت ہے کہ آپ نے بین:

کہ آپ نے بعض گروہوں پر لعنت فرمائی۔  $\bullet$  اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿لَعْنَةُ اللَّهِ عَلَى الظَّالِمِينَ ﴾ (اعراف: ٧/٤٤)

کتاب وسنت بدکردارلوگوں اور ان کے افعال کی قباحت و مذمت سے لبریز ہیں۔جس کا مقصداس فعل شنیع سے بازرکھنا اور یہ بتانا ہے کہاس کا ارتکاب کرنے والا وعید شدید کا مستوجب ہوگا۔
علاوہ ازیں جس گناہ کو آ دمی گناہ تصور کرتا ہے، اس سے تائب ہو جاتا ہے، مگر مبتدعین مثلاً خوارج ونواصب جنھوں نے مسلمانوں میں بغض وعداوت کا دروازہ کھولا اپنے آپ کوحق پر سمجھتے ہیں

 <sup>●</sup> صحیح بخاری۔ کتاب الأذان، باب(۱۲٦)، (حدیث:۲۹۷،۲۰۸۰،۲۰۹۷)، صحیح مسلم، کتاب المساجد، باب استحباب القنوت فی جمیع الصلوات (حدیث: ۲۷۵،۲۷۵)

اور جولوگ ان کی ایجاد کردہ بدعت میں ان کے ہم نوانہیں ہوتے ان کی تکفیر کرتے ہیں، بنا بریں ان سے مسلمانوں کو ان ظالموں کی نسبت زیادہ ضرر لاحق ہوسکتا ہے جوحرام سمجھتے ہوئے ظلم کا ارتکاب کرتے ہیں۔

روافض خوارج سے بھی بڑے مبتدع ہیں،اس لیے کہ یہ ابوبکر وعمر ڈاٹھیا کی تکفیر کرتے ہیں جس کی جسارت خوارج بھی نہ کر سکے۔ مزید برال یہ نبی کریم اور صحابہ کے بارے میں دورغ گوئی سے کام لیتے ہیں۔خوارج بھی نہ کر سکے۔ مزید بلکہ وہ شیعہ کی نسبت زیادہ سچ، زیادہ بہادر اور عہد کے پابند ہوا کرتے تھے۔خوارج مردمیدان اور بڑے جنگجو تھے، جب کہ ان کے مقابلہ میں رافضی نہایت جھوٹے، حد درجہ بزول، بے عہد اور نہایت ذلیل ہوا کرتے تھے، شیعہ مسلمانوں کے مقابلہ میں کفار تک سے مدد لینے سے گریز نہیں کرتے ۔جیسا کہ چنگیز خال کے زمانہ میں ہوا۔ جب شیعہ نے اس کی مدد کی۔ جب چنگیز خال کا بچتا ہلاکو خال خراسان اور عراق وشام کے علاقہ میں آیا تو شیعہ نے علانہ اس کی مدد کی ، یہ تاریخ کامشہور واقعہ ہے اور کسی کواس سے مجال انکار نہیں۔ •

شہرہ آفاق شیعہ مورخ مرزامحہ باقر خوانساری نے اپنی کتاب روضات الجنات طبع فانی کے صفحہ ۵۵ ، پرنھیر الدین طوی کے ترجمہ میں لکھا ہے۔ خواجہ نصیرالدین کی زندگی کا مشہور ترین واقعہ ہے ہے کہ وہ قظیم تا تاری سلطان اور اپنے دور کے پرشوکت و حشمت فات کم ملیک معیت میں ارشاد عباد، اصلاح بلاد اور قطع فساد کے ایران پہنچا اور پھر وہاں ہے اس کے موید و منصور اشکر کی معیت میں ارشاد عباد، اصلاح بلاد اور قطع فساد کے لیے بغداد پہنچا۔ اس کا مقصد بنی عباس کی حکومت کو ختم کرنا اور ان کے اتباع کو صفح ہستی ہے مثانا تھا۔ چنا نچہ خواجہ طوی اپنے مقصد میں کامیاب ہوا اور بغداد میں عباسیوں کے نباک خون کی ندیاں بہادیں۔" مذکورہ بالا اقتباس میں شیعہ مورخ نے شخ روافض خواجہ طوی کے مشہور سفاک ہلا کو خال کے یہاں آئے کو ارشاد آللعباد و اصلا عاللہ بلاد قرار دیا ہے۔ وہ خود اعتراف کرتا ہے کہ اس آمد کا مقصد و حید یہ تھا کہ سب اظہار کرتا ہے کہ ہلاکو خال نے میں نون کی ندیاں بہا دی جائیں۔ مرزامحمد باقر اس بات پر فخر و مباہات کا اظہار کرتا ہے کہ ہلاکو خال نے مفاکی و خوز بزی کا کوئی دقیقہ فروگز اشت نہ کیا۔ بلکہ وہ یہ بھی کہتا ہے کہ جو مسلمان اس کی سفاکی کا شکار ہوئے وہ سب جہنی ہیں، اس کا مطلب یہ ہوا کہ بت پرست ہلاکو اور اس کا رافضی ہا دی و مرشد خواجہ طوی دونوں قطعی جنتی ہیں۔ اس سے شخ الاسلام ابن تیمیہ قبلات کے بیان کی صدافت واضح ہوتی ہے۔ ہم قبل از بی شیعہ مورخ کے قول کی جانب اشارہ کر بچے ہیں، اب ضرورت کے قبل کی جانب اشارہ کر بھے ہیں، اب ضرورت کے بیان کی کے بین کی کینی نا کہ کا دافت ہوتی ہوتی ہے۔ ہم قبل از بی شیعہ مورخ کے قول کی جانب اشارہ کر بھی ہیں، اب ضرورت کے قبل کی جانب اشارہ کر بھی ہیں، اب ضرورت کے بیان کی کینی خواجہ ہوتی ہیں۔ اب سے شخ الاسلام ابن تیمیہ قبل کی سے بی تھیں کیا ہیں ہیں۔ اس سے شخ الاسلام ابن تیمیہ قبل کیا ہیں۔ اس کے بیش فواجہ ہوتی ہے۔ ہم قبل از بی شیعہ مورخ کے قبل کی جانب اشارہ کر بھی ہیں، اب ضرورت کے قبل کی جانب اشارہ کر جانب اشارہ کر بھی ہیں، اب ضرورت کے قبل کی جانب اشارہ کر بھی ہیں، اب ضرورت کے قبل کی جانب اشارہ کی جین اب سیارہ کی جانب اشارہ کی جانب اس کی خواجہ کی کو بھی کی خواجہ کی کی کیا کہ کو کو کی کی کورٹ کی کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کورٹ کی کی کی کی کی کی ک

لعلقمی ● بخداد کا وزیر این العلقمی ● بھی شیعه تھا'' وہ ہمیشه خلیفه اور مسلمانوں کو نقصان پہنچا تا

اس کا نام محمہ بن احمہ بغدادی ہے۔ بیابن العلقی کے نام ہے مشہورتھا۔ یہ ۲۵۲ھ میں فوت ہوا۔ نو جوانی میں بیشیعہ ادباء میں شارہوتا تھا۔ اہل سنت نے اس کے بارے میں تساہل سے کام لیا جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ بیمناصب جلیلہ طے کرتے کرتے خلافت عباسیہ میں وزارت کے عہدہ تک پہنچا اور چودہ سال تک اس پر فائز رہا۔ آخری عباسی خلیفہ استعصم نے ابن العلقی پراس قدراعتا دکیا کہ جملہ امورسلطنت اسے تفویض کردیے۔ جب ضم پرست ہلاکو خال کا لشکر بلادابران میں داخل ہوا تو ابن العلقی نے اسے بغداد پرحملہ کرنے کے لیے آمادہ کیا، ابن العلقی کو امیدتھی کہ خلافت عباسیہ کے سقوط کے بعد ہلاکو خال کسی شیعہ کو امام یا خلیفہ مقرر کرے گا۔ ہلاکو خال قوم تا تارکرج اور یا جوج ما جوج کے دولا کھ سپاہیوں کو لے کر بغداد پرحملہ آور ہوا۔ ابن العلقی نے خلیفہ استعصم کو دھوکہ دے کر ہلاکو خال کے کام کو بڑی حد تک ابغداد پرحملہ آور ہوا۔ ابن العلقی نے خلیفہ استعصم کو دھوکہ دے کر ہلاکو خال کے کام کو بڑی حد تک آسان کردیا۔ جب ہلاکو نے اپنی فوج کو بغداد کی شرقی وغربی جانب اتاردیا۔ ابن العلقی بلاکوکوا پی وفا شعاری اور خلافت عباسیہ سے خیانت کاری کا لیقین دلا چکا تو خلیفہ کے پاس لوٹ کروا پس آیا اور کہنے لگا، بلاکوا پی بیٹی کا نکاح خلیفہ کے بیٹے ابو بکر سے کرنا چاہتا ہے۔ نیز ہلاکوکی خواہش ہے کہ وہ سبحوق سلاطین کی طرح خلیفہ کے زیر اثر رہے۔ خلیفہ علاء ورؤسا اور اعیان صومت کی معیت میں برعم خودا ہے بیٹے کو لیے بیٹے کے لیے ہلاکوکی جانب چیل ویا۔

جب لوگ خلیفہ کی رفاقت میں ہلاکو کے یہاں پہنچ تو اس نے سب کو نہ نیخ کرنے کا حکم دیا پھر یا جوج ماجوج ماجوج کے سے سکر نے شہر میں داخل ہو کرفتل عام کا بازار گرم کیا۔ مسلسل جالیس دن تک قتل و غارت جاری رہا۔ کہا گیا ہے کہ ہلاکو نے جب مقتولوں کوشار کرنے کا حکم دیا تو وہ دس لا کھاسی ہزار نکلے۔ جومقتول شار نہ کیے جاسکے ان کی تعداد اس سے کئی گنازائد تھی۔

دشمن الله ابن العلقمی اپنے مقاصد میں ناکام رہا اور شیعہ حکومت قائم کرنے سے متعلق اس کی آرزو برنہ آئی۔ خیانت پیشہ لوگ ہمیشہ ناکامی کا منہ دیکھا کرتے ہیں، اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں۔ ہلا کو اسے حقیر سمجھنے لگا اور اس کی حیثیت تا تاریوں میں ایک غلام سے زیادہ نہ تھی بعد از اں ابن العلقمی بیم مصرعہ گنگانا کرتا تھا:

و جَرَى الُقَضاءُ بِعَكْسِ مَا اَقَلْتُهُ (تربیرکند بنده تقدیرکندخنده) رہا۔اس کی ہمیشہ یہ کوشش ہوتی تھی کہ مسلمانوں کوزک پہنچے۔ضرررسانی کے لیے وہ طرح طرح کے حلیے اختیار کیا کرتا تھا۔اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ کا فرتا تاری بغداد میں داخل ہو گئے اور انھوں نے لاکھوں مسلمانوں کوموت کے گھاٹ اتار دیا،اسلام میں تا تاری کفار کی جنگ سے بڑھ کر کوئی لڑائی نہیں لڑی گئے۔تا تاریوں نے ہاشمیوں کو تہ نتی کر کے عباسی اور غیر عباسی سب خوا تین کوقیدی بنالیا۔غور کرنے کا مقام ہے کہ جوشخص کفار کومسلمانوں پر مسلط کر کے انھیں قبل کرتا اور مسلم مستورات کوقیدی بنانے میں مدودیتا ہے ایساشخص محب آل رسول ہوسکتا ہے؟

شیعہ حجاج تعفی پر بہ بہتان لگاتے ہیں کہ اس نے خاندانی لوگوں کوموت کے گھاٹ اتارا۔

عالانکہ سفاک ہونے کے باوصف حجاج نے کسی ہاشمی کوئل نہیں کیا تھا۔ البتہ بنی ہاشم کے علاوہ دیگر
عرب شرفاء کو اس نے ضرور قتل کیا تھا۔ حجاج نے ایک ہاشمی خاتون بنت عبداللہ بن جعفر سے زکاح کیا
تھا، مگر بنوامیہ نے مجبور کرکے بدیں وجہتفریق کرادی کہ حجاج ایک شریف ہاشمی خاتون کا کفونہیں ہوسکتا۔

اس میں شبہیں کہ رافضوں میں خال خال کچھ عابد و زاہدلوگ بھی پائے جاتے ہیں مگر حقیقت
یہ ہے کہ ان کا معاملہ دیگر مبتدعین اور اہل الا ہواء سے یکسر مختلف ہے معز لہ شیعہ کے مقابلہ میں زیادہ
دانش مند زیادہ دین داراور ان سے ہڑھ کر عالم ہوا کرتے ہیں، کذب و فجو ربھی معز لہ میں روافض کی
نسبت کم ہے۔ شیعہ کا فرقہ زید بہ نسبتا بہتر اور علم وعدل سے قریب ترہے۔ اہل بدعت میں خوارج سب
نسبت کم ہے۔ شیعہ کا فرقہ زید بہ نسبتا ہمتر اور علم وعدل سے قریب ترہے۔ اہل بدعت میں خوارج سب
سے زیادہ سے اورعبادت گزار ہوا کرتے ہیں۔

بایں ہمہ اہل سنت سب فرقوں کے ساتھ کیساں طور پر عدل وانصاف کا برتاؤ کرتے ہیں اورکسی پر بھی ظلم نہیں ڈھاتے۔ کیول کہ ظلم مطلقاً حرام ہے۔ اہل سنت کے عدل وانصاف کی حدید ہے کہ وہ روافض سے بہ حیثیت مجموعی جوسلوک روا رکھتے ہیں، وہ اس سلوک سے بدر جہا بہتر ہے جوشیعہ کے بعض فرقے دوسر نے فرقوں سے روار کھتے ہیں۔ لطف بیہ ہے کہ روافض خود بھی اس کے معترف ہیں۔ اس کی وجہ رہے کہ روافض کے معترف بیں۔ اس کی وجہ رہے کہ روافض کے محتلف فرقوں کا بیاشتراک ظلم وجہل پر بہنی ہے اور وہ مسلمانوں پرظلم وستم

پھرافسردگی کی حالت میں جہنم واصل ہوا۔ بت پرست تا تار کے ہاتھوں مسلمان جس عظیم حادثہ سے دو چار ہوئے، شیعہ مورخ بڑے فخر بیا نداز میں اس کا ذکر کرتا ہے، جواس بات کا واضح ثبوت ہے کہ شیعہ مسلمانوں کے مقابلہ میں کفار کا ساتھ دینے کے خوگر ہیں اور مسلمانوں کو بغض وعناد کی نگاہ سے دیکھتے ہیں، جبیسا کہ شیخ الاسلام ابن تیمیہ رشالشہ نے فرمایا ہے۔''

ڈھانے میں ایک دوسرے کے ہم نوا ہیں۔اس میں شبہ ہیں کہ عدل وانصاف کا خوگر مسلمان شیعہ کے ساتھ جس عدل انصاف کے ساتھ کام لے سکتا ہے وہ آپس میں ہرگز ایسانہیں کرسکیں گے۔ (کیوں کظلم وجوران کی فطرت بن چکاہے)

خوارج اہل سنت کی تکفیر کرتے ہیں، اسی طرح اکثر معتز لہ وروافض بھی اپنے مخالفین کومسلمان قرارنہیں دیتے، یا کم از کم ان کی تفسیق کرتے ہیں۔ اکثر مبتدعین کا عام اندازیہ ہے کہ وہ ایک رائے کوتصنیف کرتے ہیں اور پھراس کی مخالفت کرنے والے پر کفر کا فتو کی عائد کرتے ہیں، بخلاف ازیں اہل سنت حق کی پیروی کرتے ہیں اور مخالفین کو کا فرنہیں گھہراتے، بلکہ وہ سب سے زیادہ حق کی واقفیت رکھتے ہیں اور مخلوقات پر سب سے زیادہ رحم کرنے والے بھی وہی ہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

چونکہ اہل سنت سب لوگوں سے چیدہ برگزیدہ ہیں اس لیے وہ سیجے معنی میں اس آیت کے مصداق ہیں۔

سب لوگ جانتے ہیں کہ ساحل شام پر ایک بڑا پہاڑ تھا۔ 🗨 جس پر ہزاروں شیعہ بودو باش

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب التفسیر، سورة آل عمران باب ﴿ كُنْتُم خَیْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (حدیث:٥٥٧)

اوران شیعہ نے جو یہاں سکونت رکھتے تھے اس موقع کوغنیمت خیال کیا۔ چنا نچہتا تاریوں سے شکست کھا کر جو سپاہی یا عام لوگ وہاں سے گزرتے بیان کوتل کر دیتے اوران کا ساز وسامان اور گھوڑے وغیرہ کر جو سپاہی یا عام لوگ وہاں سے گزرتے بیان کوتل کر دیتے اوران کا ساز وسامان اور گھوڑے وغیرہ چھین لیتے۔ انھوں نے برملا اپنے عقا کہ فاسدہ اور کفر وضلالت کا اظہار کرنا نثر وع کر دیا۔ جب اللہ تعالی نے بلادشام کوتا تار کے ظالمانہ چنگل سے رہائی بخشی تو نائب السلطنت جمال الدین اقوش الافرم دشق سے لشکر لے کر اس پہاڑ کی جانب روانہ ہوا جیسا کہ البدایہ والنہایہ (۱۲/۱۲) پر لکھا ہے۔ شخ الاسلام ابن تیمیہ رہاللئے لا تعداد اتباع و متعلقین کو لے کر اس پہاڑ کی جانب چل دیے۔ وہاں پنچ تو بہت سے شیعہ تیمیہ رہاللئے لا تعداد اتباع و متعلقین کو لے کر اس پہاڑ کی جانب چل دیے۔ وہاں پنچ تو بہت سے شیعہ

المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

رکھتے تھے۔ وہ لوگوں کا خون بہاتے اوران کا مال چھین لیا کرتے تھے۔

جس سال 🗖 مسلمانوں نے تا تاری بادشاہ غازان کے ہاتھوں شکست کھائی تو اس پہاڑ پر

سردار آپ کی خدمت میں حاضر ہو کرتائب ہوئے۔اوراس سے بڑا فائدہ پہنچا۔ شیعہ نے لوٹا ہوا مال سب واپس کردیا اور اسلامی حکومت کے زیر سابیامن وامان سے رہنے کا عہد باندھا۔الافرم اور امام ابن تیمیہ کی روانگی کا مذکورہ واقعہ ۲۰ شوال کو پیش آیا اور ۱۳/ ذیقعد ۲۹۹ھ بروز اتوار واپس لوٹے۔

المتوفی (۱۹۸۰ – ۱۹۱۷) کا بھائی تھا۔ اس اللہ بندہ نامی بادشاہ کے لیے ابن المطہر شیعہ سلطان خدابندہ المتوفی (۱۸۰۰ – ۱۹۷۷) کا بھائی تھا۔ اس اللہ بندہ نامی بادشاہ کے لیے ابن المطہر شیعہ نے وہ کتاب کسی جس کی تر دید شخ الاسلام ابن تیمیہ نے منہاج السنة میں کی ہے۔ شخ الاسلام نے یہاں جس واقعہ کی جانب اشارہ کیا ہے وہ یہ ہے کہ دمشق ان دنوں حکومت مصر کے تحت تھا۔ مصر پران دنوں سلطان الناصر محمد بن قلاوون کی حکومت تھی۔ جس نے المنصور لاجین کو ۱۹۸۸ ھیں قتل کر کے مقام کرک کی جلا وطنی سے نجات یائی تھی۔ بلادشام میں سلطان مصر کا نائب ان دنوں اقوش الافرم تھا۔ اقوش کا پیشر وسیف الدین قیج المنصوری ایران میں جاکرتا تاری بادشاہ غازان سے مل گیا تھا۔ ۱۹۸۸ ھو یہ خبر پہنچی کہ غازان ایران سے حلب کی جانب پیش قدمی کر رہا ہے۔ سلطان مصر محمد بن قلاوون جب اس سے آگاہ ہوا تو وہ ماہ محرم ۱۹۹۹ ھیں مصر سے غزہ پہنچ کر دو ماہ تک غازان کی نقل وحرکت کا منتظر رہا۔

ماہ رہی الاول ۱۹۹۹ ہے مطابق دسمبر ۱۲۱۹ء میں سلطان الناصر محمد بن قلاوون شدید سردی کے موسم میں دمشق پہنچا۔ سلطان نے رجال واموال کی فراہمی میں کوئی کسر نہ اٹھار گھی یہاں تک کہ بتیموں کا مال بھی قرض کے لیا۔ آخر کارمور نہ ۲۷/ رہی الاقل ۱۹۹ ہے وادی سلمیہ میں پہنچ کرتا تاریوں سے ملا، وہاں گھسان کا رن پڑا۔ سلطان محمد بن قلاوون نے شکست کھائی اور غازان نے آگے بڑھ کر بعلبک پر قبضہ کرلیا۔ ومشق کے امراء وخواص سلطان الناصر کی پیروی میں مصر پہنچ اور دمشق حکام وولا ہے سے خالی رہ گیا۔ ادھر اہل شام نے شخ الاسلام ابن تیمیہ کی خدمت میں حاضر ہوکر التجا کی کہ وہ غازان کے پاس جا کرقوم کے لیے امان طلب کریں۔ شخ الاسلام نے یہ درخواست قبول کر لی۔ آپ ڈرتے تھے مبادا تا تاری بدعہدی کریں اس لیے آپ نے امراء رجواش کوئل کرتا کید کی کہ قلعہ کے اندرونی انتظامات اچھی طرح مضبوط کریں اس لیے آپ نے امراء رجواش کوئل کرتا کید کی کہ قلعہ کے اندرونی انتظامات اچھی طرح مضبوط کیے جا کیں اور تا تاریوں کواسی وقت قلعہ میں داخل ہونے کی اجازت دیں جب وہ ایک ایک پھر کرکے قلعہ کومسار کر دیں۔ شخ الاسلام اہل شام کی رفاقت میں بروز سوموار ۱۳/ رہیج الاق ل ۱۹۹ ھے کو غازان کے ساتھ بڑے قلعہ کومسار کر دیں۔ شخ الاسلام اہل شام کی رفاقت میں بروز سوموار ۱۳/ رہیج الاق ل ۱۹۹ ھے کو غازان کے ساتھ بڑے فلاقات کے لیے نظے اور مقام النبک کے نزد یک اس سے ملے۔ شخ الاسلام نے غازان کے ساتھ بڑے ملاقات کے لیے نظے اور مقام النبک کے نزد یک اس سے ملے۔ شخ الاسلام نے غازان کے ساتھ بڑے

# المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج المنتقىٰ المنتقى

### رہنے والے شیعہ نے مسلمانوں کے گھوڑ ہے،اسلحہاور قیدیوں کو پکڑ کر کفاراور قبرص کے عیسائیوں کے

موثر اور پر زور طریقے سے بات چیت کی۔ ابن کثیر نے البدایہ والنہایہ (۱۴/۷) نیز (۱۹/۸۹) پر مشہور صالح وعا بدخض ابوعبداللہ محمد بن البالسی (۱۵۰ ـ ۱۵۸) کی زبانی یہ بات چیت تفصیلاً ذکر کی ہے۔ البالسی ان علماء وقضاۃ میں شامل سے جو شخ الاسلام کے ہمراہ غازان سے ملنے گئے ہے۔ البالسی کا بیان ہے کہ شخ الاسلام نے غازان کو مخاطب کرکے کہا جب کہ ترجمان ساتھ ساتھ آپ کی گفتگو کا ترجمہ کرتا جا تا تھا۔ شخ نے فرمایا:

''تم اپنے کومسلمان کہتے ہو۔ میں نے سنا ہے کہ تمہارے ساتھ موذن۔ قاضی اور امام بھی ہیں، پھرتم بلا داسلامیہ پر کیوں حملہ آ ور ہوئے؟ تمہارے باپ دادا کافر سے تاہم معاہدہ کرنے کے بعد انھوں نے اسلامی مما لک پر حملہ نہیں کیا تھا۔ مگرتم نے عہد باندھ کر بدعہدی کی اور اپنی بات کو پورا نہ کیا۔''

ابوعبداللہ البالسی بیان کرتے ہیں کہ شیخ الاسلام نے غازان، قطلوشاہ اور بولائی کے ساتھ جو گفتگو کی اس میں کئی نشیب و فراز آئے۔ مگر شیخ نے حق وصدافت کا دامن ہاتھ سے نہ چھوڑ ااور نہ اللہ کے سواکسی سے ہراساں ہوئے۔ غازان نے ان علماء کو کھانا پیش کیا۔ ابن تیمیہ کے سواسب نے کھانا کھایا جب آپ سے وجہ بوچھی گئی تو فر مایا۔ میں بید کھانا کیوں کر کھا سکتا ہوں؟ بیسب لوگوں سے چھینا ہوا مال ہے اور تم نے ناجائز طور پرلوگوں کے درخت کاٹ کر اسے پکایا ہے۔ غازان نے جب شیخ الاسلام سے دعاکی درخواست کی تو آپ نے بید عافر مائی:

''اے اللہ! اگر غازان تیرے دین کی سربلندی اورنشرواشاعت کے لیے جنگ کررہا ہے تو اسے غلبہ عطا کر اور اسے عباد و بلاد کا مالک بنا دے اور اگر حص اقتدار اور شہرت کے لیے یہ جنگ آزما ہے اور اسلام اور اہل اسلام کورسوا کرنا چا ہتا ہے تو اسے ذلیل کر اسے برباد کردے اور اس کی جڑکا ہے ڈال۔''

غازان ہاتھ اٹھا کرآپ کی دعا پرآمین کہتا جارہا تھا۔عبد اللہ البالس کا بیان ہے کہ بید دعاس کرہم اپنے کپڑے سمیٹ رہے تھے کہ جب ابن تیمیہ کوتل کیا جائے تو ان کے خون سے ہمارے کپڑے آلودہ نہ ہو جائیں۔ جب غازان کے یہاں سے نکلے تو قاضی القضاۃ نجم الدین صصری نے کہا:

"آ پہمیں بھی برباد کرنے لگے تھے اور آپ اپنے کو بھی ، اللہ کی قتم! اب ہم آپ کے ساتھ نہیں چلیں گے۔ "شخ الاسلام نے فرمایا:" اللہ کی قتم! میں بھی آپ کے ساتھ نہیں جانا چا ہتا۔"

# المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه

### یاس فروخت کردیا جوسیاہی وہاں سے گزرتااس کو پکڑلیتے۔ بیمسلمانوں کے حق میں سب دشمنوں سے

چنانچہ بیسب علاء ایک جماعت کی صورت میں چل دیے اور شیخ الاسلام چنداصحاب کے ساتھ تنہارہ گئے، جب غازان کے خواص وامراء کو پتہ چلا تو وہ آپ کی دعاسے برکت حاصل کرنے کے لیے حاضر خدمت ہوئے۔

شخ الاسلام عازم دمثق تصاور بیامراء آ آ کرآپ کے ساتھ ملتے جارہے تھے۔ چنانچہ جب دمثق کہنچ تو تنین صدسوار آپ کے ہمراہ تھا۔ جوعلماء آپ کے ہمراہ تھا۔ جوعلماء آپ کے ہمراہ تھا۔ جوعلماء آپ کی رفاقت سے الگ ہو گئے تھے جب راستہ میں پہنچ تو تا تاریوں کی ایک جماعت نے ان سب کا مال و متاع چھین لیا۔ ابن کثیر البدایۃ والنہایۃ (۱۲/۷) پر لکھتے ہیں:

''شخ الاسلام کی گفتگو سے مسلمانوں کو بڑا فائدہ پہنچا اور دمشق میں امن واما نکا فرمان جاری ہو گیا۔ امن کا فرمان جاری کرنے کے دوسرے روز تا تاریوں نے مدرسہ قیم سے میں ایک دربار منعقد کیا جس کا نام انھوں نے '' دیوان الاستخلاص'' رکھا۔ اس میں تا تاریوں نے بیچم جاری کیا کہ لوگوں نے جو گھوڑ ہے اور ہتھیار اور مال و متاع چھپا کر رکھا ہوا ہے وہ سب لا کر حاضر کردیں۔ سیف الدین قیق المنصوری جو قبل ازیں تا تاریوں سے جاملا تھا حاکم شام قرار پایا۔ المنصوری نے قلعہ دارکوقلعہ حوالہ کرنے کا تھم جاری کیا مگراس نے انکار کردیا اور وہ مدافعت پر المنصوری نے قلعہ دارکوقلعہ حوالہ کرنے کا تھم جاری کیا مگراس نے انکار کردیا اور وہ مدافعت پر فرار ہا۔ رہیج الثانی کے نصف میں تا تاریوں نے اپنے ہم نوا معاونین ارمن دکرج وغیرہ سے مل کرلوٹ مار کا آ غاز کیا۔ انھوں نے '' جامع التو بہ'' کونذر آ تش کردیا ور'' انصالحیہ'' کولوٹ کر اس کے مدارس پر دھاوا بولا اور جوعلاء وہاں موجود شے سب کو تہ تیج کر دیا۔ الصالحیہ کے رہنے والوں میں سے چار سوافراد کوئل کیا اور چار ہزار کوئیدی بنالیا۔ جن میں انشیخ ابو عمر کے خاندان کے ستر افراد بھی تھے۔ شیخ ابوعمر امام الموئق مصنف المعنی والمقنع کے بھائی تھے۔

شخ الاسلام ابن تیمیہ رسل کے وزیر سعد الدین اور مشیر حکومت مسلمانی نے جوایک یہودی زادہ تھا۔
سے رو کئے کے لیے نکلے مگر اس کے وزیر سعد الدین اور مشیر حکومت مسلمانی نے جوایک یہودی زادہ تھا۔
شخ کو اس سے بازر کھا۔ جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ لوٹ مار کا بازار گرم رہا اور تا تاریوں نے دس ہزار سے زیادہ گھوڑ نے مسلمانوں سے چھین لیے۔ شہریوں پر بھاری ٹیکس لگائے گئے۔ جامع اموی میں قلعہ شکن آلات نصب کردیے تاکہ وہاں سے قلعہ پر پھر چھیئے جائیں۔ تا تاریوں نے مسجد میں داخل ہوکر اس کے دروازے بند کردیے اور آس پاس کے بازاروں کو لوٹنا شروع کردیا۔ مورخہ ۱ / جمادی الاولی کو

را المنتقىٰ من مِنها ج السنة النبويه السنة النبويه المنتقىٰ من مِنها ج السنة النبويه المنتقىٰ من مِنها ج السنة النبويه المنتقال المنتقال

اس پہاڑ پررہنے والے بعض شیعہ نصاریٰ کے علم بردار تھے۔ان سے جب دریا فت کیا جاتا کہ اہل اسلام اور نصاریٰ میں سے بہتر کون ہے؟ تو وہ کہتے'' نصاریٰ بھر پوچھا جاتا تمہارا حشر کن کے ساتھ ہوگا؟ تو وہ کہتے''نصاریٰ کے ساتھ'' مسلمانوں کے بعض شہر بھی ان کے زیر تسلط تھے۔ بایں ہمہ

غازان دمشق میں بولائی کے زیر قیادت ساٹھ ہزارجنگجو چپوڑ کرعراق کے راستہ واپس لوٹ گیا۔ تا تاری قلعہ کو فتح نہ کر سکے جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ جب غازان اوراس کا نائب قطلوشاہ وہاں سے چلے گئے تو قلعہ والوں نے مسجد برحملہ کرکے قلعہ شکن آلات کوتوڑ پھوڑ ڈالا اور تا تاریوں کے بعض معاونین کے ساتھ واپس قلعہ میں لوٹ آئے۔ تا تاریوں کےان احباب وانصار کا سرخیل محمد بن محمد بن احمد بن المرتضلی تھااس کووہ شریف اہمی کے نام سے یاد کرتے تھے قتل وغارت کا سلسلہ ہنوز جاری تھا۔ علم الدین البیرزالی نے ابن المنجا سے قتل کیاہے کہ دمشق سے جو مال غازان کے خزانہ میں پہنچا،اس کی تعداد چھتیں لا کھ درہم تھی۔ٹیکس اور رشوت اس میں شارنہیں۔شنخ المشائخ کواس میں سے چھ لا کھ درہم ملے تھے۔ بدنصیب خواجہ طوسی کے حصہ میں ایک لا کھ درہم آئے۔ بدکاری وشراب نوشی کا دور چلنے لگا۔ سیف الدین فیق کی روزانه آمدنی ایک ہزار درہم تھی۔ مدارس کے اوقاف میں سے وہ جو کچھ چھینا کرتا تھا وہ اس پر مزید ہے، تا تاری سپہ سالار بولائی کے خیمہ میں بہت سے قیدی تھے۔ پینخ الاسلام ابن تیمیہ آغاز رجب میں بولائی کے یہاں گئے۔اور قیدیوں کو رہا کرنے کے بارے میں اس کے ساتھ بات چیت کی ۔ بولائی نے جمیل ارشاد کردی۔ شیخ الاسلام نے تین دن وہاں قیام کیااور پھرواپس لوٹ آئے۔ اسی ا ثنامیں پینجر پہنچی کہ مصری لشکر عازم دمشق ہے۔ چنانچہ بولائی غازان کی فوج کو لے کر دمشق سے چل دیا اور وہاں کوئی حاکم بھی موجود نہ رہا۔ بولائی کے کوچ کی خبر سن کر امیر ارجواش قلعہ سے نکلا اور شخ الاسلام ابن تیمیه کی مدد سے فصیل شہر کی حفاظت کے لیے ایک فوج مرتب کی۔ شیخ الاسلام ہررات فصیل کےاردگرد چکر لگاتے۔اور آیات قر آنیہ تلاوت کر کےلوگوں کو جہاد و قبال اور صبر وشکر کی ترغیب دلایا کرتے تھے۔

سودن تک خطبہ میں غازان کا نام لیاجاتا تھا۔اب پھر سے خطبہ میں سلطان مصر کا نام لیاجانے لگا۔ شخ الاسلام نے شہر میں جو شراب خانے اور فحبہ خانے تھے سب بند کرادیے۔ نائب دمشق جمال الدین اقوش الافرم شامی شکر سمیت مصر سے واپس لوٹا اس کے بعد باقی لشکر بھی مصر سے دمشق پہنچ گیا۔ یہ ظیم مصیبت وسط شعبان ۲۹۹ ھے کوختم ہوئی۔ جب بعض سلاطین نے ان کے خلاف جنگ آ زما ہونے کے بارے میں مجھ سے فتو کی چاہا تو میں نے اس کا تفصیلی جواب دیا۔ چنانچہ ہم وہاں پہنچ اور میرے پاس ان کی ایک جماعت حاضر ہوئی۔ ہم نے ان کے ساتھ کی مرتبہ مناظرہ کیا جس کی تفصیلات طوالت کی موجب ہوں گی۔ جب مسلمانوں نے وہ علاقہ فتح کرلیا اور شیعہ ہر طرح ان کے قابو میں آ گئے تو میں نے شیعہ کوتل کرنے اور قیدی بنانے سے موال ہم نے ان کو متفرق مقامات پر بھیج دیا تا کہ وہ ایک جگہ جمع نہ ہو پائیں۔ میں نے اس کتاب میں شیعہ کی ضلالت و جہالت سے متعلق جو پچھ ذکر کیا ہے وہ ان معلومات کے مقابلہ میں ہے نہونہ از خروارے کا مصداق ہیں جو میں شیعہ کے بارے میں رکھتا ہوں۔ علاوہ ازیں شیعہ میں اور بھی بہت سے نقائص ہیں جن کو میں بھی نہیں جانتا۔

شیعہ کے ساتھ ہمارا طرزعمل ہے ہے کہ ہم کتاب ہذا کے مصنف ابن المطہر اور اس کے نظائر و امثال کے ساخصان کا وہ سلوک پیش کرتے ہیں جوانھوں نے امت کے سلف اور خلف کے ساتھ روا رکھا۔ شیعہ کا یہ کمال کیا کم ہے کہ انھوں نے انبیاء کے بعد کرہ ارضی پر بسنے والوں میں سے افضل الاق لین والآخرین یعنی صحابہ ڈی النے پر افتراء پر دازی کا بیڑ ااٹھایا اور ان کے نیک اعمال کو افعال قبیعہ ثابت کرنے میں کوئی کسر نہ اٹھا رکھی۔ دوسری طرف فرق ہائے ضالہ کے سرخیل یعنی شیعہ کو۔ جو کئ فرقوں میں منقسم ہیں، مثلاً امایہ، زید بیاور غالی شیعہ وغیرہ۔ اس کا ئنات ارضی کی چیدہ و برگزیدہ مخلوق فرقوں میں منقسم ہیں، مثلاً امایہ، زید بیاور غالی شیعہ وغیرہ۔ اس کا ئنات ارضی کی چیدہ و برگزیدہ مخلوق فرق ہیں ان میں کوئی فرقس اور علی میں ہوں ہو کی کوشش کی۔ اللہ جانتا ہے کہ جتنے فرقے بھی اسلام کی طرف منسوب ہیں ان میں کوئی فرقس اور عصیان سے قریب تر اور ایمانی حقائق سے بعید ترہے۔

شیعہ بوری امت کی تکفیر وتصلیل کرتے اور کہتے ہیں کہ صرف شیعہ ہی حق پر ہیں۔ اور بیہ ضلالت پر بھی جمع نہیں ہو سکتے۔ گویا شیعہ سب بنی نوع انسان سے اعلیٰ واولیٰ ہیں شیعہ کی مثال یوں ہے جیسے کوئی شخص ایسی جگہ جائے جہاں بہت سے بکریاں ہوں۔ اور بکریوں کے مالک سے کہے کہ قربانی کے لیے بہترین بکری دو۔ بکریوں کا مالک یوں کرے کہ ایک کنگڑی لولی بیمار بکری کی جانب اشارہ کرکے کے کہ بیسب سے عمدہ بکری ہے اس کے سواکوئی بکری قربانی کے لائق ہی نہیں۔ بلکہ باقی بکریاں واجب القتل خزیر ہیں۔

احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی مَثَالِّیْا مِ نے فرمایا:

'' جس شخص نے مومن کومنافق سے بچالیا۔اللہ تعالیٰ بروز قیامت اس کے گوشت کوجہنم کی آگ سے بچائے گا۔''

روافض جاہل ہوئے ہیں، یا منافق، یہ ہر گرممکن نہیں کہ کوئی رافضی یا جہمی منافق نہ ہویا نبی کریم کے ارشادات سے جاہل نہ ہو۔ شیعہ میں ایک شخص بھی ایسانہیں ہوتا جو نبی کریمکے اقوال کو جانتا اوران کو مانتا بھی ہو۔ ارشادات نبویہ سے شیعہ کا فرار اور نبی کریم پر افتراء پردازی صرف اسی شخص سے پوشیدہ رہتی ہے جو جہل و ہوا میں حد سے تجاوز کر گیا ہو۔ شیعہ مصنفین اس حقیقت سے بخو بی آگاہ ہوتے ہیں کہ ان کے اکثر اقوال صریح کذب کے آئینہ دار ہوتے ہیں۔

کذب دانی کے باوصف وہ میدان تصنیف میں صرف اس لیے اتر تے ہیں کہ ان کے اقتدار کا سکہ جاری رہے۔ ابن المطہر کا دامن بھی اس تہمت سے ملوث ہے، مگر اس نے یہ زحمت اپنے اتباع کو متاثر کرنے کے لیے گوارا کی۔ اگر کوئی مصنف جانتا ہے کہ اس کی بات غدر ہے اور اس کے باوجود اسے من جانب اللہ قرار دیتا ہے تو وہ علماء یہود کی جنس میں سے ہے، جن کے بارے میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ يَكُتُبُونَ الْكِتٰبَ بِأَيْنِيْهِمُ ثُمَّ يَقُولُونَ هِنَا مِنْ عِنْدِ اللّٰهِ ﴾

(سورة البقرة: ٢/٩٧)

'' کتاب کواپنے ہاتھ سے لکھ کر کہتے ہیں کہ بیاللّہ کی طرف سے ہے۔'
اورا گروہ اسے حق سمجھتا ہے تو بیاس کی جہالت وضلالت کا کھلا ہوا ثبوت ہے۔
جب سلف صالحین نے بیہ بات کہی کہ اللّہ تعالیٰ نے صحابہ کے لیے مغفرت طلب کرنے کا حکم دیا ہے تو شیعہ نے اس کے برعکس ان کو برا بھلا کہنا شروع کیا۔ نبی کریم نے صحیح حدیث میں فر مایا ہے:

" لَا تَسُبُّوُا اَصُ حَابِیُ " \*\*

" لَا تَسُبُّوُا اَصُ حَابِیُ " \*\*

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد، کتاب الادب. باب من رد عن مسلم غیبة(حدیث:٤٨٨٣)، مسند
 احمد(۱/۳)، بمعناه

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم " لو کنت متخذا خلیلاً" (حدیث:۳۶۷۳)، صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة، باب تحریم سب الصحابة (حدیث: ۲۰۶۱)

''میرے صحابہ کو گالی نہ دو۔''

اس حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ صحابہ کو گالی دینا حرام ہے۔استغفار کا حکم اور گالی دینے کی مخالفی میں مسعود والٹی نبی کریم مَالٹی مِن کریے مَالٹی مِن کریے مِن کریے مِن کریے مِن کریے مِن کریے ہیں کہ آیے نے فرمایا:

« ، مسلم کو گالی دینافسق اوراس سے لڑنا کفر ہے۔ ، • **1** 

قرآن یاک میں ارشادفر مایا:

"اے ایمان والو! ایک قوم دوسری قوم کا مذاق نداڑائے ممکن ہے وہ اس سے بہتر ہو عور تیں بھی دوسری عور توں کا مذاق نداڑائیں، ہوسکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں، اپنے آپ دوسری عورتوں کا مذاق نداڑائیں، ہوسکتا ہے کہ وہ ان سے بہتر ہوں، اپنے آپ اندوں ) کوطعن نددواور ندنام الٹاؤ۔" (سورہُ حجرات:۱۱/۳۹) دوسری جگدار شادفر مایا:

﴿ وَ مِنْهُمْ مَّنْ يَلْمِزُكَ فِي الصَّلَقَاتِ ﴿ (سورة توبة: ٩٨٥) "اوربعض لوگ صدقات كے بارے ميں آپ كوطعن ديتے ہيں۔" اورا يك مسلم دعا كے دوران جب كہتا ہے:

﴿ رَبَّنَا اغْفِرُ لَنَا وَ لِإِخُوانِنَا الَّذِينَ سَبَقُونَا بِالْإِيْمَانِ ﴾

(سورة الحشر: ٥٩ - ١٠)

تواس سے مراد وہ مومن ہوتا ہے جوگزشتہ زمانہ میں گزر چکا ہو۔ قطع نظراس سے کہ غلط تاویل کرکے وہ سنت کی خلاف ورزی کر چکا ہو یا کسی گناہ کا مرتکب ہوا ہو۔ بہر کیف گناہ کا مرتکب ہونے کے باوجود وہ آیت کے عموم میں داخل رہے گا اور اس سے خارج نہ ہوگا۔ اگر چہاس کا شار بہتر فرقوں میں ہی کیوں نہ ہوتا ہو، اس لیے کہ ہر فرقہ میں کچھلوگ ایسے ضرور ہوتے ہیں جو کا فرنہیں ہوتے ، بلکہ وہ مومن ہوتے ہیں، اگر چہ گراہی و گناہ گاری کے باعث عاصی مونین کی طرح وعید کے ستی ہوا کرتے ہیں۔ رحمۃ للعالمین مُلَا ﷺ نے ایسے لوگوں کو اپنی امت سے خارج نہیں کیا اور نہ ہی انھیں دائی

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الایمان ، باب خوف المومن من ان یحبط عمله، (حدیث: ٤٨)، صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب بیان قول النبی صلی الله علیه وسلم "سباب المسلم فسوق" (حدیث: ٦٤)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبوية النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه النبوي النبويه النبويه النبويه النبويه النبويه النبويه النبويه النبويه

جہنمی قرار دیا ہے بلکہ وہ آپ کی امت میں شامل ہیں۔

مذکورہ صدر قاعدہ ایک عظیم اصل ہے جسے ملحوظ رکھنا نہایت ضروری ہے۔ اس لیے کہ سنت کی جانب منسوب بعض فرقوں میں خوارج اور روافض کی قشم کی بدعات پائی جاتی ہیں۔ یہ بات بھو لنے نہ پائے کہ اصحاب رسول مثلاً سیدناعلی ان خوارج کی تکفیر نہیں کرتے تھے جن کے خلاف وہ جنگ آ زما تھے۔ خوارج نے جب پہلی مرتبہ کر وارنامی مقام پر جمع ہوکر سیدناعلی کے خلاف خروج کیا تو سیدناعلی نے اخصیں مخاطب کر کے فرمایا:

'' ہم تو مساجد سے روکتے نہ مال غنیمت کے حصہ سے محروم کرتے ہیں۔''

پھرسیدناعلی نے ابن عباس کوخوارج کی طرف بھیجا اور آپ نے ان سے مناظرہ کیا۔جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ خوارج میں سے آ دھے سیدناعلی کی طرف لوٹ آئے، جو باقی بچے ان کےخلاف آپ نتیجہ یہ ہوا کہ خوارج میں سے آ دھے سیدناعلی کی طرف لوٹ آئے، جو باقی بچے ان کےخلاف آپ نے جنگ لڑی اور ان کو زیر کیا <sup>●</sup> تا ہم ان کی اولا دکوقیدی بنایا نہ ان کے مال کو مال غنیمت قرار دیا اور نہ ان کے ساتھ وہ سلوک روارکھا جو صحابہ مسیلمہ جیسے مرتدین سے کیا کرتے تھے۔

قیس بن مسلم طارق بن شہاب سے نقل کرتے ہیں کہ جب سیدناعلی نہروان (واسط و بغداد کے درمیان ایک بڑا قصبہ جہاں سیدناعلی نے خوارج سے جنگ لڑی تھی ) کی لڑائی سے فارغ ہوئے تو میں آپ کے ہمراہ تھا۔ لوگوں نے دریافت کیا کیا خوارج مشرک ہیں؟ آپ نے فرمایا: '' وہ شرک سے تو بھاگے تھے۔'' لوگوں نے بوچھا کیا وہ منافق ہیں؟ فرمایا: منافق تو اللہ کو بہت کم یاد کیا کرتے ہیں۔'' لوگوں نے دریافت کیا آخر خوارج ہیں کون؟ سیدنا علی نے جواباً فرمایا: انھوں نے ہمارے خلاف بغاوت کی تھی اور ہم نے ان سے جنگ لڑی۔''

سیدناعلی نے واضح کر دیا کہ خوارج مومن ہیں کا فرومنا فق نہیں۔اس سے ابواسحاق اسفرائنی اور اس کے ابتاع کی تر دید ہوتی ہے جن کا قول ہے کہ جو فرقہ ہماری تکفیر کرتا ہے ہم اس کو کا فرقر ار دیں گے۔اس لیے کہ کفرکسی انسان کاحق نہیں، بلکہ اللہ کاحق ہے۔انسان کو بیرحق حاصل نہیں کہ تکذیب کرنے والے کی تکذیب کرے اور جواس کی بیوی سے بدکاری کا ارتکاب کرے وہ اس کی بیوی سے زنا کرے، کیوں کہ بیرحرام ہے۔فرض تیجے ایک عیسائی سرور کا کنات مُناشِیْم کو گالی بکتا ہے تو کیا ہم

**<sup>1</sup>** مسند احمد (۱/۲۸-۲۸)

ع سنن كبرى، بيهقى:(١٨٢/٨)

سيدنامسيح كوگالى دينے پرتل جائيں۔

روافض اگرشیخین کی تکفیر کرتے ہیں، تو ہم سیرناعلی کی تکفیر نہیں کر سکتے ۔ سفیان جعفر بن محمہ سے روایت کرتے ہیں اور وہ اپنے والدامام باقر سے نقل کرتے ہیں کہ سیرناعلی نے جنگ جمل یا صفین کے دن ایک شخص کو سنا جو بہت مبالغہ آمیزی سے کام لے رہا تھا۔ سیرناعلی نے سن کریہ فرمایا:

'' وہی بات کہو جواجھی ہو، ہمارے مخالفین نے سمجھا تھا کہ ہم نے ان کے خلاف بغاوت کی، ادھر ہم نے یہ خیال کیا کہ وہ باغی ہیں۔ اس لیے ہم ان کے خلاف جنگ آزما ہوئے۔''

مکحول روایت کرتے ہیں کہاصحاب علی نے رفقاء معاویہ کے بارے میں پوچھا جومقتول ہو چکے تھے کہوہ کون ہیں؟ سیدناعلی نے جواباً فرمایا:'' وہ مومن ہیں۔''

عبد الواحد بن ابی عون کہتے ہیں کہ سیدنا علی اشتر نخعی کے ساتھ ٹیک لگائے جنگ صفین کے مقتول پڑے ہیں۔اشتر نے اناللہ و مقتولوں کے پاس سے گزر ہے۔اچانک دیکھا کہ حابس بیانی ● مقتول پڑے ہیں۔اشتر نے اناللہ و انا الیہ راجعون پڑھا اور کہا حابس بیانی مقتولوں میں پڑے ہیں۔اور ان پر سیدنا معاویہ کی علامت ہے۔ (یہ جنگ میں رفقائے معاویہ کے ساتھ تھے )اللہ کی قتم! یہ بڑے کیے مومن تھے۔ یہ تن کر سیدنا علی نے فرمایا: ''وہ اب بھی مومن ہیں۔''

شيعه مصنف لكهتاب:

''ابوبکر سے مروی ہے کہ انھوں نے منبر پر کہا۔ نبی کریم وحی کی بنا پر غلطی سے محفوظ رہتے سے اور میرے سامنے شیطان حائل ہو جاتا ہے۔ لہذا اگر میں سیدھا چلوں تو میری مدد سجیے اور اگر سیدھی راہ سے بھٹک جاؤں تو مجھے جاد ہُ مستقیم پر ڈال دو۔ ایسے شخص کی خلافت کیوں کر درست ہوگی جورعیت سے سیدھا کرنے کی فرمائش کر رہا ہو۔'' ہم کہتر ہیں کہ رافضی مصنف جس یاری کوموجہ طعن قرار در سرریا ہمراسی سے سیدنا الو بکر

ہم کہتے ہیں کہ رافضی مصنف جس بات کوموجب طعن قرار دے رہا ہے اسی سے سیدنا ابوبکر صدیق ڈلائڈ کی عظمت وفضیلت ثابت ہوتی ہے۔ نیز یہ بھی واضح ہوتا ہے کہ آپ اقتدار کے طالب اور ظالم نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے فرمایا: اگر میں اللہ ورسول کی اطاعت پر قائم رہوں تو میری

<sup>•</sup> حابس بن ربیعة الیمانی بڑے عابد و زاہر صحابی تھے۔ انھوں نے جنگ صفین میں سیدنا معاویہ کا ساتھ دیا اوراسی جنگ میں مقتول ہوئے۔ حافظ ابن حجر عسقلانی نے الاصابہ میں ان کا ترجمہ قل کیا ہے۔

مدد کیجیےاورا گراس سے بھٹک جاؤں تو جبراً مجھے سیدھی راہ پرلا یئے۔''

سیدنا ابوبکر نے بیہ بھی فرمایا:'' کہ جب تک میں اللہ کی اطاعت کرتا رہوں تم میرے مطیع رہو۔''

جو شیطان سیرنا ابوبکر کی راہ میں حائل ہوا کرتا تھا، وہ دوسرے کے کام میں بھی دخل اندازی کر سکتا ہے۔ جبیبا کہ حدیث نبوی میں وارد ہوا ہے۔ '' ہر شخص کے ساتھ دوساتھی ہر وقت لگے رہتے ہیں، ایک جنوں میں سے اور ایک ملائکہ سے۔ <sup>2</sup> اور پھر یہ کہ شیطان انسان کے رگ و پے میں خون کی طرح جاری وساری ہوتا ہے <sup>3</sup> سیدنا صدیق کا مقصد صرف یہ ثابت کرنا تھا کہ آپ معصوم نہیں۔ خلیفہ کی شرعی حیثیب :

سیدنا صدیق کا ارشاد بجاہے، اس لیے کہ خلیفہ اپنی رعایا کا مالک و آقانہیں ہوتا کہ وہ ان سے بے نیاز ہوجائے، بلکہ رعایا بر وتقویل کے کاموں میں خلیفہ کے ساتھ تعاون کرتی ہے۔ اس کی مثال یہ ہے کہ امام صلوٰۃ اگر نماز کے ارکان ٹھیک اداکرتا ہے تو مقتدی اس کی پیروی کرتے ہیں اور اگر وہ بھول جاتا ہے تو اس کی راہنمائی کرکے اسے راہ راست پرلایا جاتا ہے۔

اس کے جواب میں ہم یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ سیدناعلی نے اپنی رعیت سے سیدنا ابوبکر کی نسبت زیادہ مدد طلب کی اور انھیں مدد طلب کرنے کی ضرورت بھی سیدنا صدیق کے مقابلہ میں زیادہ تھی ۔ نیز یہ کہ سیدنا ابوبکر نے اپنی رعیت کی زیادہ رہنمائی کی اور ان کی رعیت بھی ہمیشہ ان کی مطبع فرمان رہی ۔ (اور رعیت کو یہ موقع کم ہی حاصل ہوا کہ انھوں نے کسی وقت سیدنا ابوبکر کی رہنمائی کی ہو ) بخلاف ازیں سیدناعلی اس حد تک اپنی رعایا کو جادہ مستقیم پر نہ لا سکے اور ان کی رعیت چنداں اطاعت کیش بھی نہتی ۔

جب لوگ کسی مسکلہ میں سیدنا ابو بکر سے اختلاف کرتے تو آپ ججت و بر ہان پیش کر کے ان کو

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ض:۲۷۱)

عصحیح مسلم، کتاب صفات المنافقین۔ باب تحریش الشیطان (حدیث: ۲۸۱٤)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الاعتکاف، باب هل یدراً المعتکف عن نفسه (حدیث: ۲۰۳۹)، صحیح مسلم ، کتاب السلام، باب بیان انه یستحب لمن رؤی خالیا بامراًة(حدیث ۲۱۷۵،۲۱۷٤)

قائل کر لیتے۔سیدنا عمر نے مانعین زکوۃ کےخلاف جنگ آ زما ہونے کے مسئلہ میں سیدنا ابوبکر سے اختلاف کیا تھا مگر آپ نے دلیل کے ذریعہ ان کو قائل کرلیا۔ • سیدنا ابوبکر جب رعیت کوکسی بات کا حکم دیتے تو وہ اس کی اطاعت کیا کرتے تھے۔

سیدناعلی نے امہات الاولاد (وہ لونڈیاں جوصاحب اولاد ہوجائیں) کے بارے میں فرمایا کہ میں اس ضمن میں سیدناعمر کے قول سے متفق ہوں کہ ان کوفروخت نہ کیا جائے۔
پیر آپ نے فروخت کرنے کا حکم دے دیا تو آپ کے قاضی عبیدہ سلمانی نے کہا:
"سیدناعمر کے ساتھ متفقہ رائے آپ کے انفرادی قول سے ہمیں زیادہ عزیز ہے۔"
سیدناعلی فرمایا کرتے تھے۔

''خلفاء سابقین کے زمانہ میں تم جس طرح فیصلے کیا کرتے تھے اب بھی کرتے رہو۔ میں اختلاف کو ناپسند کرتا ہوں اور چاہتا ہوں کہ لوگ یا تو ایک جماعت بن جا کیں یا میں بھی اپنے اصحاب ورفقاء کی طرح موت سے ہم کنار ہو جاؤں۔''

سیدناعلی کی رعایا اکثر آپ کی مخالفت کیا کرتی تھی۔ آپ بھی ان کی مخالفت کرتے پھر آپ کو پیتہ چلتا کہ ان کی رعایا اکثر آپ کی مخالفت کیا کرتی تھی۔ آپ بھی ان کی رائے درست ہے۔ سیدناحسن نے سیدناعلی کو مشورہ دیا تھا کہ مدینہ سے باہر نہ کلیں اور نہ معاویہ کومعزول کریں۔ کوئی عقل مند آ دمی اس سے اختلاف نہیں کرسکتا کہ سیدنا ابو بکر وعمر کے زمانہ میں حالات جس طرح منظم تھے بیا نظام وانصرام سیدناعلی کے عہد خلافت میں مفقودتھا۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''ابوبکر نے کہا، میری بیعت واپس کردو، میں تم میں سب سے بہتر نہیں ہوں۔سیدناعلی تم میں سب سے بہتر نہیں ہوں۔سیدناعلی تم میں موجود ہیں۔اگر ابوبکر کی خلافت برحق تھی تو اس کا واپس کرنا گناہ تھا اور اگر مبنی برحق نہتی تو ان کی خلافت باطل تھہری۔''

ہم کہتے ہیں کہ بیروایت صرح کذب اور بے سند ہے۔ تاریخ میں ثابت ہے کہ سیدنا ابوبکر طالبیّہ

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الزکاة، باب وجوب الزکاة، (حدیث: ۱۲۰۰،۱۳۹۹)، صحیح مسلم، کتاب الإیمان، باب الدعاء الی الشهادتین، (حدیث: ۲۰)

مصنف عبد الرزاق(۱۳۲۲٤)، كتاب الأم للشافعي(۱۷٥/۷)، سنن كبرى بيهقى
 (۳٤٨/۱۰)

ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر سیدنا ابو بکر کا یہ قول صحیح ہے تو آپ نے اپنے آخری وقت میں سیدناعلی کوخلیفہ کیوں نہ مقرر کیا ؟ خلیفہ وامام کو شرعاً یہ قق حاصل ہے کہ امامت وخلافت کی ذمہ داریوں سے دست بردار ہوجائے۔ یہ ایک قسم کا انکسار بھی ہے جس سے اس کی قدر ومنزلت میں کوئی فرق نہیں آتا۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے:

'' عمر کا قول ہے کہ ابو بکر کی خلافت ایک عاجلانہ اقدام تھا، جس کے شریے اللہ نے بچا لیا، اگر کوئی اور شخص اس کا مرتکب ہوتو اسے قبل کردو''

ہم کہتے ہیں کہ بیقول افتراء پردازی اور کذب کا آئینہ دار ہے۔ سیدنا عمر ڈلٹٹؤ نے بیفر مایا تھا کہ ''سیدنا صدیق کی ، بیعت بلامہلت وتا خیراس لیے مل میں آئی تھی کہ آپ پہلے سے مقرر شدہ تھے۔'' شیعہ مصنف لکھتا ہے:

"ابوبکر نے کہا:" اے کاش! میں نے نبی کریم سے دریافت کیا ہوتا کہ کیا انصار کا بھی خلافت میں کوئی حصہ ہے؟"

ہم کہتے ہیں بیصرت کذب ہے۔ مزید برال بیشیعہ کے اس دعوی کے خلاف ہے کہ نبی کریم نے بہنص صرح سیرناعلی کوخلیفہ مقرر کیا تھا۔اس لیے کہ جبنص نصرح کے مطابق سیرناعلی ڈاٹٹؤ خلیفہ ہو چکے تھے تو پھرانصار کا کیاحق باقی رہا؟

# سيدنا ابوبكرصديق پرافترا:

شيعه مصنف لكهتاب:

"ابوبكر نے عندالموت كہا:" اے كاش ميرى مال مجھے نہ جنتى اور ميں این طی ایک تنکا ہوتا۔" حالانكہ اہل سنت بيروايت بيان كرتے ہيں كہ قريب الموت شخص اپنى آخرى آرام گاہ جنت ياجہنم كود كيھ ليتا ہے۔"

• صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم "لو کنت متخذا خلیلاً" (حدیث:۳٦٦۸)، مطولاً

ہم جواباً کہتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر ٹلاٹیا سے ہرگزیہ منقول نہیں ، بلکہ سیدنا ابو بکر کی وفات کے وفت جب سیدہ عائشہ نے کسی شاعر کا بیشعریر طاتھا۔

لَعَمُرُكَ مَا يُغُنِى الثَّرُاءُ عَنِ الْفَتٰى إِذَا حَشُرَجَتُ يَوُمًا وَ ضَاقَ بِهَا الصَّدُرُ

'' تمہاری زندگی کی قشم! دولت اس وقت کسی کام نہیں جب آ دمی آ خری وقت میں غرغرانے لگے اور سانس سینے میں تنگ ہوجائے۔''

سیدنا ابوبکر ٹاٹٹٹٹ نے بیس کرا پنے چہرے سے کپڑااٹھایا اور فرمایا۔اس طرح نہیں بلکہ پوں کہو:

﴿ وَ جَاءَ تُ سَكُرَةُ الْمَوْتِ بِالْحَقِّ ذَالِكَ مَا كُنْتَ مِنْهُ تَحِيْلُ ﴾

(سورة ق)

''اورسکرات موت سیج میچ طاری ہو گئے، بیروہی ہیں جس سے تو منہ موڑا کرتا تھا۔'' باقی رہاسیدنا ابو بکر کا بیقول کہ''اے کاش میری ماں مجھے نہ جنتی ۔''

تو آپ نے بیہ حالت ِصحت میں فرمایا تھا نہ کہ مرض الموت میں۔ بیقول ائمہ سلف کی ایک جماعت سے منقول ہے انھوں نے خوف الہی کے باعث بیرکلمات ارشاد فرمائے تھے۔

امام احمد بن خنبل وطلق نے سیدنا ابوذر وٹاٹنی سے نقل کیا ہے کہ انھوں نے فر مایا: ''اللّٰد کی قشم! میں چاہتا ہوں کہ میں (انسان ہونے کے بجائے )ایک درخت ہوتا جسے کاٹ دیا جاتا۔''

سيدنا عبدالله بن مسعود والتينية فرمات بين:

''اگر مجھے جنت و دوزخ کے درمیان کھڑا کرکے کہا جاتا کہتم ان دونوں میں سے کسی ایک میں جانا چاہتے ہو یا را کھ ہونے کو پیند کرتے ہوتو میں را کھ ہوجانے کو ترجیح دیتا۔'' امام ذہبی فرماتے ہیں:

<sup>1</sup> الزهد للامام احمد (ص: ١٠٩)، طبقات ابن سعد (١٩٧/٣)

٥ مسند احمد (٥/١٧٣)

'' سیرناعلی ڈلٹٹۂ سے منقول ہے کہ میں اللہ کے حضور میں اپنے ظاہری و باطنی عیوب و نقائص کا شکوہ کرتا ہوں۔''

شيعه مصنف لكهتاب:

''ابوبکر نے کہا اے کاش! کہ سقیفہ بنی ساعدہ کے دن میں دوشخصوں میں سے کسی ایک کی بیعت کر کے اس کوامیر بنادیتا اورخودوزیرین جاتا۔''

ہم کہتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر ڈالٹی نے یہ بات ازراہ فروتی وانکسار اور خوف الہی کے پیش نظر کہی تھی ،اگراس حالت میں ان کے پاس سیدناعلی کی خلافت کے متعلق رسول اللّہ کی کوئی نص صرح ہوتی تو وہ سیدناعلی کوتر جیجے دیتے اوران دوآ دمیوں کا نام نہ لیتے ۔اس لیے کہ سیدناعلی کی خلافت سے متعلق نص صرح کے ہوتے ہوئے جسیا کہ تمہارا خیال ہے ان دواشخاص کوخلیفہ بنانے سے سیدنا ابو بکر کی امامت ضائع ہو جاتی اور آپ ایک ظالم (جو بلااستحقاق خلیفہ بن گیا) کے وزیر گھرتے اور اس طرح دنیا کے مؤمن اپنی آخرت فروخت کردیتے ۔حالانکہ جو شخص اپنے اندر خوفِ الہی رکھتا ہے ، وہ ہر گز ایسا کبھی نہیں کرسکتا۔

شيعهمصنف لكصتاب:

'' نبی کریم مَثَاثِیَّا نے مرض الموت کی حالت میں متعدد بار فر مایا۔ اسامہ ڈاٹٹیُ کالشکر بھیج دواللّٰداس پرلعنت کرے جواس لشکر میں شامل نہ ہو۔ تینوں اصحاب اسامہ کے ساتھ تھے مگر ابو بکرنے عمر کواس میں نثر کت کرنے سے روک دیا۔''

سیرت رسول سے معمولی وا تفیت رکھنے والا شخص جانتا ہے کہ بید کذب ہے، نبی کریم مَثَاثِیَا مِ سیدنا ابو بکر کوجیش اسامہ میں کیوں کر بھیج سکتے تھے، جب کہ مرض وفات میں آپ نے انھیں امام صلوٰ ق مقرر کیا تھا،اورنقل متواتر کے مطابق آپ نے بارہ دن نماز بھی پڑھائی۔

سوموار کے دن علی اصبح نبی کریم نے پردہ ہٹا کردیکھا کہ لوگ سیرنا ابو بکر کی اقتداء میں نماز پڑھ رہے ہیں۔ آپ کا چہرہ مبارک اس وقت یوں چمک رہاتھا جیسے قر آن کا ورق۔ آپ اس سے بہت خوش ہوئے۔ ● پھرالیم حالت میں ان کوشکراسامہ کے ساتھ کیسے روانہ کر سکتے تھے۔؟

❶ صحیح بخاری، کتاب الاذان ، باب اهل العلم والفضل احق بالامة (حدیث: ٦٨٠)
 صحیح مسلم ، کتاب الصلاة، باب استخلاف الامام، (حدیث: ١٩٤)

جیش اسامہ کو نبی کریم کی وفات کے بعد سیدنا ابوبکر نے روانہ کیا تھا اور سیدنا اسامہ سے سیدنا عمر کولشکر کے ساتھ نہ جیجنے کی اجازت حاصل کر لی تھی۔ ● اس لیے کہ سیدنا عمر ڈلاٹئڈ ایک مد بر آ دمی تھے، جن کی مدینہ میں اس وفت شدید خرورت تھی ۔ بعض لوگوں نے سیدنا ابوبکر کولشکر جیجنے سے روکا تھا، مگر سیدنا ابوبکر نے فرمایا کہ جو جھنڈ انبی کریم اپنے ہاتھ سے باندھ چکے ہیں میں اسے کھول نہیں سکتا۔' شبیعہ کا بیتول کہ نبی کریم نے سیدنا ابوبکر کو بھی کوئی منصب عطانہ کیا:

شيعه مصنف لكمتاب:

'' نبی کریم نے ابوبکر ڈلاٹیڈ کو کبھی کوئی خدمت تفویض نہیں کی تھی۔ البتہ عمر و بن العاص اور اسامہ کو بعض کا موں پر مامور فر مایا تھا۔ جب سور ہ تو بہد رے کر مکہ روانہ کیا تو بحکم وحی آ یے کوواپس بلالیا۔''

ہم کہتے ہیں یہ جھوٹ کی کھلی ہوئی مثال ہے۔ یہ ایک قطعی بات ہے کہ سرور کا کنات منافیاً ان ہے سیر الج مقرر کرنا بھی سیدنا ابو بکر کوامیر الجے مقرر کیا تھا، جوآپ کی عظیم خصوصیت ہے۔ امام صلوٰ ق مقرر کرنا بھی سیدنا ابو بکر کی خصوصیت ہے، جس میں آپ منفر د ہیں، اس جج میں سیدنا علی جب آپ کے ماتحت شے۔ سیدنا علی سیدنا ابو بکر سے جا کر ملے تو آپ نے دریا فت فر مایا: کیا امیر ہوکر آئے ہیں یامحکوم؟ میں سیدنا علی نے جواباً فر مایا: محکوم، اس جج میں سیدنا علی دیگر مسلمانوں کے ساتھ سیدنا ابو بکرکی افتداء میں نماز پڑھا کرتے تھے۔ البتہ سیدنا علی کی خصوصیت سور ہ تو بہ کے احکام کو پہنچانا اور پھیلانا ہے۔ 8

<sup>1</sup> تاريخ الاسلام، للذهبي (عهود الخلفاء الراشدين، ص: ١٩ ـ ٠٠) طبقات ابن سعد (٤/٦٧)

سیرة ابن هشام (ص:۲۱۲)، تفسیر طبری (۱۰۷/۱٤)

اس کے دوسب تھے جن کی جانب قبل ازیں اشارہ کیا جا چکا ہے۔

<sup>(</sup>۱) اس کی پہلی وجہ بہ ہے کہ سورہ توبہ میں مشرکین کے ساتھ باندھے ہوئے عہود سابقہ کو توڑ نے کا اعلان کیا گیا ہے۔ عربوں کے یہاں دستور ہے کہ عہد شکنی کا اعلان حاکم خود کرتا ہے۔ یا اس کا کوئی قریبی رشتہ دار۔ لہذا رشتہ دار ہونے کی بنا پر بہ خدمت سیدنا علی کو تفویض ہوئی۔

<sup>(</sup>۲) اس کی دوسری وجہ یہ ہے کہ سورہ توبہ میں اللہ تعالی نے سیدنا صدیق کی مدح وستائش

جہاں تک سیدنا عمروبن عاص کے واقعہ کا تعلق ہے، نبی کریم طالیقی نے غزوہ ذات سلاسل میں ان کو بنی عذرہ کی جانب بھیجا تھا۔ • بیسیدنا عمرو بن العاص کے نہال کا قبیلہ تھا اس لیے نبی کریم متوقع تھے کہ بیلوگ آپ کی اطاعت اختیار کرکے اسلام قبول کرلیں گے، پھر ان کے بعد سیدنا ابوعبیدہ کوروانہ کیا۔ سیدنا ابو بروعم بھی آپ کے ہمراہ تھے۔ سیدنا ابوعبیدہ کو مخاطب کر کے فرمایا: ''ایک دوسرے کی اطاعت کریں اور آپ میں اختلاف بیدا نہ کریں اور بیسب حضرات عمرو بن العاص کی اقتداء میں نماز ادا کرتے تھے گ ، حالانکہ سب لوگ اس حقیقت سے آگاہ تھے کہ بیا کابرسیدنا عمرو بن عاص سے افضل میں۔ بیہ ایک مسلمہ بات ہے کہ کسی مصلحت کے پیش نظر افضل کی موجودگی میں مفضول کو امیر بنانا جائز ہے، جیسے نبی کریم طالیقیا نے سیدنا اسامہ کو ان کے والد کا انتقام لینے کے میں مفضول کو امیر بنانا جائز ہے، جیسے نبی کریم طالیقیا نے سیدنا اسامہ کو ان کے والد کا انتقام لینے کے لیے امیر لشکر مقرر کیا تھا۔ ق

فرمائی ہے، ارشاد ہوتا ہے: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللّٰهُ إِذُ اَخُرَجَهُ الَّذِيْنَ كَفرُوا ثَانِيَ اثْنَيْنِ إِذُ هُمَافِي الْعَارِ إِذُ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحُزَنُ إِنَّ اللّٰهَ مَعَنَا ﴾ (سورة التوبة: ٢٠) نبي كريم مَانَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عِلَيْمَ عَلَيْمَ عِلَيْمَ عَلَيْمَ عَلِيمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلِيمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَل عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمِ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمَ عَلَيْمُ عَلَيْمَ عَلَيْ

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة ذات السلاسل، (حدیث: ۲۳۵۸) ،صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ۲۳۸۶)

سیرة ابن هشام، ص (۲۵۱)

ق یہ بات سیدنا صدیق کے فضائل میں شارہوتی ہے کہ نبی کریم جہاں بھی ہوتے سیدنا صدیق کو شرف رفاقت حاصل ہوا کرتا تھا، اس لیے کہ زندگی میں سیدنا صدیق آپ کے پہلے وزیراور بعداز وفات خلیفہ اوّل تھے۔ ہجرت کرتے وفت سیدنا صدیق آپ کے ہمراہ تھے۔ جنگ بدر میں جوسائبان لگایا گیا تھا اس میں بھی سیدنا ابوبکر آپ کے رفیق تھے۔ 9ھ میں امیر الج مقرر ہوئے نبی کریم کی جگہ شرف امامت سے مشرف ہوئے ، اس سے واضح ہوتا ہے کہ آپ صحابہ میں عظیم رتبہ پر فائز تھے۔ علاوہ ازیں غزوہ فزارہ میں سرور کا ئنات سی الی المنتقی حدیث میں سرور کا ئنات سی الی المنتقی حدیث نمبر: ۲۸۳۳، بحوالہ مسلم ومنداحمہ وابوداؤد۔

شیعه مصنف کا قول ہے:

'' ابوبکر نے چور کا بایاں ہاتھ کاٹ ڈالا۔انھیں اتنا بھی معلوم نہ تھا کہ چوری کی سزامیں دایاں ہاتھ کا ٹاجا تا ہے''

ہم کہتے ہیں کہ اس سے زیادہ جھوٹی بات اور کیا ہوگی کہ سیدنا ابو بکر جیسے جلیل القدر صحابی کو یہ بات معلوم نہ ہو۔ اس بات کا بھی احتمال ہے کہ سیدنا ابو بکر اسے جائز تصور کرتے ہوں اس لیے کہ قرآن میں صراحناً دست راست کی تصریح نہیں ہے۔ البتہ سیدنا ابن مسعود رٹائی کی قراءت میں یہ تصریحاً مذکور ہے۔ اس کے الفاظ یہ ہیں: ﴿فَاقْطَعُوا اَیْمَانَهُ مَا ﴾

نبی کریم کا تعامل بھی یہی ہے، مگراس کی کیا دلیل کہ سیدنا ابوبکر نے چور کا بایاں ہاتھ قطع کیا تھا اور اس کی اسناد کہاں ہیں؟ ہمارے پاس علماء آثار کی تصانیف موجود ہیں مگریہ بات کسی میں بھی مذکور نہیں۔ اختلافی مسائل کے بارے میں جو کتب تحریر کی گئی ہیں ان میں بھی اس روایت کا کوئی نشان نہیں ماتا۔ حالانکہ سب علماء سیدنا ابوبکر کی عظمت وفضیلت کے قائل ہیں۔

رافضی قلم کارلکھتا ہے:

"ابوبکرنے فجاء سُلَمی **🗗** کوزندہ جلا دیا تھا، حالانکہ بیشرعاً ممنوع ہے۔"

اس شخص کا اصلی نام ایاس بن عبد الله بن عبدیا لیل تھا، یہ فتنہ ارتداد کے زمانہ میں سیدنا ابو بکر کی خدمت میں حاضر ہو کرع ض پرداز ہوا کہ میں مسلم ہوں اور مرتدین کے خلاف جہاد کرنا چاہتا ہوں مجھے سواری عنایت فرمایئے اور میری مدد کیجھے۔'' سیدنا ابو بکر نے اسے سواری اور اسلحہ جنگ عطا کیا، اس نے قبیلہ بن سلیم و عامر و ہوازن کے مسلمانوں کولوٹنا شروع کر دیا۔ سیدنا ابو بکر نے طریقہ بن حاجز کو اسے سزادینے کے سلیم و عامر و ہوازن کے مسلمانوں کولوٹنا شروع کر دیا۔ سیدنا ابو بکر نے طریقہ بن حاجز کو اسے سزادینے کے لیے بھیجا، چنا نچ طریقہ نے اس کے ہمراہیوں سمیت اسے ٹھکانے لگا کر مسلمانوں کو اس کے شرسے بچالیا۔

2 صحیح بہ خاری ، کتاب استتابة المرتدین ، باب حکم المرتد والمرتدة (حدیث: ۲۹۲۲)

# سيدنا ابوبكر برشيعه كابهتان كه آپ شرعی مسائل سے آگاہ نہ تھے:

شیعه مضمون نگاررقم طراز ہے:

"ابوبکراکٹر شرعی احکام سے نابلد تھے، کلالہ کی میراث کا مسئلہ بھی آپ کومعلوم نہ تھا۔ اسی لیے اس کے بارے میں فرمایا:" میں اپنی رائے کے مطابق فیصلہ کرتا ہوں۔ اگر درست ہوا تو اللہ کی طرف سے ہے اور اگر غلط ہوا تو شیطان کی طرف سے ہے۔" اس سے ابوبکر کی کوتا ہی کا ثبوت ملتا ہے۔"

ہم کہتے بی خطیم بہتان ہے عہد نبوت میں سیدنا ابو بکر کے سواکوئی شخص فتو کی نہ دیتا تھا اور نہ فیصلہ صادر کیا کرتا تھا۔ نبی کریم جملہ امور میں سیدنا ابو بکر وعمر سے مشورہ لیا کرتے تھے۔ پھریہ کیوں کرممکن ہے کہ سیدنا ابو بکر شرعی مسائل سے نابلد ہوں؟

منصور بن عبد الجبار السمعانی نے اس بات پر علاء کا اجماع نقل کیا ہے کہ سید نا ابو بکر اعلم الامت تھے۔ یہ ایک کھلی ہوئی بات ہے کہ آپ کے عہد خلافت میں جب بھی کسی بات میں کچھا ختلاف پیدا ہوا تو آپ نے کتاب وسنت کی روشنی میں اس کاحل تجویز کیا۔

چنانچہ آپ نے نبی کریم کی وفات اور مقام تدفین پر روشنی ڈال کر صحابہ کو ایمان پر ثابت قدم رکھا۔ ● اوراس پر آیت قر آئی سے استشہاد کیا۔ سید ناصدیق نے واضح کیا کہ مانعین زکو ق کے خلاف جنگ آ زما ہونا شرعاً ضروری ہے۔ ● آپ نے بدلائل ثابت کیا کہ خلافت خاندان قریش میں محدود رتنی چاہیے۔ ● اگر سید نا ابو بکر نماز اور حج کے مسائل سے کما حقہ باخبر نہ ہوتے تو آپ انھیں امیر الحج اور امام صلوق مقرر نہ فرماتے۔ حالانکہ حج کے مسائل عبادات میں سب سے مشکل ہیں، پھریہ کہ آپ نے حج اور نماز میں کسی صحابی کو بھی اپنا نائب مقرر نہیں کیا تھا۔ نبی کریم نے زکو ق کے بارے میں جو کتاب مرتب کرائی تھی سید نا ابو بکر سے حاصل کی تھی۔ ● زکو ق کے بارے میں جس کتاب مرتب کرائی تھی سید نا ابو بکر سے حاصل کی تھی۔ ● زکو ق کے بارے میں جس

<sup>•</sup> سنن ابن ماجة، كتاب الجنائز، باب ذكر وفاته و دفنه عِلَيْهُ، (حديث:١٦٢٨)

صحیح بخاری، کتاب الزکاة، (حدثیث: ۱۲۹۹،۰۰۱)، صحیح مسلم، کتاب الایمان،
 (حدیث: ۲۰)

**<sup>3</sup>** صحیح بخاری، کتاب الحدود، باب رجم الحبلی فی الزنا(حدیث: ٦٨٣٠)، مطولًا

<sup>4</sup> صحیح البخاری، کتاب الزکاة، باب زکاة الغنم(حدیث: ٤٥١،١٤٥٤)

قدراحادیث روایت کی گئی ہیں بیان سب میں صحیح تر ہے۔فقہاء نے بھی اسی پراعتاد کیا ہے۔خلاصہ کلام بیہ ہے کہ دوسرے لوگوں کے عین برخلاف کسی شرعی مسئلہ میں بھی سیدنا ابوبکر سے غلطی سرز دنہیں ہوئی تھی۔ •

شیعه کایی تول که 'سیدناابو بکر کلاله کی میراث سے آگاہ نہ تھے۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ یہی بات آپ کے عظیم عالم ہونے کی دلیل ہے۔ آپ نے کلالہ کے بارے میں جوموقف اختیار کیا تھا کہ کلالہ وہ ہے جس کی اولاد ہونہ والد' ● جہور علماء اس کے قائل ہیں۔ دادا کے بارے میں فیصلہ کرنے والے سیدنا عمر تھے۔ سیدنا ابو بکر دادا کو باپ کی مثل قرار دیتے ہیں، یہ متعدد صحابہ کا قول ہے۔ امام ابو صنیفہ اور بعض شافعیہ و حنابلہ بھی یہی نظریہ رکھتے ہیں، دلیل کے اعتبار سے یہی مسلک قولی ہے۔ امام شافعی اور احمد بن صنبل نے اس ضمن میں زید بن ثابت کے قول کو اختیار کیا ہے۔ سیدنا علی نے دادا کے بارے میں جونظریہ اختیار کیا ہے ائمہ میں سے کوئی بھی اس کا کو اختیار کیا ہے۔ سیدنا علی نے دادا کے بارے میں جونظریہ اختیار کیا ہے ائمہ میں سے کوئی بھی اس کا قائل نہیں۔ جب اس بات پر مسلمانوں کا اجماع قائم ہو چکا ہے کہ جداعلی چیا کی نسبت اولی ہے، تو جداد نی بھائیوں سے اولی ہوگا۔ جولوگ یہ نظریہ رکھتے ہیں کہ بھائی دادا کے شریک ہوتے ہیں ان کے جداد نی بھائیوں سے اولی ہوگا۔ جولوگ یہ نظریہ رکھتے ہیں کہ بھائی دادا کے شریک ہوتے ہیں ان کے اقوال میں شدید تاقض یا یا جا تا ہے۔

سيرناعلى رَكْنُفُهُ كَا قُول سَلُونِي قَبُلَ أَنُ تَفُقِدُونِي:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' ابوبکر کوعلی سے کیا نسبت جو کہا کرتے تھے کہ میرے مفقود (فوت ہوجانے ) سے پہلے

- افرض محال اگر مسائل میں سیدنا صدیق سے غلطی سرزد ہوتی تو اس سے آپ کی قدر و منزلت میں کوئی فرق نہ پڑتا، اس لیے کہ آپ غیر معصوم بشر سے۔ یہی حال سیدناعلی کا تھا آپ سے غلطیاں سرزد ہوئیں اور او و اور ان سے آپ کوکوئی نقصان نہ پہنچا، آپ نے یہ فتوی دیا کہ جس عورت کا خاوند فوت ہوجائے اور وہ حاملہ ہوتو اس کی عدت آبعد الاجلین ہے۔ (سنن کبری بیہ قبی (۷/ ۲۸۹)، المغنی (۱۸ / ۲۸۹)، حاملہ ہوتو اس کی عدت آبعد الاجلین ہے۔ (سنن کبری بیہ قبی زبر دست دلیل ہے کہ سیدناعلی بھی دیگر صحابہ کی طرح غیر معصوم ہے۔ طرح غیر معصوم ہے۔
- مصنف عبد الرزاق(۱۹۱۹-۱۹۱۹)، سنن الدارمی(۲/۵۳۵-۳۶۹)، سنن کبری
   بیهقی(۲/٤/٦) و فی اسناده انقطاع بین الشعبی و بین ابی بکر الصدیق رضی الله عنه)

جو دریافت کرنا ہو کرلو۔ مجھ سے آسان کے راستوں کے بارے میں پوچھیے کیوں کہ مجھے زمین کے راستوں سے ان کا زیادہ علم ہے۔''

ہم کہتے ہیں سیدناعلی کے اس ارشاد کی وجہ بیتی کہ کوفہ والے جاہل تھے اور آپ اضیں مسائل و احکام سکھانا چاہتے تھے، سیدنا ابو بکر کا معاملہ اس سے دگر گوں تھا، آپ اکا برصحابہ میں بود وباش رکھتے تھے اور آپ کی رعیت امت بھر میں زیادہ صاحب علم اور دین دار ترتھی ۔ سیدناعلی کے مخاطب عوام تا بعین میں سے تھے، بلکہ یوں کہیے کہ ان میں بہت سے بدترین تا بعین میں سے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ سیدناعلی ان کی مذمت بیان کرتے اور ان پر بدعا کیا کرتے تھے۔ مکہ و مدینہ اور شام و بھرہ کے تابعین کوفہ والوں سے بدر جہا بہتر تھے۔ خلفاء اربعہ سے منقول فناو کی جمعے کیے جا چکے ہیں۔ ان میں تابعین کوفہ والوں سے بدر جہا بہتر تھے۔ خلفاء اربعہ سے منقول فناو کی جمعے کیے جا چکے ہیں۔ ان میں سے سیدنا ابو بکر وغر کے فناؤ کی ترین صحت وصواب اور ان کے علم وفضل پر روشنی ڈالتے ہیں۔ سیدنا ابو بکر کے فناو کی میں سے خالف نص سیدنا علی کی قضایا کی نسبت تعداد میں کم ہیں۔ آج تک کوئی ایس نص معلوم نہیں ہوسکی جو سیدنا ابو بکر کے بیان کردہ مسائل کی وضاحت فرمایا کرتے مسائل کی وضاحت فرمایا کرتے مسائل کی وضاحت فرمایا کرتے تھے، حضرت ابو بکر کے عہد خلاف میں صحابہ کا اختلاف معروف نہیں ہے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' آبوالبُخْتر ی کا بیان ہے میں نے سیدناعلی کو کوفہ کے منبر پر بیٹے دیکھا۔ آپ نے نبی مَثَالِیٰ ہِمْ کی زرہ، تلواراور عمامہ زیب تن کررکھا تھا۔ انگلی میں نبی کریم کی انگوٹھی پہن رکھی تھی۔ اسی دوران آپ نے شکم مبارک سے کپڑااٹھا کرفر مایا مجھے گم پانے سے پہلے جو یو چھنا جا ہو یو چھلو۔ (الٰی اخِر مَا قَالَ)

میں کہتا ہوں بیصری کذب ہے،اس لیے کہ سیدناعلی اہل کتاب کے معاملات کا فیصلہ تورات و انجیل کی روشنی میں کرنے کے مجاز نہ تھے۔ بلکہ صرف قرآن کریم کے مطابق فیصلہ کرنا آپ کے لیے ناگزیر <sup>1</sup> تھا۔ جوشخص سیدناعلی کی جانب اس بات کومنسوب کرتا ہے کہ آپ یہود و نصاریٰ کے باہمی

قرآنی احکام کومنسوخ کرکے یہود کے شرائع واحکام کومعمول بہاٹھہرانا یہود کی دیرینہ خواہش ہے جو ماضی ہی میں ختم نہیں ہوئی، بلکہ ستقبل تک جاری وساری ہے۔ہم قبل ازیں شیعہ کی معتبر کتاب کافی کلینی ..... جو شیعہ کے یہاں بخاری کے مرتبہ سے کم نہیں ..... سے قال کر چکے ہیں کہ اس کے ایک باب کا عنوان

معاملات کا فیصلہ تورات وانجیل کے مطابق کیا کرتے تھے اور اس پر ان کی مدح بھی کرتا ہے یا تو وہ بہت بڑا جاہل ہے اور یازندیق ولمحد ہے کہ اس مدح کے پردے میں آپ پر جرح وقدح وارد کرنے کا خواہاں ہے۔ اس لیے یہ بات مدح وثواب کی موجب نہیں، بلکہ ذم وعقاب کا باعث ہے۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے:

'' محدث بیہ قی اپنی سند کے ساتھ نبی کریم مَثَلَّقَیْمِ سے روایت کرتے ہیں کہ جوشخص سیدنا آ دم عَلیْقِ کاعلم ، نوح عَلیْقِ کا تقوی ، ابر اہیم عَلیْقِ کاحلم ، موسی عَلیْقِ کا رعب و داب اور سیدنا عیسی عَلیْقِ کی طاعت وعبادت کو دیکھنا جا ہے وہ علی کو دیکھے لیے''

ہم کہتے ہیں کہ بیر حدیث منکر ہے، اگر شیعہ اپنے دعوی میں سیج ہیں تو اس کی سند ذکر کریں۔
دوسرا جواب بیر ہے کہ بیر حدیث محدثین کے نز دیک بلا شبہ کذب وموضوع ہے، یہی وجہ ہے کہ
فضائل علی کی احادیث کے حریص ہونے کے باوجو دنسائی جیسے محدثین نے بھی اسے ذکر نہیں کیا۔ امام
نسائی نے اپنی کتاب الخصائص میں فضائل علی سے متعلق روایات کو جمع کر دیا ہے۔ امام تر مذی نے بھی
متعدد احادیث آپ کے فضائل میں ذکر کی ہیں جن میں سے بعض ضعیف بلکہ موضوع بھی ہیں۔ مگر بیہ
حدیث کسی نے بھی ذکر نہیں گی۔

#### شيعه مصنف لكهتاب:

''ابوعمرزامد <sup>1</sup> کاقول ہے کہ ابوالعباس نے کہا ہمیں سیدنا شیث سے لے کر نبی مُنافِیْا م تک کوئی نبی ابیا معلوم نہیں جس نے بیالفاظ کے ہوں کہ'' جو بو چھنا چاہو بو چھاو۔'' البتہ سیدناعلی نے بیالفاظ ارشاد فرمائے ۔ اکا برصحابہ مثلاً ابوبکر وعمر آپ سے مسائل دریافت کرتے رہے۔ یہاں تک کہ سوالات کا سلسلہ رک گیا۔ پھر سیدناعلی نے کہا:'' اے کمیل بن زیاد! میری ذات میں علم کی فراوانی ہے،اے کاش! اس علم کا کوئی حامل ہوتا۔''

ہے''جب ائمہ کا بول بالا ہوگا تو وہ داؤر اور آل داؤد کے مطابق فیصلے کیا کریں گے،گواہ کی حاجت نہ ہوگ۔'' ہم بارگارہ ایز دی میں دست بدعا ہیں کہ وہ نبی کریم کی آخری رسالت کا بیہ حشر نہ ہونے دے اور اس سے اسے محفوظ ومصئون رکھے۔

<sup>•</sup> ابوعمر زامدالہتوفی (۲۶۱\_۳۴۵) کا اصلی نام محمد بن عبدالواحد بن ابو ہاشم المطرز المعروف غلام ثعلب ہے۔ ابوالعباس کا نام احمد بن کیجی ثعلب الهتوفی (۴۰۰\_۲۹۱) ہے۔ بیا ابوعمر زامد کا استاد ہے۔

اس کا جواب ہے ہے کہ اگر اس روایت کی نقل تعلب سے درست بھی ہوتو ہے ہے سند ہونے کی وجہ سے قابل احتجاج نہیں۔ تعلب ائمہ حدیث میں سے نہیں ہے جس کی صحیح وسقیم روایات کا محدثین کو علم ہو۔ بڑے بڑے نقہاء ہے اصل احادیث ذکر کرتے ہیں۔ تعلب کی حیثیت ہی کیا ہے۔ مزید ہے کہ تعلب نے بیر وایت ایسے لوگوں سے سن ہے جوا پنے اسا تذہ کا نام ہی بیان نہیں کرتے۔ سیدناعلی کا بیہ ارشا دسیدنا ابو بکر وعمر وعثمان ڈکا گئے کے زمانے کا نہیں بلکہ آپ نے بیدالفاظ کوفہ میں فرمائے۔ آپ کوفہ کے لوگوں کو کہا کرتے تھے کہ آپ سے دینی مسائل یو چھیں۔

جس طرح آپ نے کمیل کو مخاطب کر کے کہا۔ جہاں تک سیدنا ابوبکر کا تعلق ہے آپ سیدناعلی سے کچھ بھی دریافت نہیں کیا کرتے تھے، سیدناعمی سے کچھ بھی دریافت نہیں کیا کرتے تھے، سیدناعمی سے اسی طرح مثورہ کیا کرتے تھے جس طرح باقی لوگوں ہے۔

# شیعه کا اعتراض که سیرنا ابوبکر نے سیرنا خالد بن ولید سے قصاص نہ لیا:

شيعه مصنف لكهتاب:

"ابوبکر نے شرعی حدودکوترک کردیا تھا۔ چنانچہ جب خالد بن ولید نے مالک بن نویرہ کو قتل کر دیا تو اس سے قصاص نہیں لیا تھا۔ جب عمر نے خالد کوقتل کرنے کا مشورہ دیا تو ابو بکرنے قبول نہ کیا۔"

ہم جواباً کہتے ہیں کہ اگر کسی بے گناہ کے آل کا قاتل سے قصاص نہ لینا جرم ہے تو سیدناعلی کے خلاف حامیان عثمان کی سب سے بڑی دلیل یہی ہوگی کہ وہ آپ کا قصاص لینے سے قاصر رہے۔اس میں شبہیں کہ سیدنا عثمان ما لک بن نوبرہ جیسے لوگوں سے بدر جہاافضل تھے۔ آپ بحالت مظلومی شہید ہوئے اور سیدنا علی نے قاتلوں سے قصاص نہ لیا۔ اسی وجہ سے شامی لوگ سیدنا علی کی بیعت میں شریک نہ ہوئے۔

اگرسیدناعلی ترک قصاص میں معذور تھے تو شیعہ کو چاہئے کہ اہل سنت کی طرح ابوبکر وعلی دونوں کومعذور قرار دیں۔سیدناعمر نے جو قاتل کے قتل کا مشورہ دیا تھا بیان کے اجتهاد پرببنی تھا۔شیعہ سیدناعثمان پر جو اعتراض کرتے ہیں کہ جب عبیداللہ بن عمر نے ہرمزان کوقتل کردیا تو انھوں نے عبیداللہ سے قصاص نہ لیا اس کا بھی یہی جواب ہے کہ آپ سیدناعلی کی طرح معذور تھے۔ (ہرمزان کے قتل کے لیے دیکھیے''العواصم من القواصم ،ص: ۲۰۱۰،۱۰۱)

شيعه مصنف لكهتاب:

''ابوبکر نے سیدہ فاطمہ کوفدک کی جا گیر نہ دے کرار شادر سول کی خلاف ورزی کی۔' ہم کہتے ہیں کہ جاہل شیعہ کے سواسب اہل اسلام ابوبکر کی تائید کرتے ہیں اور کہتے ہیں کہ آپ ایسا کرنے میں حق بجانب تھے، اس لیے کہ صحابہ کی ایک جماعت نے نبی کریم مُثَاثِیَّا ہے یہ حدیث روایت کی کہ:'' لَا نُور شے''

# سیدنا ابوبکر وعمر کے آخری الفاظ پر شیعه کا اعتراض:

رافضی قلم کار کا قول ہے:

''حلیۃ الاولیاء میں عمر سے مروی ہے کہ ابو بکر نے وفات کے وقت بیدالفاظ کہے: اے کاش! میں ایک مینڈھا ہوتا اور میری قوم کے لوگ مجھے ذرج کردیتے۔'' بیتو اسی طرح ہوا جیسے کا فریروز قیامت کے گا: ﴿ یَالَیْتَنِیُ کُنْتُ تُرَابًا ﴾

ابن عباس ذکر کرتے ہیں کہ عمر فاروق نے عندالموت کہا:''اگر میرے پاس اتنا سونا ہوتا جس سے ساری کا ئنات بھر جاتی تو عذاب الٰہی سے بچنے کے لیے اسے فدید کے طور پر دے دیتا۔'' یہ بعینہ ایسے ہے جس طرح قرآن یاک میں فرمایا:

﴿ وَ لَوْ آَنَّ لِلَّذِيْنَ ظَلَمُوا مَا فِي الْأَرْضِ جَمِيعًا وَّ مِثْلَهُ مَعَهُ لَا فُتَدَوُا بِهِ ﴾ لَا فُتَدَوُا بِهِ ﴾

ایک طرف عندالموت ابوبکر وعمر کے قول کو پیش نظر رکھیے، دوسری طرف سیدناعلی کا قول ملاحظہ موکہ آپ اپنے آخری وقت میں فرماتے تھے کہ'' میں محمد اور آپ کی جماعت سے کب ملول گا؟ شہید موتے وقت فرمایا:'' فُزُ ٹُ وَ رَبِّ الْکَعُبَةِ '''رب کعبہ کی قسم! میں نے اپنی مرادیا لی۔''

اس کا جواب میہ ہے کہ مندرجَہ بالاقول قائل کی جہالت کا آئینہ دار ہے۔ ایسے اقوال تو ان لوگوں سے بھی منقول ہیں جوسیدناعلی کے مرتبہ سے فروتر تھے۔ بلکہ بعض خوارج نے بھی ایسے الفاظ کے۔ جب سیدنا بلال ڈلٹٹؤ کا آخری وقت تھا اور آپ کی بیوی نے ''وَاحَزَ اَلٰہُ'' (ہائے عُم ) کہا تو آپ نے فرمایا: خوشی کی بات ہے کہ میں کل نبی کریم اور آپ کی جماعت سے ل جاؤں گا۔''

بخاری میں سیدنا مسور بن مخرمہ طالتۂ سے روایت ہے کہ سیدنا عمر کو جب نیزہ لگا تو درد سے کراہنے لگے۔سیدنا ابن عباس ان کوتسلی دے رہے تھے۔ ابن عباس نے کہا:'' امیر المونیین! کوئی فکر

کی بات نہیں، آپ رسول اللہ عُلَیْمَ کی صحبت میں رہے اور آپ نے بہترین رفیق ہونے کا ثبوت بہم پہنچایا۔ جب نبی کریم کا آخری وفت آیا تو وہ آپ سے راضی تھے۔ پھر آپ سیدنا ابو بکر کی صحبت میں رہے اور آ خر وفت تک وہ بھی آپ سے خوش رہے۔ پھر آپ مسلمانوں کی صحبت میں رہے اور اگر آپ ان سے تشریف لے جائیں گے تو سب امت آپ سے راضی ہوگی۔ سیدنا عمر نے فر مایا۔ آپ نے سرور کا ئنات اور سیدنا ابو بکر کی صحبت کا جو ذکر کیا ہے تو یہ اللہ تعالیٰ کا مجھ پر عظیم احسان ہے۔ میر ک یہ بے قراری تم اور تبہارے اصحاب کی وجہ سے ہے۔ اللہ کی قسم! اگر میرے پاس روئے زمین کی دولت ہوتی تو میں عذاب الہی کو دیکھنے سے قبل اسے فدیہ کے طور پر دے ڈالنا۔ 🍎 دولت ہوتی تو میں عذاب الہی کو دیکھنے سے قبل اسے فدیہ کے طور پر دے ڈالنا۔ 🖜

مذکورہ صدر حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ، نبی کریم مُنَافِیْمُ اور جمیع امت سیدنا عمر رہافیہ سے رہافی سے باقی رہاعذاب الہی سے سیدنا عمر کا خوف توبیان کے کمال علم کی دلیل ہے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:
﴿ إِنَّ مَا يَخْشَ اللّٰهَ مِنْ عِبَا دِعِ الْعُلَمَاءُ ﴾ (فاطر: ٢٨/٣٥)

'' بندگان الہی میں سے اصحاب علم ہی اللہ تعالیٰ سے ڈرتے ہیں۔''

حدیث میں آیا ہے جب نبی کریم نماز پڑھتے تو رونے کی وجہ سے آپ کے سینہ میں ہنڈیا کی طرح جوش پایا جا تا تھا۔ **2** 

صحیح مسلم میں مروی ہے کہ جب سیدنا عثمان بن مظعون رٹائیڈ قتل کیے گئے تو آپ نے فرمایا:
'' اللّٰد کا رسول ہونے کے باوجود مجھے معلوم نہیں کہ میرے ساتھ کیا سلوک کیا جائے گا
اور تمہارے ساتھ کیا۔'' ®
آپ نے بیجی فرمایا:

'' جو باتیں مجھے معلوم ہیں اگرتم جانتے ہوتے تو کم ہنتے اور زیادہ روتے۔'' 🍑

صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه سلم، باب مناقب عمر بن
 الخطاب، رضی الله عنه (حدیث:۳۹۹۲)

<sup>2</sup> سنن ابى داؤد ـ كتاب الصلاة، باب البكاء في الصلاة (حديث: ٤٠٤)، سنن نسائى (١٢١٥)

**<sup>3</sup>** صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب الدخول علی المیت بعد الموت، (حدیث: ۲۲۲۳ ۱۸،۱۲۲۳)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم " لو تعلمون ما اعلم ...... (حدیث: ٦٤٨٥، ٦٤٨٦) ،صحیح مسلم، کتاب الفضائل ، باب توقیره صلی الله علیه وسلم (حدیث: ٣٥٩)



سيرنا ابوذر طالتُهُ فرمايا كرتے تھے:

''اے کاش! میں ایک درخت ہوتا جسے کاٹ دیا جاتا''<sup>1</sup>

جہاں تک کافر کا تعلق ہے وہ بروز قیامت کے گا: ﴿ یَا لَیْتَنِی کُنْتُ تُرَابًا ﴾ بخلاف ازیں مومن دنیا میں اللہ سے ڈرنا کافر کے بروز آخرت اللہ سے خائف ہونے کے برابر نہیں۔ نور وظلمت اور نور وسایہ کیوں کر مساوی ہو سکتے ہیں؟ جو شخص امارت و خلافت سے بہرہ ور ہو کر عدل وانصاف کی راہ پرگامزن ہے۔ اور اس کے باوصف اللہ سے ڈرتا ہو کہ مبادا وہ کسی پرظلم کر چکا ہو، وہ اس شخص کی نسبت افضل ہے۔ جس کی رعیت اسے ظالم تصور کرتی ہواور اس کے باوجود وہ اپنے اعمال پرناز کرتا ہو۔ سیدنا عمر عدل میں ضرب المثل تھے۔ سیدنا عمر رخالا تھی میں سیدنا علی وٹالٹی کی مدح و ثنا:

امام ذہبی امام جعفر صادق کے والد سے نقل کرتے ہیں۔ کہ انھوں نے سیدنا جابر سے سنا کہ جب سیدنا عمر ڈلٹنی کی نعش پر پردہ ڈالا گیا تھا۔ تو سیدنا علی تشریف لائے اور کہا: ''اللہ کی تجھ پراپی رحمت نازل کرے۔' کے سیح ترین روایت ہے۔ سیدنا عباس کے بیٹے عبداللہ ڈلٹی فرماتے ہیں کہ صحابہ کی ایک جماعت نے سیدنا عمر فاروق کی نعش کا احاطہ کر لیا اور آپ کے لیے دعائے خیر کرنے لگے۔ اتنے میں ایک شخص نے اچا نک آ کر میرا کندھا تھام لیا۔ میں نے مڑکر دیکھا تو وہ سیدنا علی تھے۔ انھوں نے سیدنا عمر کے لیے رحم کی دعا فرمائی اور کہا: ''اے عمر تو نے اپنے پیچھے کوئی آ دمی نہیں جھوڑا جس کے اعمال کو لے کر اللہ تعالی سے ملاقات کرنا مجھے تھے سے عزیز تر ہو۔' 🔞 بیروایت بھی بہت صبح ہے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

"ابن عباس سے مروی ہے کہ نبی کریم مَاليَّيْاً نے مرض الموت میں فر مایا: " قلم دوات لاؤ

<sup>•</sup> مسند احمد (۱۷۳/۵)

عبقات ابن سعد (۳/۳۹-۳۲۹)

<sup>3</sup> صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم باب مناقب عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حديث:٣٦٨٥-٣٦٨٥) صحيح مسلم ، كتاب فضائل الصحابة باب من فضائل عمر رضى الله عنه (حديث:٣٨٩)

کہ میں شخصیں کچھ کھودوں، جس کی موجودگی میں تم میرے بعد گمراہ نہ ہوگے۔ عمر نے کہا

آپ کے حواس بجانہیں ہمارے لیے اللہ کی کتاب کافی ہے۔ جب شوروغل بیا ہوا تو نبی

کریم مُناٹیڈ نے فرمایا یہاں سے چلے جاؤنی کے پاس شوروغل زیب نہیں دیتا۔ ابن
عباس نے کہا مصیبت تو یہ ہے کہ نبی کریم کو کھوانے کا موقع نہل سکا۔
جب نبی کریم کا انتقال ہوا تو عمر نے کہا آپ فوت نہیں ہوئے اور نہ ہوں گے جب
ابوبکر نے اس سے منع کیا اور یہ آیت پڑھی: ﴿إِنَّکَ مَیِّتُ وَ اِنَّهُمُ مَّیِّتُونَ ﴾ تو سیدنا
عمر نے یہ آیت من کر کہا گویا میں نے قبل ازیں بی آیت نہیں سی تھی۔'
ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں کہ سیدنا عمر کاعلم وضل صحابہ میں مسلم تھا اور سیدنا ابوبکر کے سوا
دوسرا کوئی صحابی اس ضمن میں آپ کا ہم سرنہ تھا۔

سرور كائنات مَنَايَّيْةً نِي فرمايا:

نبی مَتَّالِیْمِ نِے فر مایا:

'' بنی اسرائیل میں کچھ لوگ ایسے بھی تھے جن کو اللہ تعالی شرف مکالمہ سے مشرف فرماتے تھے۔میری امت میں اگر کوئی ایسا شخص ہوا تو وہ عمر ہے۔ علی سرور کا کنات مُلَا لَیْمِ کا ارشاد ہے:

حالت خواب میں مجھے دودھ کا ایک پیالہ پیش کیا گیا میں نے خوب سیر ہوکر پیا یہاں تک کہ سیری کا اثر میرے ناخنوں میں ظاہر ہونے لگا جو دودھ نے گیا وہ میں نے عمر کو دے دیا۔ صحابہ نے دریافت کیا۔ پھر آپ نے اس خواب کی کیا تعبیر فرمانی ؟ فرمایا: '' دودھ سے علم مرادہے۔'' <sup>3</sup>

 <sup>●</sup> صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضی الله عنه
 (حدیث:۲۳۹۸)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب مناقب عمر بن الخطاب رضی الله عنه (حدیث: ٣٦٨٩)

عصحیح بخاری ،حواله سابق(حدیث:۳۱۸۱)،صحیح مسلم ـ حواله سابق،
 (حدیث:۳۱۹۱)

سیدنا ابوسعید خدری سے مروی ہے کہ نبی کریم سُلُولِیَّا نے فرمایا: '' میں نے خواب میں دیکھا کہ لوگوں کو میرے روبروپیش کیا جارہا ہے۔ بیلوگ قبیص پہنے آئے تھے۔ بعض لوگوں کی قبیص چھاتی تک آئی تھی اور بعض کی کم وبیش۔ اسی دوران سیدنا عمر دامن کشال گزرے صحابہ نے پوچھا پھر آپ نے اس سے کیا مرادلیا؟ فرمایا: ''دین'۔ •

بخاری ومسلم میں ہے کہ سیدنا عمر نے فر مایا میرے تین اقوال منشائے ایز دی کے موافق نکلے:

ا۔ مقام ابراہیم کے بارے میں۔

۲۔ بردہ سے متعلق۔

س۔ بدر <sup>2</sup> کے قید یوں کے بارے میں۔<sup>3</sup>

واقعهُ قرطاس:

### 

- صحیح بخاری حواله سابق(حدیث: ۳۶۹۱)، صحیح مسلم، حواله سابق (حدیث: ۲۳۹۰)
- سیدناعمر و النی نے بارگاہ رسالت میں عرض کیا: کیا بی اچھا ہوتا کہ آپ مقام ابراہیم کوجائے نماز بناتے۔

  تب یہ آیت اتری: ﴿ وَ اتّحِدُو اُ مِنُ مَّقَامِ اِبُراهِیُم مُصَلِّی ﴾ (سورة بقرة: ۱۲۵) سیدناعمر نے یہ بھی عرض کیا کہ اے اللہ کے رسول! آپ کے یہاں نیک وبد ہرشم کے لوگ آتے ہیں کیا بی اچھا ہو کہ آپ ازواج مطہرات کو پردہ کا حکم دیں، تب آیت جاب نازل ہوئی۔ (صحیح بخاری ، حوالہ سابق، ازواج مطہرات کو پردہ کا حکم دیں، تب آیت جاب نازل ہوئی۔ (صحیح بخاری ، حوالہ سابق، میں سیدنا ابوبکر وعمر والحقی اللہ بن رواحہ والحقی کے مشورہ کا ذکر کیا گیا ہے۔ آپ نے سیدنا عمر کے مشورہ پرعمل فرمایا تھا۔ (مسند احمد (۱۲۸۳) مستدرك حاکم (۱۲۸۳ -۲۲) تھوڑے اختلاف کے ساتھ یہ صحیح مسلم ، کتاب الجہاد، باب الامداد بالملائکة فی غزوۃ بدر (حدیث: کے ساتھ یہ صحیح مسلم ، کتاب الجہاد، باب الامداد بالملائکة فی غزوۃ بدر (حدیث:
- 3 ان الفاظ کے ساتھ یہ روایت صرف صحیح مسلم حدیث: ۹۹۹) میں ہے۔ صحیح بخاری، کتاب الصلاة، باب ما جاء فی القبلة (حدیث: ۲۰۶)، میں اساری بدر کی جگہ دوسری بات کا ذکر ہے۔
- صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب مرض النبی صلی الله علیه وسلم و وفاته (حدیث:٤٤٣٢)، صحیح مسلم، کتاب الوصیة، باب ترك الوصیة ، لمن لیس له شی (حدیث:١٦٣٧)، من حدیث عبدا الله بن عباس رضی الله عنهما

کہ آپ نے بیماری کی حالت میں فرمایا: پنے باپ اور بھائی کو بلاؤ کہ میں کچھ کھے دوں۔ مجھے ڈر ہے کہ میرے بعد بعض لوگ ہے کہ میں کہ میں امامت وخلافت کے لیے زیادہ موزوں ہوں۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ اور اہل ایمان ابو بکر کے سواکسی کوخلیفہ تسلیم نہیں کرتے۔ 🇨

صحیح بخاری میں بیالفاظ ہیں کہ سیدہ عائشہ نے کہا'' ہائے سر!'' نبی کریم نے بیس کر فر مایا،اگر بیدواقعہ میری زندگی میں پیش آیا تو میں آپ کے حق میں دعائے مغفرت کروں گا۔سیدہ عائشہ نے کہا۔ مقام افسوس ہے اللّٰہ کی فتم! آپ جا ہے ہیں کہ میں مرجاؤں۔اگر میں مرگئ تو آپ اسی روز اور شادی کرلیں گے۔'' نبی کریم نے فر مایا:

'' میرے سرمیں تکلیف ہے، میں ابوبکر اور ان کے بیٹے کو بلا کر ایک عہد نامہ تحریر کرنا عیارت کے بیٹے کو بلا کر ایک عہد نامہ تحریر کرنا عیارت کے ہتا تھا۔ مبادا کوئی خلافت کا حریص اٹھ کھڑا ہو۔ حالانکہ اللہ تعالی اور اہل ایمان ایسا نہیں جا ہتے۔''

می کوخلیفہ میں ابن ابی ملیکہ سے مروی ہے کہ سیدہ عائشہ رہا ہیا سے دریافت کیا گیا کہ اگر آپ
کسی کوخلیفہ مقرر کرنا چاہتے تو کے مقرر کرتے ؟ آپ نے جواباً فرمایا: ابو بکر کو، پھر پوچھا گیا، ان کے
بعد کس کو؟ "سیدہ عائشہ نے کہا:" سیدنا عمر کو" پھر پوچھا گیا ان کے بعد کس کو؟ کہا" ابوعبیدہ کو" فی
سیدنا عمر کو اس بات کا پیتہ نہ چل سکا کہ آپ بہتم شدت مرض کی وجہ سے دے رہے ہیں یا
حسب معمول (بقائمی ہوش وحواس) صحح حالت میں یہ بات فرمار ہے ہیں۔ انبیاء بیار پڑسکتے ہیں اس
لیے کہ مرض اور نبوت ورسالت کے مابین کوئی منافات نہیں۔ اسی لیے سیدنا عمر نے فرمایا تھا کہ آپ
کیا فرمار ہے ہیں؟ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ سیدنا عمر شک میں مبتلا تھے اور جزم و و ثو ق سے یہ بات
نہیں فرمار ہے جیں۔ اس عرشک میں مبتلا ہو سکتے ہیں کیوں کہ نبی کے سواکوئی شخص معصوم نہیں۔
نہیں فرمار ہے تھے۔ سیدنا عمر شک میں مبتلا ہو سکتے ہیں کیوں کہ نبی کے سواکوئی شخص معصوم نہیں۔

 <sup>●</sup> صحیح مسلم۔ کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله
 عنه(حدیث:۲۳۸۷)

صحیح بخاری ، کتاب المرضی، باب ما رخص للمریض ان یقول انی وجع،
 (حدیث:٥٦٦٦٥)

❸ صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه، (حدیث: ۲۳۸٥)

بنابریں وہ اس بات کو جائز سمجھتے تھے کہ آپ شدت بخار کی وجہ سے یہ گفتگو فرمارہے ہوں۔ سیدنا عمر کا یہ قول بھی شک پر بمنی ہے کہ نبی کریم فوت نہیں ہوئے۔ یہاں تک کہ دلیل و بر ہان سے آپ کی وفات فابت ہوگئی۔ نبی کریم مُنالِقَائِم وہ عہد نامہ لکھنے کا ارادہ رکھتے تھے۔ جب آپ نے دیکھا کہ اب لوگ شک میں مبتلا ہوگئے ہیں تو آپ نے سوچا کہ اب یہ عہد نامہ لکھنے سے بھی شک کا از الہ نہ ہوگا۔ لہذا اب اس کے لکھنے کا کچھ فائدہ نہیں۔ آپ یہ بھی جانتے تھے کہ اللہ تعالی حسب ارادہ ان کو کسی شخصیت پر جمع کردیں گے جس کا اظہار آپ نے ان الفاظ میں کیا: ''وَ یَا بَی اللّٰهُ وَ الْمُو مِنُونَ وَ اللّٰ اَبَا بَکُورِ '' وَ مدین قرطاس کی مزید توضیح:

سیرنا ابن عباس کے قول کا مطلب یہ ہے کہ عہد نامہ کا نہ لکھنا ان لوگوں کے لیے باعث مصیبت ہے جن کے بزدیک سیرنا ابو بکر کی خلافت مشتبہ ہے اگر آپ عہد نامہ ککھوا دیتے تو شک کا ازالہ ہوجا تا۔ جن کے نزدیک آپ کی خلافت برق ہے ان کے نزدیک عدم کتابت سے کوئی نقصان نہیں پہنچا۔ ولٹدالحمد۔

بخلاف ازیں جن لوگوں کا عقیدہ یہ ہے کہ آپ سیدنا علی کی خلافت کا عہد لکھنے والے تھے وہ علاء اہل سنت وشیعہ ہر دو کے نزدیک بالا تفاق گمراہ ہیں۔اس کی وجہ یہ ہے کہ اہل سنت کے نزدیک بالا تفاق سیدنا ابو بکر افضل الامت تھے،لہذا آپ کی موجودگی میں دوسرا کوئی شخص خلیفہ قرار نہیں دیا جا سکتا۔ شیعہ جوسیدنا علی کوخلافت کاحق دار خیال کرتے ہیں، وہ کہتے ہیں کہ نبی کریم قبل ازیں ایک نص مجلی کے ذریعہ سیدنا علی کوخلیفہ مقرر کر چکے تھے،لہذا عہدنامہ لکھنے کی مطلقا ضرورت نہ تھی۔

یہ بھی کہا جا سکتا ہے کہ جب (بقول شیعہ )امت نبی کریم کی مشہور ومعروف (سیدناعلی کی خلافت سے جھیا خلافت سے متعلق )نص کو چھیانے کی مرتکب ہو چکی تھی تو وہ اس عہد نامہ کو بھی بڑی آ سانی سے چھیا سکتے تھے جس میں حاضرین کی تعداد بے حد قلیل تھی۔

نیزید کہ لوگوں کے شک کی بنا پر آپ عہد نامہ کو تاوفات کیوں کر ملتوی کر سکتے تھے؟ عہد نامہ میں جو کچھ آپ لکھنا چاہتے تھے اگر وہ کوئی واجب الاظہار بات ہوتی تو نبی کریم بہر کیف اسے لکھوا کر رہتے اور کسی کے قول کو بھی لائق التفات قرار نہ دیتے جب آپ نے کتابت ترک کر دی تو اس سے

 <sup>●</sup> صحیح مسلم - کتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۲۳۸۷)

معلوم ہوا کہ وہ دین کی کوئی ضروری بات نہ تھی۔

ہم یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ سیدناعلی جب نبی کریم کے فتو کی کے خلاف فیصلہ صادر کر سکتے ہیں تو کیا سیدناعمر سے غلطی کا صدور نہیں ہوسکتا ؟ سیدناعلی کا فعل سیدناعمر کے فعل سے شنیع تر ہے،اس لیے کہ عمر شک میں مبتلا ہوئے تھے اور علی نے پورے جزم ویقین کے ساتھ نبی کریم کے خلاف حکم صادر کیا تھا۔ یہ دونوں فعل ایسی خطا سے تعلق رکھتے ہیں جو قابل عفو و درگز رہے۔ مسئلہ کی تو شیخ یہ ہے کہ ایک حالمہ عورت کے بارے میں جس کا خاوند فوت ہو چکا تھا سیدناعلی نے فتوی دیا تھا کہ اس کی عدت آبعد اللہ کئیں ہے۔ والانکہ اس میں میں سُریعہ کی روایت بالکل شیخ ہے گھروہ حدیث سیدناعلی ڈھاٹیؤ کی ۔

اللہ کئیں ہے۔ والانکہ اس میں میں سُریعہ کی روایت بالکل شیخ ہے گھروہ حدیث سیدناعلی ڈھاٹیؤ کی ۔

نہ بہنچ سکی۔

جس عورت کے ساتھ مہر مقرر کیے بغیر نکاح کیا جائے اس کے بارے میں سیدناعلی نے فیصلہ کیا تھا کہ خاوند کی موت کی صورت میں عورت کا مہر ساقط ہو جاتا ہے <sup>3</sup> حالانکہ بردَع نامی عورت کے بارے میں نبی مَنْ اللّٰهِ بِردَع نامی عورت کے بارے میں نبی مَنْ اللّٰهِ بِردَع نامی عورت کے بارے میں نبی مَنْ اللّٰهِ بِردَع نامی عام طور سے بارے میں نبی مَنْ اللّٰهِ نِنْ اللّٰهِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ الل

سیدناعلی نے ابوجہل کی بیٹی کواپنے نکاح میں لانے کا ارادہ کیا تھا۔ جب نبی کریم نے اس پر ناراضگی کا اظہار کیا تو بیارادہ ترک کردیا۔ <sup>6</sup> اس قتم کے اور بھی واقعات ہیں۔ایسے واقعات جب مبنی

<sup>■</sup> سنن كبرى بيهقى (٧/٠٧٤)، كتاب الام للشافعى(١٧٣/٧)، المغنى لابن قدامة (١١/٩/١)

 <sup>☑</sup> مصنف عبد الرزاق،(۱۱۷۳۷)،۱۷۳۸)، سنن کبری بیهقی (۲٤۷/۷)، سنن سعید بن منصور (۹۲۰)

سنن ابی داؤد ، کتاب النکاح، باب فیمن تزوج و لم یسم لها صداقا" (حدیث: (۲۱۱۶،
 ۲۱۱۶)، سنن ترمذی، (۱۱٤٥)، سنن نسائی (۲۳۳۵)، سنن ابن ماجه (۱۸۹۱)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب ذکر اصهار النبی صلی الله علیه و سلم (حدیث: ۳۷۲۹)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل فاطمة رضی الله عنها، (حدیث: ۲٤٤۹)

براجتهاد ہوں تو اس سے سیدناعلی یا دیگر اہل علم کی شان میں کچھ قدح وار ذہیں ہوتی۔ سیدناعلی کا قول ہے کہ جب خاوندا پنی ہیوی کو طلاق کا اختیار دے اور بیوی کہے کہ میں طلاق کی بجائے خاوند کے گھر میں آ بادر ہنا جا ہتی ہوں تو اس کے باوجود عورت مطلقہ ہو جائے گی۔ حالانکہ نبی کریم نے اپنی از واج مطہرات کو اختیار دیا تھا اور ان پر طلاق واقعہ نہ ہوئی۔ ●

خلاصہ کلام یہ ہے کہ جن امور سے سیدناعلی کا رجوع کرنا ضروری تھا وہ ان امور کی نسبت تعداد میں بہت زیادہ ہیں جن سے رجوع کرنا سیدناعمر کے لیے ناگز برتھا۔ اس کے باوصف سیدناعمر نے اکثر امور سے رجوع کرلیا تھا اور سیدناعلی کا رجوع صرف بعض امور سے ثابت ہے۔

جن امور سے سیدناعلی نے رجوع کیا ان میں ابوجہل کی بیٹی کے ساتھ نکاح کرنا بھی شامل ہے، جہاں تک دیگر مسائل کا تعلق ہے، مثلاً بیمسکلہ کہ حاملہ عورت جس کا خاوند فوت ہو جائے اس کی عدت اَبُعکہ الا جُلیُن ہے، نیز بیمسکلہ جس عورت کا مہر مقرر نہ ہوا ور اس کا خاوند فوت ہو جائے تو اسے مہر نہیں دیا جائے گا۔ علاوہ ازیں بیہ کہ جس عورت کو طلاق کا اختیار دیا جائے اور وہ خاوند کے گھر میں رہنا چاہے، تو اسے طلاق ہو جائے گی، سیدناعلی تا دم واپسیں ان مسائل پر قائم رہے اور ان سے رجوع نہ کیا۔ جن مسائل سے سیدناعلی کا رجوع کرنا ثابت نہیں وہ کثیر التعداد ہیں، امام شافعی نے اس قشم کے مسائل اپنی کتاب '' رفع الیدین فی کے مسائل اپنی کتاب '' رفع الیدین فی الصلو ق'' میں ذکر کے ہیں۔

اس قسم کے اکثر مسائل ان کتب میں مذکور ہیں جن میں باسندیا بے سنداقوال صحابہ بیان کیے گئے ہیں۔ مثلاً مصنف عبدالرزاق، سنن سعید بن منصور، مصنف وکیع ، مصنف ابو بکر بن ابی شیبہ، سنن الاثرم ، مسائل حرب ، عبداللہ بن احمد ، صالح ، کتاب ابن المنذ ر، ابن جریر الطبر کی ، ابن نصر اور ابن حزم و دیگر مصنفین فی الله اللہ بن احمد ، صالح ، کتاب ابن المنذ ر، ابن جریر الطبر کی ، ابن نصر اور ابن حزم و دیگر مصنفین فی الله الله بن المنظر کتاب الله بن المنظر میں الله بن المنظر کی ، ابن نصر اور ابن حزم و دیگر مصنفین فی الله بن ا

شيعه مصنف لكصتاب\_

'' جب سیدہ فاطمہ نے فدک کے بارے میں ابوبکر سے بات چیت کی تو ابوبکر نے اس ضمن میں ایک کا غذلکھ کر سیدہ فاطمہ کو دے دیا۔ جب وہ ابوبکر کے ہاں سے لوٹیں تو راستہ میں عمر (والنَّمَٰوُّ)

صحیح بخاری، کتاب الطلاق، باب من خیر ازواجه (حدیث: ۲۲۲٥)، صحیح مسلم،
 کتاب الطلاق، باب بیان ان تخییره لامرته لا یکون طلاقاً، (حدیث: ۱٤۷۷)

ملے اور وہ کاغذ سیدہ فاطمہ (وٹاٹٹٹا) سے لے کرجلا ڈالا۔سیدہ فاطمہ نے عمر کے حق میں بددعا کی جس کا نتیجہ بہ ہوا کہ ابولؤلؤ نے عمر کوتل کر دیا۔'

ہم کہتے ہیں اللہ کی قسم! بہروافض کا بدترین خود ساختہ جھوٹ ہے، کیا شیعہ سیدنا عمر پر بہ عیب لگاتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے سیدہ فاطمہ کی وفات کے تیرہ سال بعد سیدنا عمر کوابولؤ کو کے ہاتھوں شہادت سے مشرف کیا ● بہ سعادت سیدناعلی کے حصہ میں بھی آئی تھی۔

شیعه کا اعتراض که فاروق اعظم شرعی حدود میں مہل انگاری سے کام لیتے تھے

شیعہ مصنف کا پی تول کہ سید ناعمر نے شرعی حدود کو معطل کردیا تھا اور مغیرہ بن شعبہ پر حد قائم نہ گی۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ جمہور علماء نے اس ضمن میں سید ناعمر کو حق بجا نب قرار دیا ہے۔ جب شہادت کا نصاب کامل نہ ہوتو حد مجرم کی بجائے گوا ہوں پر لگائی جائے گی۔ صحابہ کی موجودگی میں ایسا کیا گیا تھا۔ سید ناعلی بھی وہاں موجود تھے اور انھوں نے سید ناعمر کی تائید کی تھی۔ اس کی دلیل ہے ہے کہ جب تین گوا ہوں پر حد قذف لگائی جا چکی تھی تو ابو بکرہ نے از سرنو پھر کہنا شروع کیا کہ اللہ کی قسم! مغیرہ نے زنا کیا ہے، جب سید ناعمر نے دوبارہ ابو بکرہ پر حد قذف لگانے کا ارادہ کیا تو سید ناعلی نے کہا ابو بکرہ کی بجائے اب مغیرہ کو رجم کرنا چا ہے۔ سید ناعلی کا مقصد یہ تھا کہ ابو بکرہ ایک گواہ ہیں، اور قبل ازیں شہادت دے چکے ہیں۔ اب ان کی تکرار شہادت چو تھے گواہ کے قائم مقام ہے، بایں طور چار گواہ پورے ہو گئے لہذار جم واجب ہے۔ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ سید ناعلی اس پر رضا مند تھے کہ ان پر حدلگائی جائے ور نہ آپ اس سے منع کر سکتے تھے۔

سیدنا عمر خالٹیڈ کے عدل وانصاف کا یہ عالم تھا کہا پنے بیٹے پرشراب کی حدلگائی۔ واقعہ بیتھا کہ

اللہ تعالیٰ شخ الاسلام ابن تیمیہ پراپی رحمت نازل فرمائے، وہ اس بات پراظہار جیرت کررہے ہیں کہ سیدنا عمر کا ایک مجوسی کے ہاتھوں شہید ہونا بھی شیعہ کے نزدیک ایک جرم ہے، انھیں کیا معلوم تھا کہ شیعہ سیدنا عمر کے قاتل مجوسی کو بابا شجاع الدین کہہ کر پکاریں گے۔ شیعہ کے مشہور شخ احمد بن اسحاق احوص سیدنا عمر کی شہادت پراظہار مسرت کرنے کے لیے اس مجوسی کے اعزاز میں جشن کا ایک دن مقرر کیا اور اس کا نام'' عید بابا شجاع الدین' رکھا۔ فاروق اعظم کے یوم شہادت کو''عیدا کبر'" و یوم النسلیة" اور اس کا نام'' عید بابا شجاع الدین' رکھا۔ فاروق اعظم کے یوم شہادت کو''عیدا کبر'" و یوم النسلیة" اور " یوم المفاخرہ" کے نامول سے یادکرتے ہیں۔

ان کا بیٹا مصر میں شراب نوشی کا مرتکب ہوا، سیدنا عمر و بن عاص نے چیکے سے گھر میں ہی اس پر حد لگادی۔ حالانکہ باقی لوگوں پر علانیہ حدلگائی جاتی تھی، سیدنا عمر ڈلٹٹؤ کو پیتہ چلا تو انھوں نے عمرو بن عاص کو ڈانٹا اور اپنے بیٹے کو مدینہ بلا کر دوبارہ حدلگائی۔ آپ شرعی حدود میں کسی کی ملامت کی پروانہ کرتے تھے آپ کے عدل وانصاف کا منکر ایک رافضی ہی ہوسکتا ہے۔ قاتلین عثمان پر حدقائم نہ کرنے کے بارے میں سیدنا علی پر بھی اعتراض نہیں کیا جا سکتا کیوں کہ سیدنا علی بھی سیدنا عمر کی طرح ایک مجتمد سے زیادہ نہ تھے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''عمراز واج مطهرات کواس سے زیادہ مال دیا کرتے تھے جس قدرعطا کرنا ضروری تھا، عائشہ و حفصہ کوسالانہ دس ہزار درہم دیا کرتے تھے''

اس کا جواب میہ ہے کہ عطیہ جات دینے میں سیدنا عمر تفضیل کے مسلک پڑمل پیرا تھے۔ چنانچہ آپ بنی ہاشم کوسب سے پہلے دیتے اور سب سے زیادہ دیتے اور فر مایا کرتے تھے۔اس مال کے حق دار ہونے میں سب لوگ مساوی ہیں۔البتہ ہر شخص کی اپنی اپنی ضروریات ہوتی ہیں۔ پھراسلام کی راہ میں صعوبات اٹھانے اور سبقت اسلام کا بھی لحاظ ہے۔

آپاپنے بیٹے عبداللہ کواسامہ بن زید سے کم دیا کرتے تھے۔ <sup>10</sup> اللہ کی قشم! سیدنا عمر کسی کی رو رعایت یا الفت ومحبت کی اساس پر کسی کوزیا دہ عطیہ جات دینے سے متہم نہ تھے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''عمر شراب پینے والے کو ملک بدر کر کے شرعی تھم کی خلاف ورزی کیا کرتے تھے۔''
اس کا جواب ہے ہے کہ شراب نوشی کی حد میں جلا وطنی کا تھم حاکم کی صواب دید پر موقوف ہے۔
صحابہ سے شراب کی حد کے بارے میں چالیس اور استی کوڑے مارنے کی روایات ملتی ہیں۔سیدنا علی نے فرمایا تھا کہ ان دونوں پر عمل کر سکتے ہیں اور یہ دونوں سنت ہیں؟ بعض علاء کا قول ہے کہ چالیس سے زیادہ کوڑے مارنا واجب ہے،امام ابوحنیفہ اور مالک بھی اسی کے قائل ہیں،امام احمد سے بھی ایک روایت یہی ہے،امام شافعی فرماتے ہیں کہ چالیس پر اضافہ کرنا حاکم کی مرضی پر مخصر ہے۔سیدنا عمر

<sup>•</sup> سنن ترمذی ، کتاب المناقب ، باب مناقب زید بن حارثه رضی الله عنه، (حدیث: ۱۳ هم)، مستدرك حاكم(۹/۳))

شراب پینے والے کا سر منڈوا کر جلا وطن کر دیا کرتے تھے۔ حدیث صحیح میں آیا ہے کہ جو شخص چوشی مرتبہ شراب پئے اس کوئل کر دو۔ ● اس بات پر اختلاف ہے کہ آیا قال کا حکم منسوخ ہو چکا ہے یا ہنوز باقی ہے؟ سیدنا علی چالیس سے زیادہ کوڑے لگاتے اور فرمایا کرتے تھے۔'' اگر کسی شخص پر حدلگائی جائے اور وہ مرجائے تو مجھے اس کا کچھافسوں نہیں البتہ اگر شراب پینے والا حدلگانے سے مرجائے تو میں اس کی دیت ادا کروں گاکیوں کہ بیے حدہم نے اپنی رائے سے مقرر کی ہے۔' ویروایت امام شافعی نے ذکر کی ہے اور اس سے اس بات پر استدلال کیا ہے کہ حاکم اپنے اجتہاد کی بنا پر تعزیر میں اضافہ کرنے کا مجاز ہے۔

شیعه لکھتا ہے:

''عمر شرعی احکام سے نابلد تھے ایک حاملہ عورت کو جب سنگسار کرنے کا حکم دیا تو سیدنا علی نے اس سے روکا۔''

ہم کہتے ہیں کہ اگر یہ واقعہ درست ہے تو ہوسکتا ہے کہ سیدنا عمر کواس کے حاملہ ہونے کاعلم نہ ہو۔ کیوں کہ عدم جمل اصل ہے۔ اس بات کا بھی اختال ہے کہ آپ کو یہ تھم یا دنہ رہا ہوا ورسیدنا علی نے یا دولا دیا۔ ایسے معاملات کی بنا پر ائمہ ہدایت کو ہدف طعن و ملامت بنانا کہاں تک قرین انصاف ہے؟ سیدنا علی سے اس سے کی گنا مسائل مخفی رہے آپ کے اجتہا دکا یہ حال ہے کہ جنگ جمل وصفین میں نوے ہزار انسان کو تہ بنتج کر دیا اس کے مقابلے میں سیدنا عمر کا قصور صرف یہ تھا کہ آپ نے حاملہ کو سنگسار کرنے کا تھم دے کرایک ولد الحرام کوئل کرنا چاہا تھا اور وہ ابھی قبل نہیں کیا گیا تھا اس سے ظاہر ہے کہ سیدنا علی کا جرم آپ کے مقابلے میں عظیم ترتھا۔

بقول شیعه فاروق اعظم نے ایک مجنونه کوسنگسار کرنے کا حکم دیا تھا:

شيعه مصنف لكصتاب:

'' عمر نے ایک مجنون عورت کو سنگسار کرنے کا حکم دیا تھا۔ سیدنا علی نے فرمایا مجنون

<sup>•</sup> سنن ابی داؤد، کتاب الحدود، باب اذا تتابع فی شرب الخمر (حدیث: ۲۸۲، ۲۸۱۶)، سنن ترمذی، کتاب الحدود، باب من شرب الخمر فاجلدوه، (حدیث: ۲۵۲۱)، سنن ابن ماجة، کتاب الحدود ـ باب من شرب الخمر مراراً، (حدیث: ۲۵۷۲، ۲۵۷۲)

سنن ابی داؤد، حواله سابق(حدیث:۲۸٦٤)، سنن ابن ماجة کتاب الحدود، باب حد
 السکران(حدیث:۲۰٦۹)

مرفوع القلم ہوتا ہے، یہاں تک کہ ہوش میں آئے، یہ سن کراس سے عمر باز آگئے اور کہاا گرعلی نہ ہوتے تو عمر ہلاک ہوجا تا۔''

ہم کہتے ہیں کہ '' لُوُلا عَلِیُّ لَهَاکَ عُمَرُگا اضافہ معروف نہیں ہے، بیحدیث اگر سیدنا عمر کو معلوم نہ بھی تھی تو اس سے ان کی عظمت شان پر کوئی حرف نہیں آتا، بی بھی ممکن ہے کہ آپ بھول گئے ہوں یا آپ کے اجتہاد پر ببنی ہو، آخر آپ معصوم تو نہیں کہ ان سے کوئی غلطی ہی صادر نہ ہو، خصوصاً جب کہ دیگر حضرات سے بھی الیم غلطیال صادر ہو چکی ہیں۔

شیعه کا قول ہے:

''عمر نے خطبہ دیتے ہوئے کہا، جو شخص کسی عورت کا زیادہ مہر مقرر کر ہے گا تو میں مہر کی رقم بیت المال میں داخل کر دوں گا ایک عورت نے کھڑے ہو کر کہا جو چیز اللہ نے ہمیں اپنی کتاب عزیز میں عطا کی ہے، آپ اس سے کیوں منع کر رہے ہیں؟ ارشاد باری ہے، ﴿وَالتَّیْتُمْ اِحْلَٰهُنَّ قِنْطادًا ﴾ عمر نے بین کرکہا'' ہر شخص عمر سے بڑا فقیہ ہے۔' ہم کہتے ہیں کہی بات سیدنا عمر کے کمال فضل وتقویٰ کی دلیل ہے کہ جب حق آپ پرواضح ہو گیا تو آپ نے فی الفور کتاب عزیز کی طرف رجوع کیا اور ایک عورت کے قول سے بھی انجاف نہ کیا، افضل کے لیے یہ ضروری نہیں کہ مفضول اسے کسی بات پر بھی متنبہ نہ کر سکے، ہد ہد نے سیدنا سلیمان علیا سے کہا تھا۔

﴿ أَحُطُتُ بِمَا لَمُ تُحِطُ بِهِ ﴾ (سورة نمل: ٢٢/٢٧) "مجھوہ باتیں معلوم ہیں جوآ ہیں جانتے'

سیدنا موسیٰ علیاً خضر کے پاس علم حاصل کرنے کی غرض سے گئے تھے، حالانکہ خضر کا مرتبہ آپ سے فروتر تھا، سیدنا عمر نے جو بات کہی تھی وہ ایک فاضل مجتہد کہہ سکتا ہے اس لیے کہ مہر میں اللّٰد کا بھی حق ہے اور یہ سودا بازی کی قشم کی کوئی چیز نہیں۔

شيعه مصنف لكصتاب\_

"سيدناعمر في قدامه پرشراب كى حدنهيں لگائى هى كيوں كهاس في يه آيت تلاوت كى: ﴿ لَيْسَ عَلَى اللَّهِ يُنَ مَنُوا وَعَمِلُوا الصَّالِحَاتِ جُنَاحٌ فِيمَا طَعِمُوا اِذَا مَا اتَّقَوْا وَآمَنُوا ﴾ إذًا مَا اتَّقَوْا وَآمَنُوا ﴾

سیرناعلی نے بیس کرکہا کہ'' آیت میں جن لوگوں کا ذکر ہے قدامدان میں شارنہیں ہوتا۔''سیدناعلی نے کہا کہ'' قدامہ کواسی چانچہ سیدناعلی نے کہا کہ'' قدامہ کواسی چا بک لگائیں۔''

شراب نوشی کی حد کے بارے میں سیدنا عمر کاعلم کسی دلیل کامختاج نہیں، بار ہا آپ کواس کاعملی تجربہ ہو چکا تھا، ذکر کردہ واقعہ کی تفصیل بروایت ابواسحاق جوز جانی از ابن عباس یہ ہے کہ قدامہ بن مظعون نے شراب نی، تو سیدنا عمر نے دریافت کیا ''تہمیں کس چیز نے شراب نوشی پر آمادہ کیا۔' قدامہ نے ذکر کردہ آیت تلاوت کی اور کہا کہ میں مہاجرین اولین میں سے ہوں، سیدنا عمر نے فرمایا، ''اسے جواب دو۔' سب صحابہ خاموش رہے، پھر آپ نے ابن عباس کو جواب دینے کا حکم دیا، تو آپ نے فرمایا: '' یہ آیت ان لوگوں کو معذور قرار دینے کے لیے نازل ہوئی جو شراب کی حرمت سے قبل شراب نوشی کے مرتکب ہو چکے تھے۔' شراب نوشی کے مرتکب ہو چکے تھے۔'

سیدناعلی نے فرمایا جب کوئی شخص شراب پئے گا تو بے ہودہ بکے گا اور جب بے ہودہ بکے گا تو بوے فرمایا جبودہ کواسی در ہے لگا ئیں، چنا نچہ سیدنا عمر نے اس کی تعمیل کردی، اس روایت کے مطابق سیدناعلی نے سیدنا علی نے سیدنا عثمان کی موجودگی میں ولید بن عقبہ کو چالیس در ہے لگائے تھے اور اسی در ہے کی روایت کو سیدنا عمر کی عثمان کی موجودگی میں ولید بن عقبہ کو چالیس در ہے لگائے تھے اور اسی در ہے کی مشورہ سیدنا عبدالرحمٰن بن جانب منسوب کیا۔ ﷺ منسوب کیا۔ وریح مسیدنا علی سے اخذ نہیں کیا گیا تھا، ہم قبل ازیں سیدنا علی کا یہ قول نقل کر چکے ہیں کہ' اگر شراب کی حدلگاتے ہوئے کوئی شخص مرجائے گا تو میں اس کی دیت ادا کروں گا، کیوں کہ آ ہے نے یہ حدمقر رنہیں فرمائی تھی۔''

بقول شیعه فاروق اعظم کی اجتها دی غلطیاں:

شيعه مصنف لكھتاہے۔

''عمر نے ایک حاملہ عورت کو بلا بھیجا اور خوف کے مارے اس کا حمل ساقط ہو گیا، تو صحابہ نے کہا:'' آپ پر دیت وغیرہ نہیں آئے گی۔'' پھر عمر نے سیدناعلی سے دریافت کیا تو آپ

<sup>•</sup> صحیح مسلم، کتاب الحدود باب حد الخمر (حدیث:۱۷۰۷/۳۸)

<sup>2</sup> صحیح مسلم، کتاب الحدود، باب حد الخمر (حدیث: ۱۷۰٦)

نے فرمایا اس کے ورثاء کو دیت ادا کرنا واجب ہے۔''

ہم کہتے ہیں کہ یہ اختلافی و اجتہادی مسائل میں سے ہے، فاروق اعظم کبار صحابہ مثلاً سیرنا عثان ،علی ، ابن مسعود ، زید اور ابن عباس وغیر ہم رٹی گئی سے مشورہ فرمایا کرتے تھے، یہ آ پ کے کمال علم و فضل کی دلیل ہے، ایک عورت کو بارگاہ فاروقی میں لایا گیا جس نے زنا کا اقرار کیا تھا، سیرنا عثان نے فضل کی دلیل ہے ، ایک عورت زنا کی حرمت ہے آگاہ نہیں ہے ، بنابریں اس پر حدقائم نہ کی ، جب سیرنا فرمایا میرا خیال ہے کہ یہ عورت زنا کی حرمت سے آگاہ نہیں ہے ، بنابریں اس پر حدقائم نہ کی ، جب سیرنا اسامہ نے ایک لا الہ الا اللہ کہنے والے شخص کوئل کر دیا تو نبی کریم مثل اللہ کہنے والے شخص کوئل کر دیا تو نبی کریم مثل اللہ کہنے والے شخص خالد بن جذیبہ اور مالک بن نویرہ کافتل بھی اسی قبیل سے ہے۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے۔

'' دوعورتیں ایک بیچے کے بارے میں جھگڑتی ہوئیں سیدنا عمر کے پاس آئیں ،اوروہ ان کا فیصلہ نہ کر سکے ، تو سیدنا علی کی خدمت میں حاضر ہوئے ، آپ نے دونوں عورتوں کو بلا کر سمجھایا ، مگر وہ باز نہ آئیں ، آپ نے فرمایا آری لاؤتا کہ میں بیچ کو چیر کر آ دھا آ دھا تقسیم کر دوں ، ایک عورت بولی ، ابوالحسن! ایسا نہ جیجئے اور یہ بیچہاس عورت کو دے دیجئے ، سیدنا علی نے فرمایا: اللہ اکبر! یہ تیرا ہی بیٹا ہے ، اگر اس کا بیٹا ہوتا تو اس کو بیچے پر رحم آتا۔'

ہم کہتے ہیں بیرواقعہ سیدنا عمر سے متعلق نہیں بلکہ جیسا کہ سیدنا ابو ہریرہ سے مرفوعاً مروی ہے سیدنا سلیمان علیا کا واقعہ ہے، € اس روایت میں بیدالفاظ بھی ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے اس کی سمجھ سیدنا سلیمان کوعطا کی ،اورسیدنا داؤدا سے نہ سمجھ سکے ،جیسا کہ قرآن کریم میں ارشاد ہوا ہے۔

﴿ فَفَهَمْنَا هَا سُلَيْمَانَ ﴾ (سورة الانبياء: ٧٩/٢١) ﴿ وَفَقَهُمْنَا هَا سُلَيْمَانَ ﴾ (سورة الانبياء: ٧٩/٢١)

سیدنا سلیمان نے بارگاہ ایز دی میں دعا کی تھی ، کہ انھیں ایسی حکومت عطا کی جائے جواس کی

صحیح بخاری، کتاب الدیات، باب (و من احیاها) (حدیث: ۱۸۷۲)، صحیح مسلم،
 کتاب الإیمان، باب تحریم قتل الکافر بعد قوله لا اله الا الله (حدیث: ۹٦)

صحیح بخاری، کتاب الفرائض، باب اذا دعت المرأة ابنا، (حدیث: ۲۷۲۹)، صحیح مسلم، کتاب الاقضیة، باب اختلاف المجتهدین، (حدیث: ۱۷۲۰)

حکومت سے ملتی جلتی ہو،اس سے بیرلازم نہیں آتا کہ سیدنا سلیمان سیدنا داؤد سے افضل ہوں،خصوصاً احادیث میں بیبھی آیا ہے کہ سیدنا داؤد سب انسانوں سے بڑھ کرعابد تھے۔ ﷺ شیعہ مصنف لکھتا ہے۔

"سیدناعمر نے ایک عورت کوسنگسار کرنے کا حکم دیا، جس کے ہاں نکاح کے چھ ماہ بعد بچہ پیدا ہوا تھا، سیدناعلی نے سیدنا کو مخاطب کر کے کہا اگر بیعورت کتاب باری تعالیٰ کے مطابق آپ سے جھڑ ہے گی تو آپ پر غلبہ حاصل کر لے گی، اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔ ﴿وَحَمْلُهُ وَفِصَالُهُ ثَلَا ثُونَ شَهْرًا ﴾ (سورة احقاف: ٣٦/٥١) نیز فرمایا:

﴿ وَالْوَالِدَاتُ يُرْضِعُنَ أَوْلَادَهُنَّ حَوْلَيْنِ كَامِلِينِ ﴿ (سورة البقره: ٢٣٣/٢) "ما كين اين بچول كودوسال دوده بلاكين ."

ایک آیت میں حمل وفصال کی مدت دوسال چھ ماہ بتائی، دوسری میں ذکر کیا کہ مدت رضاعت دوسال ہے، تو اس سے سیدناعلی نے استدلال کیا کہ کم از کم مدت حمل چھ ماہ بھی ہوسکتی ہے۔''

ہم کہتے ہیں کہ سیدنا عمر صحابہ کرام سے مشورہ لیا کرتے تھے، اللہ تعالیٰ نے اہل ایمان کی مدح کرتے ہوئے فرمایا ہے:

﴿ وَامْرُهُمُ شُورًى بَيْنَهُمُ ﴾

''وہ اپنے کام باہم مشورہ سے طے کرتے ہیں۔''

## غيرشادي شده حامله كاشرعي حكم:

بیمسکلمتنازع فیہا ہے کہ جب ایک عورت حاملہ ہواوراس کا خاوند ہونہ آقا اور نہ ہی اس کا بید عولی ہوکہ سی نے شبہ کی بنا پر نلطی سے اس کے ساتھ مجامعت کرلی تو اس کے بارے میں شرعی حکم کیا ہے ۔۔۔۔۔؟
امام مالک فرماتے ہیں کہ اسے رجم کیا جائے ، امام احمد کا بھی ایک قول یہی ہے امام ابو حنیفہ اور امام شافعی فرماتے ہیں کہ اسے رجم نہ کیا جائے ، کیوں کہ اس بات کا احتمال ہے کہ اس کے ساتھ جبر کیا

صحیح مسلم، کتاب الصیام، باب النهی عن صوم الدهر لمن تضرر به، حدیث: ۱۸۲/ ۱۱۵۹) مطولاً۔

گیا ہو یا اسے بلامجامعت حمل کھہر گیا ہو، خلفائے راشدین کا مسلک بیہ ہے کہ اسے سنگسار کیا جائے، بخاری ومسلم میں ہے کہ سیدنا عمر نے اپنی زندگی کے آخری دور میں خطبہ دیتے ہوئے فرمایا۔
'' زانی کورجم کرناحق ہے، بشرطیکہ گواہ موجود ہوں یا استقرار حمل ہو جائے، یا وہ شخص بذات خود زنا کا اعتراف کرلے۔''

ایک شرابی جب قے کررہا ہوتو اس کے بارے میں بھی اختلاف ہے۔

ممکن ہے سیدنا عمر بیہ خیال کرتے ہوں کہ نکاح کے چھ ماہ بعد شاذ و نادر حالت میں بچہ پیدا ہو جاتا ہے جس طرح بعض اوقات بیہ بھی دیکھنے میں آیا ہے کہ سی عورت کو حیار سال یا سات سال حمل رہا،اس کی تحدید میں علاء کا اختلاف ہے۔

#### جد كى ميراث اورسيدنا عمر خالتيُّهُ:

شیعه مصنف لکھتا ہے۔

'' سیرنا عمر کے اقوال میں تناقض پایا جاتا ہے، چنانچہ دادا کے بارے میں آپ نے مختلف ومتضاد فیصلے کیے۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ جد (دادا) کے بارے میں سیدنا عمر کا فیصلہ دیگر صحابہ کی نسبت اقرب الی الحق ہے، جب میت کا دادا بھی زندہ ہواور بھائی بھی موجود ہوں تواس کے بارے میں صحابہ کے دوقول ہیں۔

ا۔ پہلا قول ہے ہے کہ دادا کی موجود گی میں بھائیوں کو ورثہ نہیں ملے گا، سیدنا ابو بکر و ابوموسیٰ و ابن عباس شکا نشخ اسی کے قائل ہیں، علاوہ ازیں امام ابو صنیفہ، شافعیہ میں سے ابن سر جے اور حنا بلہ میں سے ابوحفص بر مکی کی بھی یہی رائے ہے، اور یہ مسلک اقرب الی الحق ہے۔

اس لیے کہ حقیقی بھائیوں کے بیٹوں کو دادا سے وہی نسبت ہے جو دادا کے بیٹوں لیعنی چیوں کو دادا کی طرف، اس بات پرمسلمانوں کا اتفاق ہے کہ دادا یہاں باپ کا قائم مقام ہے اور باپ چیوں سے اولی ہے، لہذا دادا بھائیوں سے اولی ہوگا۔

۲۔ دوسرا قول میہ ہے کہ دادا بھائیوں کے ساتھ ورثہ میں شریک ہوگا، سیدنا عثمان، علی وزیداورابن مسعود ٹھائیٹ اسی کے قائل ہیں، مگر اس کی تفصیل میں ان کے مابین بڑا اختلاف پایا جاتا ہے،

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الحدود، باب الاعتراف بالزنا، (حدیث: ۱۸۲۹)، صحیح مسلم،
 کتاب الحدود، باب رجم الثیب فی الزنی (حدیث: ۱۹۹۱)

امام ما لک وشافعی واحمد اور جمہور سیدنا زید بن ثابت کے نظریہ کو درست تسلیم کرتے ہیں۔ دادا کے بارے میں سیدناعلی نے جس نظریہ کا اظہار کیا ہے، ابن ابی لیلی کے سوافقہاء میں سے کوئی بھی اس کا قائل نہیں ہے۔

اگرسیدناعمرکے بارے میں راوی کا قول:

" قَضَى فِيهَا بِمِائَةِ قَضِيَّةٍ "

درست بھی ہوتو راوی کا اس سے بیمطلب نہیں کہ ایک ہی مسئلہ میں سیدنا عمر کے سواقوال ہیں ،
کیوں کہ بیمکن ہی نہیں ، جد کے مسئلہ میں جونزاع پایا جاتا ہے ، وہ ماں ، بہن اور دادا کے مسئلہ سے
زیادہ نہیں جسے علم وراثت میں '' مسألة الخرقاء'' کہتے ہیں ، حالانکہ اس میں صرف چھاقوال ہیں ، اس
سے معلوم ہوا کہ راوی کی مراد دادا کے سوحوادث و واقعات ہیں ، دادا کے بارے میں فاروق اعظم کے
اقوال دویا تین سے ہرگز زیادہ نہیں۔

داداکے بارے میں سیدناعلی سے بھی مختلف اقوال منقول ہیں، علمائے فرائض سے یہ بات پوشیدہ نہیں، زیادہ قرین قیاس بات ہے کہ سواقوال والی روایت کذب کی آئینہ دار ہے، اس لیے کہ ایسی صورت شاذ و نادر ہی پیش آتی ہے کہ میت کے بھائی بھی زندہ ہول اور دادا بھی، سیدنا عمر صرف دس سال منصب خلافت پر فائز رہے تھے اس قدر مختصر زمانہ میں ایسے سو واقعات کیوں کر پیش آسکتے تھے، علاوہ ازیں آپ نے دادا کے بارے میں فتوی دینا بند کر دیا تھا، روایات صحیحہ سے ثابت ہے کہ سیدنا عمر فتر مایا: ''اے کاش! کہ نبی کریم مُنافیظ نے تین چیزیں ہمارے لیے اچھی طرح بیان فرمائی ہوتیں:

(۱) جد کی میراث (۲) کلاله (۳) سود سے متعلق مسائل۔ شیعه مصنف لکھتا ہے۔

"سیدناعمر جب ان مسائل میں توقف فرماتے تھے تو آپ سے اس ضمن میں حکم صادر کرنے کی تو قع کیوں کر کی جاسکتی ہے؟ سیدناعمر مال تقسیم کرنے میں بعض لوگوں کو ترجیح دیتے تھے، حالانکہ اللہ تعالیٰ نے مساوات کو ضروری قرار دیا ہے۔''

اس کا جواب بیہ ہے کہ سیدنا عمر مال غنیمت خو تقسیم نہیں کیا کرتے تھے، بلکہ بیامراء شکر کا کام ہے۔

● صحیح بخاری، کتاب الاشربة، باب ما جاء فی ان الخمر ما خامر العقل (حدیث: ۵۸۸ )، صحیح مسلم، کتاب التفسیر، باب فی نزول تحریم الخمر (حدیث: ۳۰۳۲)

امیر جیش خمس (مال غنیمت کا پانچواں حصہ ) فاروق اعظم کی خدمت میں بھیج دیا کرتا تھا۔
علماء کے بہاں اس مسئلہ میں اختلاف پایا جاتا ہے کہ کیا کسی مصلحت کے پیش نظر کسی مجاہد سے مال غنیمت کی تقسیم میں ترجیحی سلوک روا رکھنا جائز ہے یا نہیں؟ امام احمد بن حنبل رشالیہ سے دوروا بیتی منقول ہیں، امام ابوحنیفہ رشالیہ اسے جائز سمجھتے ہیں، اس کی دلیل ہے ہے کہ نبی مثلیہ ان جنگ کو جاتے منت کا مال کر مال غنیمت کا مال حصہ بعض مجاہدین کو انعام کے طور پر دے دیا تھا، واپسی کے وقت خمس نکال کر مال غنیمت کا مال اسے دیا۔

• مس نکال کر مال انعام کے طور پر بانٹ دیا۔

• مس نکال کر مال انعام کے طور پر بانٹ دیا۔

صحیح مسلم میں مروی ہے کہ سرور کا ئنات مُلَّاثِیْم نے سیدنا سلمہ بن اکوع کوغزوہ الغابہ میں غیر معمولی کارنامہ سرانجام دینے کے صلہ میں ایک بیدل اور ایک سوار کا حصہ دیا تھا حالانکہ سلمہ یا بیادہ ہے۔

امام مالک و شافعی فرماتے ہیں کہ انعام خمس کے ۱/۵ یعنی کل مال غنیمت کے ۱/۲۵ میں سے دے سکتے ہیں اس سے زیادہ نہیں ،عدل وانصاف میں بھلاسید ناعمر کا ہم سراورکون ہوگا جن کے قلب ولسان پرخق ہمہ وقت جاری وساری رہتا تھا، آپ تقسیم غنیمت میں فرق مراتب کو پیش نظر رکھتے تھے۔ سیدنا ابو بکر مساوات کے اصول پڑل پیرا تھے، بہر کیف بیدا یک اجتہادی مسئلہ ہے۔

شیعه مصنف کی بیر بات بے اصل ہے کہ'' مساوات واجب ہے۔'' اس نے اس کی کوئی دلیل ذکر نہیں کی ،اگر دلیل ذکر کرتا تو دیگراجتہادی مسائل کی طرح ہم اسے بھی موضوع گفتگو ضرور بناتے۔ شیعه مصنف لکھتا ہے۔

''سیدناعمرطن وقیاس کے مطابق فتوی دیا کرتے تھے۔''

ہم کہتے ہیں کہ اگر قیاس ورائے پڑمل کرنا جرم ہے تو سیدناعلی سیدنا عمر کی نسبت زیادہ قصور وار ہیں، آپ کا جنگ صفین کے لیے جانا بھی ان کی رائے پر مبنی تھا۔ سیدناعلی خود فر ماتے ہیں:
'' نبی مَثَالِیَّا اِن کے اس ضمن میں مجھے کوئی تھم نہیں دیا تھا۔ ، یہ میری ذاتی رائے پر مبنی ہے۔''
سیدناعلی نے خوارج سے جو جنگ لڑی اس کی داستان طویل ہے، جن لوگوں نے جنگ جمل و

سنن ابی داؤد۔ کتاب الجهاد۔ باب فیمن قال الخمس قبل النفل (حدیث:۹۲۷۹)
 ۲۷۵۹)، سنن ابن ماجة۔ کتاب الجهاد، باب النفل (حدیث:۲۷٤۸)

صحیح مسلم، کتاب الجهاد، باب غزوة ذی قرد وغیرها(حدیث:۱۸۰۷)، مطولاً

صفین میں عملی حصد لیا تھا، ان میں سے کسی نے بھی اس سلسہ میں کوئی نص بیان نہیں کی البتہ جو صحابہ ان جنگوں میں شریک نہ تھے انھوں نے فتنہ کے دوران ترک قبال کے بارے میں احادیث روایت کی ہیں۔ جنگوں میں شریک نہ تھے انھوں نے فتنہ کے دوران ترک قبال کے بارے میں احادیث روایت کی ہیں۔ یہا یک مسلمہ بات ہے کہ قباس ورائے اگر قابل مذموم چیز ہے تو اس رائے سے اور مذموم تر رائے کیا ہوگی جس کی بنا پر ہزاروں بے گناہ مسلمانوں کا خون (جنگ جمل وصفین میں) بہایا گیا اور اس سے مسلمانوں کو کوئی دینی و دنیوی فائدہ بھی نہ پہنچا۔ بلکہ شر میں اضافہ ہوتا چلا گیا اور خیر بتدری کم ہوتی جلی گئی۔ جب ایسی رائے معیوب و مذموم نہیں ہے تو فرائض وطلاق کے مسائل میں فاروق اعظم کی رائے بالاولی معیوب نہ ہوگی۔ حالانکہ سیدنا حسن اوراکثر سابقین او لین صحابہ جنگ وقبال کوخلاف مصلحت تصور کرتے تھے اور آپ کے بیٹے سیدنا حسن اوراکثر سابقین او لین صحابہ جنگ وقبال کوخلاف مصلحت تصور کرتے تھے اور بیرائے یقیناً بدلائل کثیرہ سیدنا علی خالئے کی رائے سے اسلے واصوب تھی۔

یہ بھی معلوم ہے کہ جد کے مسئلہ میں بھی سیدناعلی کا فیصلہ قول بالرائے تھا۔ سیدناعلی نے فرمایا تھا۔'' میری اور سیدنا عمر دونوں کی رائے اس بات پر متنق ہوگئی تھی کہ ام الولدلونڈیوں کوفروخت نہ کیا جائے۔ مگر میں اب ان کے فروخت کرنے کی اجازت دیتا ہوں۔''

اس کے جواب میں سیدناعلی کے قاضی عبیدہ سلمانی نے کہا تھا۔

''آپاورسیدناعمر کی متفقہ رائے آپ کی انفرادی رائے سے ہمیں عزیز ترہے۔'' وصحیح بخاری میں بروایت عبیدہ ازعلی مروی ہے کہ آپ (سیدناعلی ) نے فر مایا: جس قسم کے فیصلے تم کیا کرتے ہوکرتے رہو۔ میں اختلاف کو ناپسند کرتا ہوں۔ میں جیا ہتا ہوں کہ یا تو جماعت کانظم قائم رہے۔ یا اپنے اصحاب کی طرح میں بھی اس دنیا سے رخصت ہوجاؤں۔'' وی

بے روایت ابن سیرین نے عبیدہ سے نقل کی ہے۔ ابن سیرین کا خیال تھا کہ سیدناعلی سے جو روایات نقل کی جاتی ہیں ہوا کرتی ہیں ا

❶ مصنف عبد الرزاق(۱۳۲۲٤)، کتاب الام للشافعی(۱۵۷/۷)، سنن کبری بیهقی
 (۳٤٨/۱۰)

صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب مناقب علی بن
 ابی طالب، رضی الله عنه (حدیث:۳۷۰۷)

**<sup>3</sup>** صحیح بخاری (حواله سابق)

حالانکہ سیدناعلی اختلاف کو ناپسند فرمایا کرتے تھے )

باقی رہی وہ حدیث جس میں عہد شکنی کرنے والوں اور ظلم وخروج کرنے والوں کو تل کرنے کا حکم دیا گیا ہے تو وہ موضوع ہے۔

سیدنا عبداللہ بن عمر فرماتے ہیں:'' سیدنا فاروق اعظم جس چیز کے بارے میں جس خیال کا اظہار فرماتے وہ ہو بہواسی طرح ہوا کرتی تھی۔''

نصوص کتاب وسنت اوراجماع و قیاس سے بیہ حقیقت اجاگر ہوتی ہے کہ فاروق اعظم کی رائے دیگر اکا برصحابہ مثلاً سیدنا عثمان وعلی اور طلحہ و زبیر رفحالی کی نسبت بہت زیادہ صائب ہوا کرتی تھی اور اس کے نتائج و ثمرات بھی قابل مدح وستائش ہوا کرتے تھے۔ جس شخص میں عدل وانصاف کا شائبہ بھی پایا جاتا ہے، وہ سیدنا عمر کی کمال سیرت وکر دارو کثرت علم وفضل میں ذرہ بھر شک نہیں رکھتا۔ سیدنا ابو بکر وعمر کو ہدف طعن و ملامت بنانے والا یا تو نا تجربہ کار جاہل ہوگا یا ملحہ و منافق جوان پر طعن وشنیع کرنے کو سرور کا ئنات کو نشان طعن بنانے کا ذریعہ بناتا ہے۔ روافض و باطنیہ کا یہی حال ہے۔

## كيا سيدنا عمر شائعة نه سيدنا ابوبكر كي مخالفت كي ؟:

اگررافضی کے چونکہ سیدناعلی معصوم تھے،اسی لیے آپ اپنی رائے سے جو بات فرماتے وہ نص کی طرح ججت ہوا کرتی تھی،اس کے جواب میں ہم کہیں گے ذرا خوارج کوتو دیکھو جو سیدناعلی کو دائرہ اسلام ہی سے خارج کررہے ہیں۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''عمر نے اپنے بعدا نتخاب خلیفہ کوشور کی کے حوالہ کر کے سیدنا ابو بکر کی مخالفت کی ۔عمر کہا کرتے تھے کہ اگر سالم مولی ابوحذیفہ زندہ ہوتے میں انھیں خلیفہ مقرر کر دیتا۔ حالانکہ سیدناعلی اس وقت موجود تھے۔''

اس کا جواب بیہ ہے کہ بیر گفتگو دوشم سے خالی نہیں۔

ا۔ جونقل کے اعتبار صرت کذب ہے۔

۲۔ جس میں دانستہ ق کوٹھکرایا گیا ہے۔

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب مناقب الانصار،باب اسلام عمر بن الخطاب رضی الله
 عنه(حدیث:۳۸۶٦)

پہلی شم کا کلام صاف جھوٹ ہے یا گم از کم اس کی صدافت کاعلم نہیں، دوسری شم کا کلام سیا ہے،
گراس میں کوئی چیز موجب طعن نہیں ہے۔ بلکہ وہ باتیں سید ناعمر کے فضائل ومحاس میں شامل ہیں۔
گراس بات کا کیا علاج کہ شیعہ فرط صلالت و جہالت کی بنا پر نقلی وعقلی حقائق کو قبول نہیں
گرتے۔ چنانچہ وہ ان امور کی جانب متوجہ ہوتے ہیں جو وقوع پذیر ہو چکے ہیں اور وہ اس بات کو
جانتے بھی ہیں، گراس کے باوصف کہتے ہیں کہ وہ واقع نہیں ہوئے، پھر جوامور وقوع میں نہیں آئے
اوران کے عدم وقوع سے وہ آگاہ بھی ہیں بکمال دیدہ دلیری کہتے ہیں کہ وہ وقوع میں آچکے ہیں۔
خیر وصلاح کانام اس کی اصطلاح میں فساد ہے اور فساد کانام خیر وصلاح۔ کسی شاعر نے کہا ہے:
خرد کا نام جنوں رکھ دیا جنوں کا خرد

خرد كا نام جنوں ركھ ديا جنوں كا خرد جو چاہے آپ كا حسن كرشمه ساز كرے وہ عقل وفقل دونوں سے عارى ہيں۔ وہ چے معنی میں آیت ہذا کے مصداق ہیں:
﴿ لَوْ اَكُنَّا نَسْمَعُ أَوْ نَعُقِلُ مَا اَكُنَّا فِي أَصْحَابِ السَّعِيْرِ ﴾

(سورة الملك:١٠/٦٧)

''اگرہم سنتے یاعقل رکھتے آج دوزخ والوں میں نہ ہوتے۔'' باقی رہارافضی مصنف کا بیقول کہ سیدنا عمر نے انتخاب خلیفہ کے معاملہ کوشوریٰ کے حوالہ کرکے سیدنا ابو بکر کی مخالفت کی ۔

اس کا جواب پیہ ہے کہ اختلاف کی دوشمیں ہیں۔

ا۔ اختلاف تضاد

۲۔ اختلاف تنوع۔

اختلاف کی شیم اوّل کا مطلب بیہ ہے کہ ایک شخض ایک امر کو واجب تھہرا تا ہواور دوسراا سے حرام قرار دیتا ہو۔

اختلاف کی دوسری قسم کی مثال وہ اختلاف ہے جوقراءت میں پایا جاتا ہے۔ ہرقراءت بجائے خود جائز ہے۔ تاہم ایک قاری کے نزدیک ایک قراءت مختار ہوتی ہے اور دوسراکسی اور کومختار تصور کرتا ہے۔ جبیبا کہ احادیث صحیحہ سے ثابت ہے۔

حدیث مشہور میں نبی کریم مَالِیْا اِسے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا:

'' قرآن کریم سات حروف پر نازل کیا گیا ہے۔ ہر حرف شافی و کافی ہے۔'' 
روایات میں مذکور ہے کہ عمر اور ہشام بن حکیم بن حزام ڈھاٹیٹیا کے مابین سور ہ فرقان کی تلاوت میں اختلاف بیدا ہوا۔ جب دونوں نے مختلف طریقہ سے پڑھ کر سنایا تو نبی کریم مُٹاٹیٹیٹی نے دونوں سے کہا:'' بیسورت اسی طرح اتاری گئی ہے۔'' 
کہا:'' بیسورت اسی طرح اتاری گئی ہے۔''

خلیفۃ المسلمین کامسلمانوں کے لیے تصرف اسی قبیل سے ہے۔ یہی وجہ ہے کہ جب جنگ بدر میں نبی کریم عَلَیٰ اللّٰہِ نے اساری بدر کے بارے میں صحابہ سے مشورہ لیا تو سیدنا ابو بکر نے فدیہ لینے کامشورہ دیا اور آپ نے اضیں سیدنا ابراہیم و میسلی کے ساتھ تشبیہ دی۔ سیدنا عمر نے ان کوئل کرنے کا مشورہ دیا۔ آپ نے ان کونوح وموسیٰ کے مشابہ قرار دیا۔ آپ نے دونوں میں سے کی مذمت نہ کی بلکہ انبیاء کے ساتھ تشبیہ دے کران کی مدح وستائش فرمائی۔ اگر نبی کریم حتمی طور پر ایک بات پر عمل کرنے کے مامور ہوتے تو صحابہ سے مشورہ نہ لیتے۔

علاوہ ازیں اجتہادی امور میں اختلاف کا امکان ہے اور ہراجتہادی برصواب ہوتا ہے۔ مثلاً سیدنا ابو بکر غزوات میں سیدنا خالد بن ولید ڈھٹئ کوسپہ سالا رمقرر کیا کرتے تھے، سیدنا عمران کومعزول کرنے کا مشورہ دیا کرتے تھے، مگر سیدنا ابو بکر اس مشورہ پرعمل نہیں کیا کرتے تھے، بلکہ فرمایا کرتے تھے۔ '' خالد مشرکین پر اللہ کی شمشیر بر بہنہ ہیں۔'' سیدنا عمر جب مسند خلافت پر فائز ہوئے، تو انھوں نے سیدنا خالد کومعزول کرکے ان کی جگہ سیدنا ابوعبیدہ بن جراح کومقرر کیا۔ دونوں کا طرزعمل اپنے اپنے وقت پر درست تھا۔ سیدنا ابو بکر نرم مزاج تھے۔ اور سیدنا عمر ان کے مقابلہ میں جابر وسخت گیر تھے۔ نی کریم عُلِیْمُ دونوں سے مشور لیا کرتے تھے اور فرمایا کرتے تھے:

 <sup>■</sup> سنن نسائی، کتاب الافتتاح ، باب جامع ما جاء فی القرآن(حدیث: ۹٤۲)، مسند احمد
 (۱۲۲،۱۱٤/٥)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل القرآن ، باب انزل القرآن علی سبعة احرف (حدیث: ۲۹۹۲)، صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین ، باب بیان ان القرآن انزل علی سبعة احرف (حدیث:۸۱۸)

۵ مستدرك حاكم (۱/۳ ۲-۲۲)، مسند احمد (۱/۳۸۳)، و اسناده ضعيف لانقطاعه

'' جبعمر وابوبکر دونوں کسی بات پرمتفق ہوجا ئیں تو میں ان کی خلاف ورزی نہیں کروں گا۔''**①** 

> احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی کریم مَثَاثِیَّا نے بعض غزوات میں فرمایا: ''اگرلوگ ابوبکر وعمر کی اطاعت کریں گے تو سیدھی راہ پرچلیں گے۔''

روایات صحیحہ میں آیا ہے کہ سرکارِ دو عالم مُنگانیا ہے دریافت کیا: ''جب نبی موجود نہ ہوں اور نماز کا وقت آجائے تو لوگ اس وقت کیا کریں گے؟'' صحابہ نے جواب دیا: اللہ ورسول ہی کوعلم ہوگا۔ آپ نے فر مایا: ''کیا ابوبکر وعمر موجود نہیں؟ اگر ان دونوں کی اطاعت کرتے رہیں گے تو راہ راست پر آجا کیں گے اور اگر ان کی نافر مانی کریں گے تو گراہ ہوجا کیں گے اور پوری امت گراہی سے ہم کنار ہوجائے گی۔ نبی کریم نے تین مرتبہ پیالفاظ دہرائے۔

صحیح مسلم میں سیدنا عبداللہ بن عباس، سیدنا عمر سے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے کہا: '' جنگ بدر کے دن نبی کریم مُنالِیْا نے مشرکین کی طرف دیکھا۔ ان کی تعدادایک ہزارتھی۔ آپ کے رفقاء تین سوانیس تھے۔ نبی کریم قبلہ رخ ہوئے، پھر ہاتھ اٹھا کر دعا کرنے لگے۔ ''اے اللہ! اپنے وعدہ کو پورا کر اور جو چیز دینے کا وعدہ کیا ہے وہ عطا کراے اللہ! اگر مسلمانوں کی بیہ جماعت ہلاک ہوگئ تو دنیا میں تیری عبادت کرنے والا کوئی نہ ہوگا۔'' آپ ہاتھ اٹھائے قبلہ رو دعا کرنے میں مصروف رہے۔ میں تیری عبادت کرنے والا کوئی نہ ہوگا۔'' آپ ہاتھ اٹھائے قبلہ رو دعا کرتے میں مصروف رہے۔ یہاں تک کہ آپ کی چیادر کندھوں پر سے گر پڑی۔ ابو بکر آئے اور چا دراٹھا کر آپ کے کندھوں پر ڈال دی۔ پھر پیچھے سے ہوکر نبی کریم کے ساتھ چھٹ گئے اور کہا:

"الله كے نبی! بس تيجيے، الله تعالى اپنا وعدہ پورا كرے گا۔ تب الله تعالى نے به آيت كريمه نازل فرمائى:

﴿ اِذُ تَسْتَغِيثُونَ رَبَّكُمُ فَاسْتَجَابَ لَكُمُ اَنِّى مُمِدُّكُمُ بِالْفٍ مِّنَ الْمَلَئِكَةِ مُوادُّدُ تَسْتَغِيثُونَ ﴿ وَرَوْ اللَّفَالَ: ﴿ ﴿ وَكُنْ الْمُلَئِكَةِ مُرُدِفِينَ ﴾ (سورة اللنفال: ﴿ ﴿ ﴿ وَ اللَّفَالَ: ﴿ ﴿ ﴾ ﴾ ﴾ ﴾

<sup>•</sup> مسند احمد (۲۲۷/٤)، تاریخ الاسلام للذهبی (عهد الخلفاء،ص:٥٦)

عصحيح مسلم، كتاب المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة، (حديث: ٦٨١)مطولًا

**<sup>3</sup>** صحيح مسلم، كتاب الجهاد، باب الامداد بالملائكة في غزوة بدر، (حديث:١٧٦٣)

ائمہ سلف کے یہاں سیدنا ابو بکر وعمر کی عظمت و فضیلت کے بارے میں کوئی اختلاف نہیں پایا جاتا تھا۔ اس کی حدیہ ہے کہ شیعان علی تک اس سے متفق ہیں۔ ابن بطہ اپنے شخ سے روایت کرتے ہیں جو ابوالعباس بن مسروق کے نام سے مشہور ہیں کہ ابواسحاق سبعی جب کوفہ آئے تو شمر بن عطیہ نے ہمیں تعظیماً کھڑا ہونے کا حکم دیا۔ ابواسحاق بیٹھ کرہم سے بات چیت کرنے گئے۔ انھوں نے کہا جب میں کوفہ سے نکلا تھا تو میں نے کوفہ میں ایک شخص بھی ایسا نہیں پایا جو سیدنا ابو بکر وعمر کی عظمت شان میں شک رکھتا ہو۔ اب میں واپس لوٹا ہوں تو لوگ طرح طرح کی با تیں کررہے ہیں۔ اللہ کی قسم! مجھے بچھام نہیں کہ یہ کیا کہہ رہے ہیں؟ •

ضمر ہ سعید بن حسن سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے لیث <sup>●</sup> بن ابی سُکیم کو یہ کہتے سنا:'' میں نے متقد مین شیعہ کو دیکھا کہ وہ کسی کو بھی ابو بکر وعمر سے افضل نہیں سمجھتے تھے۔

سے اس باب میں ایک تاریخی شہادت ہے کہ شیعہ کے نظریات کس عجلت کے ساتھ تغیر پذیر رہے۔ ابو اسحاق سُبیعی کوفہ کے مشہور شخ اور عالم شے۔ خلافت عثانی میں سیدنا عثان کی شہادت سے تین سال قبل پیدا ہوئے۔ طویل عمر پائی اور ۱۲اھ میں فوت ہوئے۔ سیدناعلی کے عہد خلافت میں کمسن شے وہ خود کہتے ہیں:'' میرے والد مجھے اٹھا کر سیدناعلی کی خدمت میں لے گئے۔ سیدناعلی کا سراور داڑھی سفیدتھی اور آپ خطبہ دے رہے تھے' اگر ہمیں ہی بات معلوم ہو جائے کہ آپ کب کوفہ سے گئے اور کب واپس لوٹے تو ہم جان سکیں گے کہ وہ زمانہ کون ساتھا جس میں شیعہ سیدناعلی کے اتباع میں شیخیین کی عظمت و فضیلت کے قائل شے اور تاریخ کے کس دور میں شیعان علی نے آپ کی پیروی چھوڑ دی اور ان نظریات سے مخرف ہو گئے جن کا اظہار سیدنا علی کوفہ کے منبر پر کیا کرتے تھے۔ مثلاً ہے کہ سیدنا ابو بکر وعمر افضل الامت اور آپ کے وزیر و خلیفہ شے۔ یہا مرموجب جیرت ہے کہ خوارج اور اباضیہ نے سیدنا ابو بکر وعمر افضل کے بارے میں اپنے اس نظر ہے کو تبدیل نہ کیا جوانھوں نے سیدنا علی کی رفاقت میں واقعہ تحکیم تک اختیار کررکھا تھا۔ سیدنا ابو اسحاق سیمی کی زندگی کے آخری دور میں شیعہ نے اپنا یہ نظر بیہ تبدیل کر دیا اور اس ضمن میں سیدنا علی کی نافر مانی کرنے گئے۔

اس حدیث کے راوی لیث بن ابی سلیم قرشی کوفی بہت بڑے عالم و زاہد تھے۔ انھوں نے عکرمہ سے استفادہ کیا۔ یہ عمروشعبہ اور توری کے استاد تھے۔ یہ مسائل حج کے مشہور کوفی عالم تھے اور کوفہ بھر میں ممتاز تھے۔ ان کی وفات ۱۳۳۳ھ میں ہوئی۔

امام احمد بن حنبل رشط سفیان بن عُبینہ سے بطریق خالد بن سلمہ از مسروق روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے کہا:

''ابوبکر وعمر کی محبت اوران کی فضیلت کی معرفت حاصل کرنا انتباع سنت میں داخل ہے۔'' سیدنا مسروق و طاؤس جلیل القدر تابعین کوفہ میں سے تھے۔سیدنا عبد اللہ بن مسعود سے بھی اسی طرح مروی ہے۔

متفد مین شیعہ کیوں نہ سیرنا ابو بکر وغمر کی فضیلت کے قائل ہوتے جب کہ سیرناعلی کا قول ہے۔
''نبی کریم کے بعد امت محمد کی میں سب سے افضل ابو بکر ہیں پھر عمر۔'' اسی طرق سے روایت کیا گیا ہے۔

قبیلہ ہمدان والوں کے ساتھ سیرناعلی کے خصوصی مراسم تھے۔ آپ یہ شعر گنگنایا کرتے تھے۔

وَ لَوُ كُنُتُ بَوَّابًا عَلَى بَابٍ جَنَّةٍ

لَقُلُتُ لِهَمُدَانَ ادُخُلِیُ بَابٍ جَنَّةٍ

''اگر میں جنت کے دروازے کا دربان ہوتا تو قبیلہ ہمدان والوں سے کہتا کہ آ رام سے جنت میں داخل ہوجاؤ۔''

قبیلہ ہمدان والوں سے بھی امام بخاری نے سیدناعلی کے بارے میں بیروایت نقل کی ہے مثلاً سفیان توری بطریق جامع بن شداد، منذر سے روایت کرتے ہیں اور بیدونوں ہمدانی ہیں کہ سیدناعلی کے بیٹے محمد بن حنفیہ نے ان سے دریافت کیا: ''نبی کریم کے بعد سب سے افضل کون ہیں؟'' سیدناعلی نے فرمایا: '' بیٹا کیا شخصیں یہ بات معلوم نہیں؟'' محمد بن حنفیہ نے کہا: ''نہیں'' سیدنا علی نے فرمایا: ''سب سے افضل سیدنا ابو بکر ہیں۔'' ابن حنفیہ نے پوچھا: ''ان کے بعد کون؟'' فرمایا: ''عمر' گو مایا: ''مین حنفیہ نے بیروایت یہ محمد بن حنفیہ اور سیدناعلی باپ بیٹے کا مکالمہ ہے۔ اسے تقیہ پرمحمول نہیں کر سکتے ، ابن حنفیہ نے بیروایت خاص طور سے اپنے والد سے نقل کی ہے اور بیہ بات انھوں نے منبر پر کہی تھی۔ سیدناعلی فرمایا کرتے تھے:

 <sup>■</sup> سنن ابن ماجة المقدمة، باب من فضائل عمر رضى الله عنه (حدیث: ١٠٦)، مسند
 احمد(١٠٦/١)

صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب قول النبی صلی
 الله علیه و سلم "لوکنت متخذاً خلیلاً" (حدیث: ۳۲۷۱)

'' جو شخص مجھے سیدنا ابو بکر وغمر سے افضل قرار دے گا میں اس پر حدقذ ف لگا وَں گا۔'' سنن میں سیدناعلی سے مروی ہے کہ ہرور کا ئنات مَنَّا لَیْنِمْ نے فرمایا: '' وہ دونوں جومیرے بعد ہیں یعنی ابو بکر وغمر کی اطاعت سیجیے۔''

علماء سے ایک قول بیمنقول ہے اور امام احمد کا بھی ایک قول یہی ہے کہ سیدنا ابو بکر وعمر کامتفق علیہ قول لازم الا تباع ہے، کیوں کہ نبی کریم نے ان کی سنت کی پیروی کا حکم دیا ہے۔

سر کار دُو عالم سُلَّاتُیْم کو اعدل و اکمل امور دے کرمبعوث کیا گیا تھا، چنانچہ آپ ہنس مکھ بھی تھے اور مجاہد بھی ۔ آپ نبی الرحمة بھی تھے اور صاحب قبال و جہاد بھی ۔ بیصرف آپ ہی کی خصوصیت نہیں، بلکہ آپ کی امت بھی دونوں اوصاف کی حامل تھی۔ قرآن میں فرمایا:

﴿ أَشِكَآءُ عَلَى الْكُفَّارِرُ حَمَآءُ بَيْنَهُم ﴿ (سورة الفتح: ٢٩/٤٨) نيز فرمايا:

﴿ اَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ اَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِيْنَ ﴿ (سورة المائدة: ٥/٤) و چنانچه نبی کریم فاروقی شدت وحدت اورصدیقی لطف و کرم دونوں کے جامع ہے۔ اوراسی بات کا حکم دیتے تھے جو عدل وانصاف پر ببنی ہوا کرتی تھی۔ سیدنا ابو بکر وعمر آپ کی اطاعت کا دم بھرتے تھے۔ اس کا متیجہ بیہ ہوا کہ دونوں حضرات کے امور وافعال کمالِ استقامت کے آئینہ دار تھے۔ جب نبی کریم اس دنیا سے تشریف لے گئے اور یہ دونوں اکا بر کیے بعد دیگرے آپ کے خلیفہ ونائب قرار پائے۔ تو ابو بکر نے اپنی کمال کا یوں اظہار فرمایا کہ سیدنا عمر سے مشورہ لے کراپنی روایتی نرمی کے ساتھان کی غلظت وشدت کو مخلوط کرتے رہے تا کہ اعتدال قائم رہے یہ حقیقت ہے کہ خالص نرمی اور خالص در شی و تحقی دونوں بگاڑی موجب ہوا کرتی ہیں۔ سیدنا ابو بکر نے بیطر زعمل اسوہ نبوی کی پیروی میں اختیار کیا تھا۔ نبی کریم سیدنا عمر فاروق سے بھی مشورہ لیا کرتے تھے اور بعض امور میں سیدنا خلیفہ پیروی میں اختیار کیا تھا۔ نبی کریم سیدنا ابو بکر نے جسے اس خصوصیت کی بنا پر آپ او لین خلیفہ خالد بن ولید کو بھی شرف نیا بت سے سرفراز فرمایا کرتے تھے۔ اسی خصوصیت کی بنا پر آپ او لین خلیفہ کی الول قاروق ق

<sup>•</sup> سنن ترمذی، كتاب المناقب باب(٢٦/٣٥) ،(حدیث:٣٦٦٣،٣٦٦٢)، سنن ابن ماجة، المقدمة، باب فضائل ابی بكر الصدیق رضی الله عنه، (حدیث: ٩٧)، من حدیث حذیفة رضی الله عنه.

شدت وحدت سے بھی بڑھ کرتھی۔سیدنا عمر نے آپ سے کہا تھا:''اے نائب رسول! لوگوں پر رحم سیجیے۔''سیدنا ابو بکرنے کہا:''کس بات پر رحم کروں آیا کسی جھوٹی بات پریا کسی خودساختہ شعر پر۔'' سیدنا انس ڈلائٹۂ فرماتے ہیں:

'' نبی کریم کی وفات کے بعد سیرنا ابوبکر نے خطبہ دیا۔ بیر حقیقت ہے کہ ہم لومڑی کی طرح بزدل تھے آپ کی حوصلہ افزائی نے ہمیں شیر بنا دیا۔''

جہاں تک سیرنا عمر فاروق ڈھاٹی کی ذات کا تعلق ہے آپ بذات خود سخت گیر تھے آپ کا کمال سیرے کہ آپ نرم طبع صحابہ سے مشورہ لے کراعتدال کو قائم رکھتے تھے، چنانچے سیدنا ابوعبیدہ بن جراح، سعد بن ابی وقاص ، ابوعبید تقفی ، نعمان بن مقرن اور سعید بن عامر جیسے اہل صلاح و زہد جو سیدنا خالد بن ولید جیسے صحابہ سے بھی بڑے عابدوزاہد تھے آپ کے مشیر تھے۔

شوریٰ کا معاملہ بھی اسی قبیل میں شامل ہے جن معاملات میں اللہ ورسول کا حکم سیدنا عمر کو معلوم نہیں ہوا کرتا تھا۔ آپ ان میں صحابہ سے مشورہ فرمایا کرتے تھے، اصل بات بیہ ہے کہ شرعی نصوص جامع کلمات، قضایا کلیہ اور قواعد عامہ کی حیثیت رکھتے ہیں شارع کے لیے بیمکن نہیں کہ روز قیامت تک پیدا ہونے والے جملہ مسائل ایک ایک فرد کو بوضاحت وصراحت بیان کردے۔ نظر بریں امور متعینہ میں غور وفکر کرکے اجتہاد کے ذریعہ سے بیہ معلوم کرنے کی ضرورت ہے کہ آیا وہ شارع کے کمات جامعہ میں داخل بھی ہیں یا نہیں؟ فقہی اصطلاح میں اس اجتہاد کو تحقیق المناط کہتے ہیں جس پر مثبین ومنکرین قیاس سب کا اتفاق ہے۔

مثلاً اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں کہ دو عادل انتخاص کو گواہ بنا لینا چاہیے، اب کسی مخصوص شخص کے بارے میں ہمیں نص کے ذریعہ یہ معلوم نہیں ہوسکتا کہ وہ عادل ہے یا نہیں، بلکہ یہ بات اجتہا دخاص سے معلوم ہوگی۔اسی طرح اللہ تعالیٰ نے تکم دیا ہے کہ امانت اس کے قق دار کوادا کر دینی چاہیے اور فرائض ومناصب بھی اسی شخص کو تفویض کرنا چاہیے جوان کا اہل ہو گرکسی متعین شخص کا کسی منصب کے لیے موزوں ہونانص سے نہیں بلکہ اجتہا دخاص سے معلوم کیا جاتا ہے۔

اگرروافض کا خیال ہے کہ خلیفہ منصوص علیہ ہوتا ہے (اس کا تقرر شرعی نص کی بنا پر وجود میں آتا ہے )اوراس کے پہلو بہ پہلو وہ معصوم بھی ہوتا ہے تو بہ غلط ہے اس کی دلیل بیہ ہے کہ جب رسول علیلا کے خلفاء وعملاً غیر معصوم تھے تو امام وخلیفہ کیوں کر معصوم ہوسکتا ہے؟ بیمکن نہیں ہے کہ شارع ہرمخصوص

'' آپ میرے پاس جھگڑے چکانے آتے ہیں، ممکن ہے کہ کوئی شخص اپنے دعوی کو زیادہ واضح الفاظ میں بیان کرسکتا ہو۔ میں تو اسی طرح فیصلہ کرتا ہوں جیسے سنتا ہوں۔ جس شخص کو میں نے اس کے بھائی کاحق دے دیا تو وہ اسے وصول نہ کرے، بیتو اسی طرح ہے جیسے میں اسے دوزخ کا ٹکڑا کاٹ کردے دول۔''

کسی مخصوص معاملہ میں نبی کریم کا فیصلہ اجتہاد پر مبنی ہوتا ہے۔ اسی لیے آپ نے دوسرے کا حصہ وصول کرنے سے منع فرمایا، جب کہ وہ در حقیقت اس کاحق دارنہ ہو۔

سیدنا عمر ڈاٹیڈ خلیفہ تھے، اس اعتبار سے آپ پر بیفریضہ عائد ہوتا تھا کہ مسلمانوں میں جوسب سے زیادہ موزوں ہو، اس کو منصب خلافت پر فائز کریں۔ لہذا اجتہاد کی بنا پر آپ کو معلوم ہوا کہ بیہ چھ حضرات باتی لوگوں کی نسبت خلافت کا زیادہ استحقاق رکھتے ہیں۔ آپ کا بیاجتہادا پنی جگہ درست تھا۔
اس کی دلیل بیہ ہے کہ سی شخص نے بیہ بات نہ کہی کہ دوسرا کوئی شخص ان سے موزوں ترہے۔ خلیفہ مقرر کردیں۔ کرنے کا کام چھا شخاص کی اس میٹی کے سپر دکیا۔ مبادا آپ ان چھ میں سے کسی کوامام مقرر کردیں۔ اور دوسر اشخص اس سے اصلح وانسب ہو، چھ حضرات کو بیکام تفویض کرنا کسی ایک شخص کی تعیین کی نسبت آپ کو زیادہ موزوں نظر آیا۔ بیا کہ بین خرض خلیفہ عادل و مخلص کا عمدہ ترین اجتہاد تھا۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں: ﴿اَمُرُهُمُ مُشُورُ اِی بَیْنَهُمُ ﴾ (سورہُ شوری :۲۸/۲۲) '' وہ اپنے معاملات شوری سے طے کرتے ہیں۔''

دوسری جگهارشاد فرمایا:

﴿ وَ شَاوِرُهُمُ فِي الْأَمُو ﴾ (سورة آل عمران: ١٥٩/٣) "معاملات مين صحابه كيساته مشوره كيجيه."

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الشهادات، باب من اقام البینة بعد الیمین(حدیث: ۲۲۸۰)،
 صحیح مسلم، کتاب الاقضیة، باب بیان ان حکم الحاکم لا یغیر الباطن (حدیث:۱۷۱۳)

نظر بریں سیدنا عمر کا شور کی کواختیار کرنا مصلحت کے پیش نظر تھا۔ اسی طرح سیدنا ابو بکر کا سیدنا ابو بکر کوخلیفہ مقرر کرنا بھی مصلحت سے خالی نہ تھا۔ سیدنا ابو بکر پریہ حقیقت واضح ہوگئی تھی کہ علم وفضل اور استحقاق خلافت کے اعتبار سے کوئی شخص سیدنا عمر کا ہم سرنہیں ہوسکتا۔ اس لیے آپ نے شور کی کی ضرورت محسوس نہ کی۔ اس مبارک انتخاب کا اثر بھی مسلمانوں پر ظاہر ہوئے بغیر نہ رہا۔ ہر با انصاف دانش منداس حقیقت سے باخبر ہے کہ عثمان وعلی وطلحہ وزبیر اور سعد وعبد الرحمٰن بن عوف رفیالیۂ میں سے دانش منداس حقیقت سے باخبر ہے کہ عثمان وعلی وطلحہ وزبیر اور سعد وعبد الرحمٰن بن عوف رفیالیۂ میں سے کوئی بھی سیدنا عمر کا حریف نہیں ہوسکتا۔ اس لیے سیدنا ابو بکر وعمر کے طرزعمل میں چنداں فرق وامتیاز نہیں ہے۔ سیدنا عبد اللہ بن مسعود رفیالیۂ نے فرمایا تھا:

" ونیا میں عاقل ترین افراد تین سے: سیرنا شعیب علیا کی بیٹی جس نے کہا ﴿ یَابُتِ اسْتَاجِرُه ﴾ (سورة القصص: ٢٦/٢٨)" اباجی! اس کو مزدور بنالو۔" فرعون کی بیوی جس نے کہا تھا: ﴿عَسلٰی اَنُ یَّنُفَعَنَا اَوْ نَتَّخِذَهُ وَلَدًا ﴾ (سورة القصص: ٩/٢٨)" ممکن ہے ہمیں فائدہ دے یا ہم اسے اپنالڑ کا بنالیں۔"سیدنا ابو بکر جنھوں نے سیدنا عمر کوخلیفہ مقرر کیا۔ •

سيده عائشه رالينا نے خطبہ دیتے ہوئے فرمایا تھا:

میرے والد محرم کے کیا کہے؟ وہ ایک بلند پہاڑ اور او نجی شاخ سے لوگوں کے سب خیالات جھوٹے ثابت ہوئے ۔ وہ کامیاب ہوئے اور تم ناکام تھہرے، وہ آگے بڑھ گئے اور تم چیچے رہے، جیسے گھوڑ امنزل مقصود پر پہنچ کرتیز ہوجا تا ہے۔ عنفوان شاب میں وہ نو جوان قریش سے ۔ ادھیڑ عمر کو پہنچ کرقریش کی جائے بناہ سے ۔ قید یوں کو چھڑاتے ، ننگ دست کو کپڑے پہناتے ۔ پراگندہ خاطر کو تسلی دلاتے ۔ یہاں تک کہ ان کے دلوں کو آپ نے موہ لیا۔ پھر دینی کو ششوں میں لگ گئے اور آپ کی غیر ت وخود داری بڑھتی ہی چلی گئی۔ آپ نے اپنے گھر کے حن میں مسجد بنا کر اسلامی رسوم کو زندگی بخشی ۔ ت وخود داری بڑھتی ہی چلی گئی۔ آپ نے اپنے گھر کے حن میں مسجد بنا کر اسلامی رسوم کو زندگی بخشی ۔ آپ کی آ واز بڑی در دبھری تھی۔ مکہ کی عور تیں اور بچے آپ کی آ واز سننے کے لیے جمع ہو جاتے اور آپ کا نداتی اٹر اتے ۔ قریش کو اس پر بڑی جرت ہوئی اور انھوں نے تیراندازی کے لیے اپنی کما نیں تان لیں اور آپ کو تیروں کا نشانہ بنالیا۔ مگر آپ کا ہوئی اور انھوں نے تیراندازی کے لیے اپنی کما نیں تان لیں اور آپ کو تیروں کا نشانہ بنالیا۔ مگر آپ کا بال بیکا بھی نہ کر سکے اور آپ کی رفتار میں کچھ فرق نہ آیا جب دین کو استحکام نصیب ہوا۔ اس کی جڑیں بال بیکا بھی نہ کر سکے اور آپ کی رفتار میں کچھ فرق نہ آیا جب دین کو استحکام نصیب ہوا۔ اس کی جڑیں بال بیکا بھی نہ کر سکے اور آپ کی رفتار میں کچھ فرق نہ آیا جب دین کو استحکام نصیب ہوا۔ اس کی جڑی س

<sup>•</sup> مستدرك حاكم (٣٤٦،٣٤٥/٢)، معجم كبير طبراني (٨٨٣٠،٨٨٢٩)

مضبوط ہو گئیں۔لوگ فوج در فوج اس میں داخل ہونے لگے اور ہر قبیلہ جماعت در جماعت مشرف بہ اسلام ہونے لگا تو نبی کریم مَثَالِیَّا مِن اس دنیائے فانی سے رحلت فرمائی۔

نبی کریم کے وصال پر شیطان نے اپنے خیمے گاڑ دیے۔ان کی طنابیں تھینچ دیں اور اپنے تمام حربے استعال کرنا شروع کردیے۔لوگوں کے جی میں خیال آیا کہ اب ان کی امیدیں پوری ہوں گی ۔ حالانکہ یہ بات غلط تھی ، بھلا سیرنا صدیق کی موجود گی میں یہ کیسے ممکن تھا؟ چنانچہ آپ ہمہ تن اس کے لیے تیار ہو گئے۔اپنے احباب وانصار کو جمع کرلیا۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اسلام کی رونق رفتہ لوٹ آئی۔اس کا بکھرا ہوا شیرازہ پھرسے جمع ہو گیا اور اس کی بجی جاتی رہی۔آپ نے نفاق کولتا ڑا اور اسلام کو حیاتِ نومجنش ۔ جب حق داروں نے حق کو پالیا اور جان و مال ضائع ہونے سے نچ گئے تو آپ کا آخری وقت آپہنچا۔ آپ کی وفات سے جوخلا پیدا ہو گیا تھا وہ اس شخصیت سے پر کیا گیا جو رحم و کرم اور عدل وانصاف میں ان ہی جیسی تھی۔ وہ عمر بن خطاب تھے..... وہ ماں قابل شحسین ہے جس نے عمر جیسے بیٹے کوشکم میں رکھا اور اسے دودھ پلایا۔ اس باب میں اس کا کوئی نظیر نہیں۔ آپ نے کفر کی مٹی پلید کردی۔ شرک کو یارہ یارہ کردیا اور دور ا فنادہ علاقوں کو فتح کرلیا۔ زمین نے اپنے خزانے اگل دیے اور جو کچھ چھیا رکھا تھا وہ نکال پھینکا۔ یہ مال وزرآ پ کے پیچھے پیچھے بھا گنااورآ پ اس سے کنارہ کشی اختیار کرتے ، یہ تعاقب کرتا اور آپ نیج نکلتے۔زندگی بھرورع وز ہدسے رہے اوراسی حالت میں دنیا جھوڑ کرراہی ملک بقا ہوئے۔

اب مجھے بتا ہے کہ محصیں کس بات میں شک ہے اورتم میرے والد پر کیا حرف گیری کرتے ہو؟ آیا ان کے عہد خلافت پر جب وہ عدل وانصاف کے تقاضوں پر عمل پیرا تھے۔ یا ان کے یوم وفات پر جب وہ تم پر مہر بان تھے ( کہ سیدنا عمر جیسے شخص کو مسلمانوں کا خلیفہ مقرر کیا )، یہ خطبہ جعفر بن عون نے اپنے والد سے اور اس نے سیدہ عاکشہ ڈھائٹا سے روایت کیا ہے۔ یہ سب بخاری و مسلم کے راوی ہیں۔

اب باقی رہا سیدنا عمر کا معاملہ تو آپ نے ان چیم حضرات کو متقارب الصفات خیال کیا تھا اور کسی کوبھی ترجیح نہ دی۔ بروایت صحیحہ آپ سے منقول ہے کہ آپ نے فرمایا:
'' اگر میں کسی کوخلیفہ مقرر کر دول تو سیدنا ابو بکر نے جو مجھ سے افضل تھے ایسا کیا تھا اور

اختلاف بجائے خود کوئی معیوب چیز نہیں۔اختلاف تو مختلف قراء توں اور فقہی مسائل میں بھی پایا جا تا ہے۔اس کی حدیہ ہے کہ ایک ہی عالم سے ایک ہی مسئلہ میں دو دوقول منقول ہیں۔ائمہ کہار میں اختلاف ہمیشہ موجود رہا۔ نبی کریم مُناتیا ہے اللہ عض غز دوات کے موقع پر فر مایا تھا:

''اگر لوگ ابو بکر وعمر کی اطاعت کریں گے تو سیدھی راہ پر قائم رہیں گے۔'' کو نیز نبی کریم سے مروی ہے کہ آپ نے سیدنا ابو بکر وعمر کو مخاطب کر کے فر مایا:

''اگر تم دونوں کسی بات پر متفق ہو جاؤگے تو میں تم سے اختلاف نہیں کروں گا۔'' کی سرور کا کنات مُناتیل کے ارشاد گرامی ہے:

''میر بے بعد ابو بکر وعمر کی پیروی سیجے' ک

سیدنا ابوبکر کا سیدنا عمر کوخلیفہ بنانا مبنی برمصلحت تھا، کیوں کہ آپ ہراعتبار سے اس کے مستحق سے اور جملہ کمالات سے بہر ور تھے۔ بعد میں ہرعاقل نے سیدنا ابوبکر کے اس اقدام کی داد دی۔ سیدنا عمر کا فعل بھی مصلحت سے عاری نہ تھا۔ آپ کے نزدیک وہ چھ حضرات صفات و کمالات میں ایک دوسرے کے لگ بھگ تھے۔ اس لیے آپ کسی کوبھی ترجیح نہ دے سکے۔ ہرشخص میں ایک ایسی انفرادی فضیلت تھی جو دوسرے میں نہ تھی، بنا بریں زہد و ورع کے تقاضا سے آپ نے کسی کی تعیین نہ کی اور امکانی حد تک امت کی مصلحت کو پیش نظر رکھا۔

ان چیرحضرات نے بالا تفاق سیدنا عثان کوخلیفہ مقرر کردیا۔ آپ کے انتخاب میں مصلحت زیادہ اور فساد کم تھا۔ واجب بھی یہی ہے کہ ایسے شخص کومنصب خلافت پر فائز کیا جائے جس کی مصلحت فساد

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الاحکام، باب الاستخلاف(حدیث۲۱۸)، صحیح مسلم،
 کتاب الامارة ـ باب الاستخلاف و ترکه(حدیث:۱۸۲۳)

<sup>2</sup> صحيح مسلم، كتاب المساجد، باب قضاء الصلاة الفائتة (حديث: ١٨١)

<sup>3</sup> مسند احمد (٢٧٧/٤)، تاريخ الاسلام للذهبي (عهد الخلفاء، ص:٢٥٦)

سنن ترمذی ، کتاب المناقب ، باب(۲۱/۳۵)، (حدیث:۳۲۲۳)، سنن ابن ماجة،
 المقدمة، باب فضائل ابی بکر الصدیق ، رضی الله عنه (حدیث:۹۷)

خلیفہ کے لیے شرعاً ضروری نہیں کہ وہ اپنی موت کے بعد کسی کوخلیفہ مقرر کر دے۔ یہی وجہ ہے کہ فاروق اعظم نے بیدمعاملہ چھ صحابہ کی تمیٹی کے سپر دکر دیا۔ جن سے آخری وقت تک نبی کریم مَاناتیا مِمْ اللّٰهِ اللّٰمِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰ

شیعہ مصنف نے سالم مولی ابی حذیفہ کا جو ذکر کیا ہے، اس ضمن میں واضح ہو کہ صحابہ کے نزدیک احادیث نبویہ کے پیش نظر امامت وخلافت قریش کے قبیلہ میں محدود ومحصور تھی۔ اسی دلیل سے سقیفہ بنی ساعدہ کے دن انھوں نے انصار کے خلاف احتجاج کیا تھا۔ پھر سیدنا عمر سالم کوخلیفہ کیوں کہ مقرر کر سکتے تھے؟ البتہ یہ ممکن ہے کہ انھیں جزئی امامت و ولایت تفویض کرنا چاہتے ہوں یا اس ضمن میں ان سے مشورہ لینا چاہتے ہوں یا اس قتم کے دیگر امور جن کے لیے سالم موزوں تھے۔ اس لیے کہ سالم بہترین صحابہ میں سے تھے۔

استخلاف عثمان اورسيدنا عمر طالعيُّ:

شیعه مصنف کا پی قول که سید ناعمر نے فاضل ومفضول کوجمع کر دیا تھا: "ہم کہتے ہیں کہ بیروافض کے نزدیک ہے۔ اہل سنت ان چھ حضرات کو متقارب الصفات قرار دیتے ہیں، یہی وجہ ہے کہ صحابہ شور کی میں متر دد تھے۔ اگر شیعه کہیں کہ علی افضل تھے اورعثمان مفضول تو ہم کہیں گے کہ پھر انصار و مہاجرین نے بالا تفاق مفضول کوخلیفہ کیوں بنادیا؟ بعض علماء کا قول ہے (سیدنا ایوب شختیانی کا نظر یہ بھی مہاجرین نے بالا تفاق مفضول کوخلیفہ کیوں بنادیا؟ بعض علماء کا قول ہے (سیدنا ایوب شختیانی کا نظر یہ بھی کہی ہے ) جو شخص سیدنا علی کوسیدنا عثمان سے افضل قرار دیتا ہے۔ وہ مہاجرین وانصار پرعیب لگا تا ہے۔ "سیدنا عبد اللہ بن عمر ڈاٹنٹی سے مروی ہے کہ ہم عہد نبوی میں صحابہ کی درجہ بندی کرتے ہوئے کہا کرتے تھے:

"سب سے افضل ابو بکر ہیں پھر عمر اور پھر عثمان شیالی ہے۔" ایک روایت کے الفاظ بیہ ہیں کہ:

'' تینوں کے بعد ہم دیگر صحابہ میں تفاوت ومراتب قائم نہیں کرتے تھے۔''

صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب فضل ابی بکر
 بعد النبی صلی الله علیه وسلم (حدیث: ۳۲۵)

<sup>2</sup> صحیح بخاری ، باب مناقب عثمان رضی الله عنه، (حدیث:۳۶۹۸)

یہ تنص صحابہ کے نظریات عہد نبوت میں! اس کا نتیجہ یہ نکلا کہ صحابہ نے بالا تفاق کسی خوف ورغبت کے بغیر سیدنا عثمان کی بیعت کرلی۔اللّٰہ تعالٰی نے صحابہ کی شان میں فرمایا:

﴿ اَذِلَةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ آعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِيْنَ يُجَاهِدُونَ فِي سَبِيلِ اللّهِ وَ لَا يَخَافُونَ لَوْمَةَ لَا يُمِ ﴾ (المائدة: ٥٤/٥)

''وہ مومنوں پر بڑے رحم دل اور کا فروں کے مقابلہ میں شخت تھے، اللّٰہ کی راہ میں جہاد کیا کرتے تھے اور کسی ملامت کرنے والے کی ملامت سے ڈرتے نہ تھے'' سیدنا عبداللّٰہ بن مسعود ڈالٹیڈ نے کہا:

" بهم نے سب سے بہتر شخص کوخلیفہ بنایا اور اس میں کوتا ہی نہیں گی۔''

صحابہ میں سیدنا عباس بن عبد المطلب ، عبادہ بن صامت ، اور ابوا یوب انصاری دی گئی جیسے لوگ سے ۔ اگر یہ جق وصدافت پر مشمل بات کہتے تو کوئی وجہ نہ تھی کہ اسے نظر انداز کردیا جاتا۔ بعض صحابہ عمّال کے نصب وعزل کے بارے میں نبی کریم علی گئی ہے جھی بات چیت کیا کرتے تھے اور آپ انھیں کوئی نقصان نہ پہنچاتے۔ جب سیدنا ابو بکر دلی گئی نے سیدنا عمر کو خلیفہ مقرر کیا تو طلحہ وغیرہ صحابہ نے اس پر اعتراض کیا۔ عبد نبوت میں سیدنا اسید بن حفیر نے اسامہ کے تقرر پر جرح کی تھی۔ سیدنا عمر جب بعض حکام کومقرر کرتے یا معزول کرتے تو صحابہ اس پر بھی معترض ہوا کرتے تھے۔ باوجود یکہ بنو امیہ کا بڑاز ورتھا اور سیدنا عثمان کے اعوان وانصار کی تعداد بہت تھی ، تا ہم سیدنا عثمان کے عزل ونصب پر لوگ نقد و جرح کیا کرتے تھے۔ خلافت عثمانی کے آخری دُور میں جب لوگوں نے بعض عمال پر اعتراض کیا تو سیدنا عثمان نے ان کومعزول کردیا۔

جب لوگوں نے سیدنا عثمان سے بعض عمال کی شکایت کی کہ وہ ناجائز طور سے مال وصول کرتے ہیں تو آپ نے ان کومعزول کرکے مال اخذ کرنے سے روک دیا۔ حالانکہ بیاعتراض کرنے والے معمولی درجہ کے لوگ تھے اور سیدنا عثمان خلیفہ مختشم ہونے کے باوصف ان کی شکایات سنتے تھے۔ پھر یہ کیسے ممکن ہے کہ عزت وقوت کے باوجو دجلیل القدر صحابہ کی بات سیدنا عثمان کے بارے میں سنی نہ جاتی اور اس کے باوجود وہ خلیفہ قرار پاتے۔

# المنتقى من منهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من منهاج السنة النبويه المنتقى ال

خلافت عثمانی کی کثیر فتوحات تاریخ اسلام کا زریں باب ہیں: • جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ سیدنا عثمان نے اپنے اقارب کو مناصب جلیلہ پر فائز کیااوران کو بھاری انعامات دیے تو اس کا جواب یہ ہے کہ سیدنا عثمان کے بعد بھی یہ سلسلہ جاری رہا۔اوراقرب کوولایت وامارت پر فائز کیا جاتا رہا۔
اس دور میں جو فتنے اٹھے وہ اس پر مزید ہیں صحابہ کرام تلخ گھونٹ پی کر چپ رہنے کے خوگر

سیدناحسن بھری ڈٹلٹے فرماتے ہیں:'' میں نے سیدنا عثان کے منادی کو بیآ واز دیتے سنا اربے لوگو! شبح حاضر ہوکراپنا مشاہرہ وصول کر لیتے ،بعض اوقات منادی کہتا ابلاگی تنخواہ وصول کر وہ چنانچہ لوگ حاضر ہوکراپنا مشاہرہ وصول کر لیتے ،بعض اوقات منادی کہتا ابلاگ فتم! میں ابلاگ فتم! میں سے اپنا حصہ لے لو لوگ جاتے اور پورا حصہ وصول کر لیتے ۔ اللہ کی فتم! میں نے بگوش خودمنادی کو بیہ پکارتے سنا: اربے لوگو! حاضر ہو کیڑے لے لو لوگ جاتے اور کیڑے لے لیتے ۔ اسی طرح کھی اور شہر بھی تقسیم کیا جاتا تھا۔

سیدناحسن بصری فرماتے ہیں خلافت عثانی میں مال ودولت اور روپیہ پیسہ کی فراوانی تھی۔کرہُ ارضی پرکوئی مومن دوسرے مومن سے ڈرتا نہ تھا بلکہ الفت ومحبت کا سلوک کرتا اور اس کی مدد کرتا تھا۔ (بیروایت محدث ابن عبدالبرنے ذکر کی ہے)

سیدناحسن بھری کے مشہور معاصر اور رفیق کا رابن سیرین جوسیدنا عثان کے ہم عصر تھے۔فرماتے ہیں:
''سیدنا عثان کے عہد خلافت میں مال و دولت کی افراط تھی۔اس کی حدیہ ہے کہ ایک
لونڈی سونے میں تول کر فروخت کی گئی تھی۔ایک گھوڑ الاکھ درہم اور کھجور کا ایک درخت
ہزار درہم کے عوض فروخت کیا گیا تھا۔''

سیرنا عبداللہ بن عمر سے سیرنا علی وعثمان کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا: "
تیرا برا ہوتو ایسے دو حضرات کے بارے میں مجھ سے بوچور ہا ہے جو دونوں مجھ سے افضل ہیں،
تم چاہتے ہو کہ میں ایک کی قدر بڑھاؤں اور دوسرے کی گھٹاؤں۔ "(صحیح بخاری،
کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب مناقب علی بن ابی طالب
رضی الله عنه (حدیث: ۲۷۰٤)، بمعناه

مؤرخ طبری اپنی تاریخ کی جلد پنجم ،صفحہ: ۱۹۵، پر لکھتے ہیں:'' سیدناعلی جب جنگ جمل کے بعد بیعت لینے سے فارغ ہوئے اورعبداللہ بن عباس کو والی بھر ہ مقرر کیا تو اشر نخعی بیہ بات س کر سخت ناراض ہوا اور کہا ، پھر ہمیں سیدناعثمان کو قتل کر کے کیا فائدہ پہنچا؟ یمن عبیداللہ کومل گیا۔ جازقتم کو، بھرہ عبداللہ کواور کوفہ سیدناعلی کے حصہ میں آیا'' پھر سوار ہوکر واپس چل دیا۔ جب سیدناعلی کو اشتر کی واپسی کاعلم ہوا تو

نہ تھے۔ یہی وجہ ہے کہ جب سیدنا ابوبکر نے فاروق اعظم کوخلیفہ مقرر کیا تو وہ اس پر بھی چپ نہرہ سکے اور ابو بکر صدیق کومخاطب کر کے کہا:

آپ نے عمر جیسے متشد دکوہم پرخلیفہ مقرر کر دیا ہے۔آپ اللّٰد کو کیا جواب دیں گے؟ سیدنا ابو بکر نے کہا:

'' میں بارگاہ ایز دی میں حاضر ہو کر کہوں گا کہ'' میں نے سب سے بہتر شخص کو خلیفہ بنایا تھا۔'' •

لوگوں کی عادت ہے کہ جس شخص کے خلیفہ مقرر کیے جانے کی امید ہو،اس کی رعایت کرتے ہیں،مبادا برسرا قتدار ہوکر وہ ان سے انتقام لینے پر آ مادہ ہو جائے مگر سیدنا عثان کی رورعایت کی اس

کوچ کا حکم دیا اور تیزی سے اشتر کے پاس جا پہنچ۔ مگر آپ نے اسے جتلا یا نہیں اور کہا ہم آپ سے آگے نکل گئے۔''

سیدنا عثان پراقرباء نوازی کا اعتراض لغوی ہے، یہ بات دراصل ان کے فضائل و مناقب میں شار ہوتی ہے۔ سیدنا علی سیدنا عثمان کی مدح میں فر مایا کرتے تھے: آپ صلد رحی کرنے میں سب صحابہ سے پیش پیش ہیں۔ سیدنا عثمان نے بذات ِخوداس اعتراض کا یہ جواب دیا تھا:" مجھ پر طعن کیا جاتا ہے کہ میں اپنے کنبہ وقبیلہ سے محبت رکھتا ہوں، میں بتا دینا چاہتا ہوں کہ میں ان پر جملہ حقوق بھی عائد کرتا ہوں۔ جہاں تک ان کوعطیہ جات دینے کا تعلق ہے میں اپنے مال سے ان کو تحاکف دیتا ہوں اور مسلمانوں کے مال کواپنے لیے یا کسی اور کے لیے حلال نہیں سمجھتا۔ میں عہد رسالت اور سیدنا ابو بکر و عمر کے زمانہ میں بھی مال کواپنے مال سے اقارب کو دیا کرتا تھا، جب کہ مجھے مال کی شدید ضرورت تھی اور میں اس کا حریص بھی تھا۔ اب جب کہ میں بوڑھا ہو چکا ہوں اور میں نے اپنا سب اثا ثنہ اپنے قبیلہ والوں کو دے دیا ہے مجھے ہدف ملامت بنایا جاتا ہے۔ مورخ طبری اپنی تاریخ کی جلد پنجم ہفتے: ۱۹۰۳، پر لکھتے ہیں:

''سیدناعثمان نے اپنا مال و دولت اور اراضی بنوا میہ میں بانٹ دی تھی اور اپنے بیٹوں کو بھی وہی حصہ دیا جو دیگر اموی افراد کو ملاتھا۔ ابوالعاص کے بیٹوں سے شروع کر کے آپ نے آل حکم کے مردوں میں سے ہرایک کو دس دس ہزار درہم دیے، چنانچہ انھوں نے ایک لاکھ درہم وصول کے۔ بنوعثمان کو بھی اتناہی دیا۔

آپ نے بنوالعاص، بنوالعیص اور بنوحرب میں اپناسب ا ثاثیہ میم کردیا۔''

وقت کیا ضرورت تھی؟ اس لیے کہ آپ کے ہاتھ میں کوئی اختیار نہ تھا۔

مندرجہ بالا بیانات اس بات کی غمازی کرتے ہیں سیدنا عثمان کواستحقاق کی بنا پرخلیفہ مقرر کیا گیا تھا۔ یہ ایسے دلائل و براہین ہیں کہ ان پرغور وفکر کرنے سے ایک داناشخص کی بصیرت وفراست میں اضافہ ہوتا ہے، مگر جاہل اور صاحب غرض عقل کا اندھا ہوتا ہے۔ جوشخص واقعات سے آگاہ اور دلائل سے باخبر ہووہ ان دلائل کو دیکھ کرحق وانصاف کا ساتھ دےگا۔

#### بقول شیعه سیدنا عمر کے اقوال وافعال میں تناقض یایا جاتا ہے:

شیعه مصنف لکھتا ہے:

''سیدنا عمر نے شوریٰ کے لیے جن صحابہ کو چنا تھا،ان میں سے ہرایک کوآپ نے مور دِ طعن بنایا اور بیظا ہر کیا کہ آپ اپنی موت کے بعد کسی کوخلیفہ مقرر نہیں کرنا چاہتے۔اس کے برعکس تعیین امام کے لیے چھ آ دمیوں کی ایک سمیٹی بھی بنادی۔'

اس کا جواب میہ ہے کہ آپ نے ان چھ حضرات پراس طرح نقد وجرح نہیں کیا تھا۔ جس سے میہ ظاہر کرنامقصود ہو کہ کوئی اور شخص ان کی نسبت خلافت کا زیادہ حق دار ہے بلکہ آپ نے صرف خلیفہ مقرر نہر کرنامقصود ہو کہ کوئی اور شخص ان کی نسبت خلافت کا زیادہ حق دار ہے بلکہ آپ نے صرف خلیفہ مقرب بنا تا۔ نہر نے کی وجہ بتائی تھی کہ چونکہ ان حضرات میں بینقائص موجود ہیں اس لیے میں ان کوخلیفہ ہیں بنا تا۔ شیعہ مصنف ککھتا ہے:

''سیدناعمر کے افعال میں تناقض پایا جاتا ہے، جس کا ثبوت یہ ہے کہ پہلے آپ نے چار آ دمیوں کی ایک تمین بنائی کہ خلیفہ ان میں سے ایک آ دمی ہوگا۔ پھر تین آ دمی مقرر کیے اور پھرایک شخص کو بیا ختیار دے دیا۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ جوشخص نقلی دلائل سے احتجاج کررہا ہو، اسے جا ہے کہ کسی نقلی دلائل سے احتجاج کررہا ہو، اسے جا ہیے کہ کسی نقلی دلائل سے اسے ثابت کرے۔ بخاری میں بیدوا قعہ فدکور ہے <sup>1</sup> مگراس میں ایسی کوئی بات فدکور نہیں بلکہ اس میں جو کچھ لکھا ہے وہ اس کے برعکس ہے اور وہ بیہ ہے کہ ان چھ حضرات نے بیہ معاملہ تین اشخاص کو تفویض کر دیا تھا، پھر تینوں نے مل کرعبدالرحمٰن بن عوف ڈاٹیڈ کو بیا ختیار دیا۔

سیدنا عمر نے صرف بیرکہا تھا کہ اگر سعد کوخلافت مل گئی تو بہتر ورنہ جو چاہے اس سے مدد حاصل

 <sup>●</sup> صحیح بخاری ، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب قصة البیعة والاتفاق علی عثمان بن عفان ، (حدیث: ۳۷۰۰)

کرے۔کیوں کہ میں نے اسے عجز وخیانت کی بناپرخلافت سے محروم نہیں رکھا۔ پھر فر مایا، میرے بعد جو شخص خلیفہ مقرر ہوگا۔ میں اسے تقویٰ اوراس بات کی وصیت کرتا ہوں کہ انصار و مہاجرین کا حق پہچانے جن کواپنے گھر بار چھوڑنے پر مجبور کیا گیا تھا۔ نیزیہ کہ وہ ان کی عزت و آبرو کا خیال رکھے۔ یہ طویل حدیث ہے۔

سیدنا فاروق اعظم کسی ہے ڈرانہیں کرتے تھے۔ یہاں تک روافض ( قاتلہم اللہ ) ان کوامت محمدی کا فرعون کہہ کر یکارتے ہیں۔ • جب زندگی بھرآ پ کسی سے نہیں ڈرا کرتے تھے تو سیدنا عثمان کوخلیفہ بنانے سے انھیں کون سی چیز مانع ہوسکتی تھی ،اگر آپ ایسا کرتے تو سب لوگ آپ کا حکم مان لیتے۔ پھریہ بات بھی قابل غور ہے کہ سیدنا عثمان سے سیدنا عمر کو کیا فائدہ حاصل ہوتا جو سیدناعلی سے نہیں ہوسکتا تھا؟ سیدناعمر نے تو اپنے بیٹے کو بھی خلافت کے امیدواروں میں سے نکال دیا تھا۔سعید بن زید طالعی کو تربی رشته دار ہونے کے باوجود اہل شوری میں داخل نہ کیا۔ پھر آپ نے اپنے آخری وقت میں جب کہ کا فربھی مومن ہو جاتا ہے اور فاسق و فاجر بھی اللہ سے ڈرنے لگتا ہے کسی کا لحاظ کیوں كركر سكتے تھے؟ اگر آپ جانتے ہوتے كەسىدناعلى بنا برنص ياعظمت وفضيلت كى وجەسے زيادہ حق دار ہیں تو آ پ رضائے الہی حاصل کرنے کے لیے ان کومنصب خلافت پر فائز کرتے۔ یہ بات عادۃً محال ہے کہ سیدنا عمر اللہ سے ملتے وقت ایک ایسا کام کرتے جو دین و دنیا میں آپ کے لیے مفید نہ تھا اورجس پرعذاب الہی میں گرفتار ہونا نا گزیر تھا۔ بفرض محال اگر سیدنا عمر دشمن رسول بھی تھے (جبیبا کہ شیعہ کہتے ہیں ) تا ہم صحبت نبوی کی برکت سے آپ بہت کچھ حاصل کر چکے تھے۔ پھر یہ بات بھی قابل غور ہے کہ سیدنا عمر بے حد ذہین وظین تھے۔ دلائل نبوت جن سے نبی کریم بہرہ ورتھے آفتاب نصف النہار کی طرح واضح تھے۔سیدنا عمر جانتے تھے کہ اگر میں نے عداوت رسول کوترک نہ کیا تو بروز آ خرت عذاب الہی میں گرفتار ہونا پڑے گا۔اس پر مزیدیہ کہ موت کے وقت سیدنا عثمان کوخلیفہ بنانے سے آپ کا کون سا مقصد حل ہو جاتا؟ آخر کیا وجہ تھی کہ (بقول شیعہ) آپ آخری دم تک آلِ رسول 🗖 شیعه سیدنا صدیق اعظم کوالجبت اور سیدنا فاروق کوالطاغوت کے نام سے پکارتے ہیں۔حوالہ کے لیے جرح و تعدیل کے فن میں شیعہ کی اہم کتاب "تنقیح المقال فی احوال الرجال للمامقانی"(۲۰۷/۱) حالانکه سیدنا ابوبکر و عظیم شخصیت ہیں جن کی مدح وثنا برمشتمل سورهٔ توبه کو لے کر

سیدناعلی خود نبی کریم کے حکم کے مطابق مکہ مکرمہ پہنچے تھے۔

اور آپ کے چچا زاد بھائی سیدناعلی کی عداوت پر تلے رہے۔ حالانکہ عمر وہ شخص تھے جس نے اپنی خلافت کے زمانہ میں انتہائی سادہ زندگی بسر کی۔موٹے جھوٹے پہنے۔عدل وانصاف کے تقاضوں پر عمل کیا، مال جمع کرنے اور جاہ ومنصب سے گریزاں رہے۔

شیعه کا به قول که اگر سیدناعلی نه ہوتے تو عمر ہلاک ہو جاتے۔'' امام ابو المعالی الجوینی فرماتے ہیں:'' فلک کچے رفتار نے عمر جسیا انسان نہیں دیکھا تھا۔'' نبی کریم مَثَالِیَّا مِنْ نے فرمایا تھا:

سیدناعمر کے فضائل ومنا قب اظہر من اشتمس اور ''آ فتاب آمد دلیل آ فتاب'' کے مصداق ہیں۔

### بنو ہاشم و بنوامیہ کے باہمی روابط:

عہدرسالت اور خلافت صدیقی و فاروتی میں بنو ہاشم و بنوا میہ کے ما بین حد درجہ ریگا نگت واتحاد 
پایا جاتا تھا۔ فتح کمہ کے سال جب ابوسفیان مسلمانوں کے حالات معلوم کرنے کے لیے مکہ سے لکلا 
اور سیدنا عباس نے اسے دکھرلیا تو اپنے بیچھے سواری پر بٹھا کر نبی کریم کی خدمت میں لائے اور عرض 
کیا، اے اللہ کے رسول! ابوسفیان کوکوئی منصب عطا کیچیے کیوں کہ بیعز و جاہ کا حریص ہے۔ 
سیمنا علی کر شمہ سازی ہے اس لیے کہ بنو ہاشم و بنوا میہ دونوں بنی عبد مناف سے تعلق رکھتے ہیں۔ 
سیدنا علی کا حد بندی کے بارے میں کسی مسلمان کے ساتھ جھڑا تھا۔ سیدنا عثان چند آ دمیوں 
کے ساتھ نکے، ان میں سیدنا معاویہ بھی تھے۔ سیدنا معاویہ نے آگے بڑھ کر حد کے ایک نشان کے ساتھ بھر کے دمانہ میں جواب دیا 
تو سیدنا معاویہ نے کہا۔ اگر یہ ناروا ہوتا تو سیدنا عمر اسے تبدیل کر دیتے۔' اس جھڑا میں سیدنا معاویہ 
نے سیدنا علی کا ساتھ دیا حالانکہ علی موجود دنہ تھے۔ بلکہ آپ نے ابن جعفر کو اپنا و کیل بنا کر بھیجا تھا۔ سیدنا علی فر مایا کرتے تھے۔' دخصومات کا معاملہ بڑا دشوار ہوتا ہے اور شیطان ان میں آ دھمکتا ہے۔' 
اس محاکمہ میں سیدنا علی نے ابن جعفر کو اپنا و کیل بنا کر بھیجا تھا۔ امام شافعی اور دیگر فقہاء نے اس 
اس محاکمہ میں سیدنا علی نے ابن جعفر کو اپنا و کیل بنا کر بھیجا تھا۔ امام شافعی اور دیگر فقہاء نے اس

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب مناقب عمر بن الخطاب، رضی الله عنه (حدیث: ٣٦٨٣)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضی الله عنه (حدیث: ٢٣٩٦)

**<sup>2</sup>** سنن ابي داؤد كتاب الخراج باب في خبر مكة (حديث: ٣٠٢٢،٣٠٢)

سے احتجاج کیا ہے کہ فریق مخالف کی مرضی کے بغیر خصومات میں وکیل بنانا جائز ہے۔امام شافعی اور اصحاب احمد بن حنبل اسی کے قائل ہیں۔امام ابوحنیفہ رشالٹۂ کا بھی ایک قول یہی ہے۔

سیدناعلی کے رفقاء جب واپس آئے تو ماجرا کہہ سنایا۔ آپ نے فرمایا: شمصیں معلوم ہے کہ معاویہ نے ہمارا ساتھ کیوں دیا؟ پھرخود ہی اس کی وجہ بتائی کہ ہم (بنوہاشم) اور بنوامیہ دونوں بنی عبد مناف سے تعلق رکھتے ہیں۔'

ایک مرتبہ ایک محاکمہ پیش آیا جس میں ایک قاضی القصاۃ نے ہم سے مشورہ لینا چاہا، انھوں نے ایک کتاب پیش کی جس میں سیدناعلی کے اس محاکمہ کا ذکر تھا وہ'' المنافیہ'' کا مطلب نہ ہم سکے تو میں نے انگلا این کی جس میں سیدنا ایو بکر وعمر کی خلافت تو میں نے انھیں اس کا مطلب ہمجھایا کہ سب بنوعبر مناف عہد رسالت اور سیدنا ابو بکر وعمر کی خلافت میں متحد تھے۔

سیدنا عثمان وعلی نے اپنی مرضی سے بلا جبر واکراہ سیدنا عبد الرحمٰن بن عوف کو انتخاب امام کا اختیار تفویض کردیا تھا۔

شيعه مصنف لكهتاب:

'' عمر جانتے تھے کہ عبد الرحمٰن بن عوف اپنے بھائی اور ابن العم (سیدنا عثمان) کے سوا کسی اور کوخلیفہ مقرر نہیں کر سکتے۔''

یہ صاف جھوٹ اور شیعہ کی علم الانساب سے جہالت کا بین ثبوت ہے، اس لیے کہ عبد الرحمٰن بن عوف سید ناعثمان کے ہم قبیلہ بھی نہ تھے۔ بخلاف ازیں وہ بنوز ہرہ کے قبیلہ سے تعلق رکھتے تھے۔ چونکہ بنوز ہرہ نبی کریم کے نتھال تھے، اس لیے اس کا میلان بنی ہاشم کی جانب تھا۔ البتہ سید نا سعد قبیلہ بنوز ہرہ میں سے تھے۔ نبی کریم مُلَّا اللَّیْمِ نے سعد کے بارے میں فرمایا تھا کہ' یہ میرے ماموں ہیں' یہ یہ جا جا سکتا ہے کہ سید نا سعد عبد الرحمٰن بن عوف کے قبیلہ بنوز ہرہ سے تعلق رکھتے تھے پھران کو خلیفہ کیوں نہ مقرر کر دیا؟

شيعه مصنف لكصتاب:

''سیرناعمر نے حکم دیا تھا کہ اگر تین دن تک بیعت نہ کریں توان سب کوتل کر دیا جائے۔''

<sup>•</sup> سنن ترمذی، کتاب المناقب، باب مناقب ابی اسحاق سعد بن ابی وقاص رضی الله عنه(حدیث:۳۷۰۲)

ہم دریافت کرتے ہیں کہ یہ کس دلیل سے نابت ہے؟ مشہور بات بہ ہے کہ سیدنا عمر نے انصار کو تھم دیا تھا کہ جانے سے پہلے چھاشخاص میں سے ایک کی بیعت کرلیں یہ چھاشخاص سیدنا عمر کے نزدیک منتخب روزگار تھے۔ پھر آپ ان کے قل کا تھم کیوں کرصا در کر سکتے تھے؟ نیزیہ کہ انصاران کو قل کرنے کے بارے میں سیدنا عمر کی اطاعت کیسے کر سکتے تھے؟ اگر آپ قتل کا تھم صادر کرتے تو یہ بھی ہتاتے کہ ان کے بعد کس شخص کو اس منصب پر فائز کیا جائے۔ پھر یہ امر بھی قابل غور ہے کہ یہ سب بہتاتے کہ ان کے بعد کس قدرفار تھے۔ ان کو قل کرنے کی جرائت کون کرتا؟ کسے معلوم نہیں کہ صرف سیدنا عثمان کے قبیلہ کے سردار تھے۔ ان کو قبل کرنے کی جرائت کون کرتا؟ کسے معلوم نہیں کہ صرف سیدنا عثمان کے قبل سے کس قدرفات خلیفہ بننا پسند نہیں میں نے قبل سے کس قدرفاتوں کا ظہور ہوا تھا۔ اگر ہم فرض کرلیں کہ یہ چھ حضرات خلیفہ بننا پسند نہیں کرتے تھے تو پھر ان کوقل کرنا کس بنا پر جائز ہوا؟ ہم نے ایسا کبھی نہیں سنا کہ سی شخص نے خلیفہ بننے سے انکار کیا ہواور اس جرم میں اسے موت کے گھاٹ اتارا جائے۔

یہ امر موجب جیرت ہے کہ روافض کے نز دیک وہ چھ حضرات سیدنا علی کے سوا واجب القتل سے۔ سیدنا عمران کو خلیفہ بنا کران کی خوشنودی حاصل کرنا چاہتے ہیں اور لطف یہ ہے کہ پھران کو تہ تیج کرنے کا حکم بھی دیتے ہیں یہ'' جمع بین الفندین'' نہیں تو اور کیا ہے؟ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے کہ سعد بن عبادہ نے سیدنا ابو بکر کی بیعت میں شرکت نہ کی مگرکسی شخص نے انھیں پیٹا نہ قید کیا جب کہ قتل کرنا تو در کنار۔ سیدنا علی نے کافی مدت تک سیدنا ابو بکر کی بیعت نہ کی تا ہم آپ نے انھیں کچھ نہ کہا۔ یہاں تک کہ بلا جبر واکراہ خود حاضر ہوکر انھوں نے بیعت کرلی اس کے باوجود سیدنا ابو بکر وعمر دونوں سیدنا علی کی تعظیم و تکریم بجالاتے رہے۔

سیدناابوبکرفر مایا کرتے تھے:

" لوگو! سیدنا محمد مَثَاثِیَاً کی وجہ ہے آپ کے اہل بیت کا خیال رکھو۔" اکرام اہل بیت اور ابو بکر وعمر رہائی ہُا

سیدنا ابوبکر ایک مرتبہ تنہا سیدناعلی کے گھر تشریف لے گئے، وہاں دیگر بنو ہاشم بھی تھے۔سیدنا ابوبکر نے ان کی مدح وستائش کی۔اس کے جواب میں بنو ہاشم نے آپ کے مستحق خلافت ہونے

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب مناقب قرابة رسول الله صلی الله علیه و سلم (حدیث: ۳۷۱۳)

کااعتراف کیا۔ ● اگرسیدنا ابوبکر وعمراپنے اپنے عہد خلافت میں سیدناعلی کوالم ورنج پہنچانا چاہتے تو وہ بہمہ وجوہ اس کی قدرت رکھتے تھے۔مگران کا مقام بلحاظ تقویٰ اس سے کہیں بلندتھا کہ وہ ایسی پست حرکات پراتر آتے۔

جاہل شیعہ اس زعم فاسد میں مبتلا ہیں کہ سیدنا ابو بکر وغر نے سیدناعلی کواس وقت ظلم کا نشانہ بنایا جب وہ ظلم کی مدافعت کر سکتے تھے اور ابو بکر وغمر اگر ظلم کرنا چاہتے تب بھی ایسانہیں کر سکتے تھے اس پر طبعاً یہ سوال پیدا ہوتا ہے کہ سیدنا ابو بکر وغمر نے قوت وشوکت کے زمانہ میں جب سب لوگ آپ کے زیر فرمان تھے سیدناعلی پرظلم وستم کیوں نہ ڈھایا؟ جیسے سلاطین وملوک کی عادت ہے کہ جس کا خوف انھیں دامن گیرر بہتا ہو وہ اپنے عروج کے زمانہ میں اس پرکاری ضرب لگاتے ہیں اگر ابو بکر وغمر سیدنا علی پرمظالم توڑنا چاہتے تو یہ بات ان کے لیے نبی کریم کی وفات کے بعد وجود نص کے باوجود (جیسا کہ شیعہ کا خیال ہے ) سیدناعلی کومحروم خلافت کرنے سے بھی آسان ترتھی۔

اس کے عین برعکس بید دونوں حضرات سیدناعلی سے بہترین سلوک روار کھتے تھے سیدناعلی نے بھی ان کی شان میں بھی ایک لفظ تک نہ کہا۔ نہ بھی ان کے ظلم سے فریاد کی۔ بلکہ سیدناعلی ابوبکر وعمر سے الفت ومحبت کا سلوک کرتے اور ظاہراً و باطناً ان کی تعظیم بجالاتے رہے۔ بیا یک مشہور بات ہے اور ہرتاری خوان اس سے آگاہ ہے اور اگر کوئی شخص روافض کے کذب و بہتان کا دل دادہ ہو جواس امت میں منقولات سے نابلد محض علم الآثار سے یک سر بیگا نہ اور محال ومتناقض جھوٹ کے بچاری ہیں امت میں منقولات کے اب افسانہ گو جو ایک چو پایہ ہی باور کرسکتا ہے۔ تو بیا ایک بات ہے۔ روافض دیہات کے ان افسانہ گو لوگوں کی مانند ہیں جو دیہاتی عوام کو جھوٹی کہانیاں سناتے ہیں اور پہاڑی وجنگی باشندے اس پرسر دھنتے ہیں۔

شيعه مصنف لكصتاب:

'' جہاں تک عثمان کا تعلق ہے اس نے نا اہل لوگوں کو بڑے بڑے منصب عطا کیے

● صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة خیبر، (حدیث:۱٬٤۲٤،٤۲٤)، صحیح مسلم، کتاب الجهاد\_ باب قول النبی صلی الله علیه وسلم، "لا نورث ما تر کنا فهو صدقة" (حدیث:۱۷۵۹)

تھے۔ان میں سے بعض خائن و فاسق بھی تھے۔ ● اقارب کو بڑے بڑے علاقے عطا کیے اور عتاب کے باوجوداس سے باز نہ رہے۔ ولید بن عقبہ کو عامل مقرر کیا اس نے نشہ کی حالت میں نماز بڑھائی۔ ●

سعید بن عاص <sup>3</sup> کوکوفہ کا والی مقرر کیا اس نے وہاں ایسے کام کیے جن کی بنا پر اسے کوفہ سے

- اس اعداء صحابہ نے سیدنا عثان ڈھائٹۂ کوجن مطاعن کا نشانہ بنایا ہے قاضی ابوبکر بن العربی نے ان کا نام قواصم رکھا ہے۔ اور ہر" قاصمہ" کا جواب کتاب وسنت کے دلائل و براہین سے" عاصمہ" کے نام سے دیا ہے اس مجموعے کا نام" العواصم من القواصم" ہے جس پر علامہ محب الدین نے بڑے عالمانہ حواشی تحریر کیے ہیں۔ صحابہ کے بغض وعناد سے نجات حاصل کرنے کے لیے اس کا مطالعہ بے حدمفید ہے۔ اعداء صحابہ نیل تصانیف کوجھوٹ کا بپندہ بنا دیا تھا۔ یہ جھوٹ لوگوں میں خوب پھیلتا رہا اور بعض مسلمان حضرات نے اپنی تصانیف کوجھوٹ کا بپندہ بنا دیا تھا۔ یہ جھوٹ لوگوں میں خوب پھیلتا رہا اور بعض مسلمان حضرات صحابہ سے بددل ہونے گے قاضی ابن العربی کی اس قابل قدر تصنیف کے ذریعہ اللہ تعالی نے حق کا بول بالا کیا اور لوگ بڑی حد تک مستفید ہوئے۔ ولٹد الحمد
  - اس کی تحقیق کے لیے دیکھیے العواصم من القواصم ،ص: ۸۵\_۸۵، نیز ۹۰\_۹۰\_
- سیدنا سعید بن عاص فصحائے قرلیش میں سے تھے۔ سیدنا عثمان ڈاٹٹؤ نے جب قرآن کریم لکھوانا شروع کیا تو سعید بن عاص کو بلا کراس کی عبارت درست کی ، کیوں کہ سعید کا لہجہ نبی کریم مثالیٰ اسے بہت ماتا جاتا تھا۔ سعید اس حد تک مخلص مسلمان تھے کہ جب ایک مرتبہ سیدنا عمر نے کہا کہ:'' میں نے تمہارے والدکو قتل نہیں کیا ، بلکہ اپنے ماموں عاص بن ہشام کوئل کیا تھا۔''اس کے جواب میں سعید نے کہا:''اگر آپ قتل بھی کرتے تو آپ حق پر ہوتے اور وہ باطل پر۔''

سعید بن عاص نے طبرستان کا علاقہ فتح کیا اور جرجان پر بھی چڑھائی کی تھی۔ آپ کی فوج میں سیدنا حذیفہ اور دیگر کبارصحابہ شامل تھے۔ سیدنا عبداللہ بن عمر ڈھائیٹی را ایت کرتے ہیں کہ ایک عورت دھاری دار چا در لے کرنبی کریم کی خدمت میں حاضر ہوئی اور کہا اے اللہ کے رسول مُٹائیٹی ایس نے نذر مانی تھی کہ یہ چا دراس شخص کو دول گی جوعرب بھر میں سب سے زیادہ باعزت ہو۔ آپ نے فرمایا، اس لڑکے کو دے دو وہ لڑکا نامی گرامی مجاہد و فاتح سعید بن عاص تھا۔ (الاصابه (۲/۸۶) مختصر تاریخ دمشق لابن عساکر (۱۳٤/۸) جس کے بارے میں رافضی نے سیدنا عثان پر تنقید کی ہے کہ انھوں نے اسے کوفہ کا والی مقرر کیا۔ اگر قرآن کی عربیت کی تھیجے شیعہ کے نزد یک قابل فخر کا رنامہ نہیں ہے تو نبی کریم کا سیدنا سعید کو اکرم

العرب قرار دینا بقیناً دین و دنیا میں باعث فخر ہے۔سیدنا سعید میں صرف ایک ہی عیب یایا گیا ہے اور وہ

یہ کہ اس نے طبرستان کو فتح کیا اور کبار صحابہ نے اس کے قائد کی حیثیت سے جرجان پر حملہ کر کے اہل امریان کو مجوسیت سے زکال کر دین اسلام سے روشناس کرایا۔ سیدنا سعید کی مرویات صحیح مسلم، نسائی اور تر ذکری میں موجود ہیں۔ مگر شیعہ کے نز دیک احادیث نبویہ کے بیسب ذخیرے بے کار ہیں اور الکافی کی موجود گی میں ..... جوا کاذیب کا ایک عظیم طومار ہے۔۔۔۔ان کی کچھ حاجت نہیں۔

حضرت سعید کے مفاخر میں سے بیحدیث ہے جس کود کھ کرشیعہ غصہ سے دانت پینے لگتے ہیں۔ محدث طبرانی بطر ایق محمد بن قانع بن جبیر بن مطعم وہ اپنے باپ سے اور وہ داداسے روایت کرتے ہیں کہ میں نے نبی طابقہ کو سعید بن عاص کی عیادت کرتے دیکھا۔ آپ ایک کپڑے کو گرم کر کے سعید کو گور کر رہے سے در الاصابہ: ٢/٨٤) بعض لوگوں کا خیال ہے کہ بیوا قعہ سعید بن عاص کے داداسے متعلق ہے۔ اس کا نام بھی سعید بن عاص ہے۔ اس صورت میں بیوا قعہ مکہ میں قبل از ہجرت پیش آیا، حالانکہ سعید کا داداسے داداسعید بن عاص اس وقت مشرک تھا، اگر بیہ بات تسلیم کر لی جائے کہ عیادت کا واقعہ سعید کے داداسے متعلق ہے تو اس کی وجہ بیہ کہ آپ نے قرابت داری کی بنا پر ایسانہیں، کیوں کہ سعید کا دادا بنوامیہ کے فیلیہ سے تعلق رکھا تھا اور بنو ہاشم و بنوامیہ دونوں بنی عبر مناف کے خاندان سے ہیں۔ اس صورت میں بھی نبی کریم کا بیفتل شیعہ کے منافی ہے جو جاہلیت واسلام کے ہر دور میں بنوامیہ کو برا بھلا کہتے ہیں۔ اس کے برخلاف نبی کریم کا یوفور وقی کے فرایت داری کے بیش نظر بنوامیہ سے دوستانہ مراسم استوار کر رکھے تھے۔ قبل ازیں ابوسفیان کا واقعہ فرکر کیا جاچکا ہے نبی کریم کا یہ ارشاد کہ سعید بن عاص اکرم العرب ہے، اعلام نبوت میں سے ہے۔ نبی کریم کونور وقی کے ذریعہ بیہ بات معلوم ہوگئ تھی کہ سعید بہت بڑے فاتح ہوں نبوت میں سے ہے۔ نبی کریم کونور وقی کے ذریعہ بیہ بات معلوم ہوگئ تھی کہ سعید بہت بڑے فاتح ہوں گور اربیا کیں گے۔

ابن ابی خیثمہ بطریق کیجیٰ بن سعید روایت کرتے ہیں کہ محمد بن عقیل بن ابی طالب اپنے والد کے پاس آئے اور پوچھا سب لوگوں میں سے افضل کون ہے؟ فرمایا: میں اور میرا بھائی۔'' سیدنا معاویہ فرمایا کرتے تھے:''سعید بن عاص قریش کے نورنظر ہیں۔''

سعید بن عاص بڑے تنی تھے۔ جب سائل کوئی چیز مانگنا اور آپ کے پاس موجود نہ ہوتی تو اسے لکھ کر دے دیتے کہ میں فلاں چیز کتھے دے دول گا، جب فوت ہوئے توان پراسی ہزار دینار قرض تھا جوان کے بیٹے عمرو نے ادا کیا۔ صالح بن کیسان روایت کرتے ہیں کہ سعید بڑے باوقار اور متحمل مزاج تھے، جب کسی چیز کو پسندیا نا پسند کرتے تو اس کا اظہار نہیں کیا کرتے تھے۔ ان کا قول ہے: '' دل کی حالت جب کسی چیز کو پسندیا نا پسند کرتے تو اس کا اظہار نہیں کیا کرتے تھے۔ ان کا قول ہے: '' دل کی حالت

#### سیدنا عثمان <sup>©</sup> نے عبد اللہ بن سعد بن ابی سرح کو حاکم مصرمقرر کیا جہاں اس نے بہت مظالم

بدلتی رہتی ہے، یہ موزوں نہیں کہ آ دمی ایک چیز کی آج تعریف کرے اور کل اسی کی ندمت کرنے لگے۔'' یہ ہیں سیدنا سعید بن عاص اموی کے فضائل ومنا قب جن کے بارے میں رافضی امیر المونین عثمان کو مطعون کرتا ہے کہ انھوں نے سعید کو والی کوفہ مقرر کیا۔

عبداللہ بن سعد بن ابی سرح نبی کریم کے صحابی ہیں۔ یہ قریش کے قبیلہ عامر بن لوگ سے تعلق رکھتے سے سیدنا عثمان کے رضاعی بھائی تھے۔ فتح مکہ کے روز سیدنا عثمان نے جب ان کے لیے پناہ طلب کی تو نبی کریم نے ان کو پناہ دے دی۔ یہ مخلص مسلمان اور عظیم مجاہد و فاتح تھے۔ جب ملک مصر دین اسلام کے حلقہ میں داخل ہوا تو ابن ابی سرح ان مجاہدین صحابہ کے سرخیل تھے۔ جن کو مصر فتح کرنے کی سعادت حاصل ہوئی۔ جہاد مصر میں ہی عمر و بن العاص دائے کے اشکر کے دائیں باز و میں تھے اور بڑے کار ہائے نمایاں انجام دیے۔ جب وادی نیل میں مسلمانوں کے قدم جم گئے تو ابن ابی سرح نے فسطاط کے گردونواح میں جہال مصر میں او لیس مسجد تغییر ہوئی۔ اپنے لیے ایک جگہ کا انتخاب کیا اور و ہیں کے ہوکر رہے گئے۔ ابن سعد نے طبقات میں ابن ابی سرح کا ذکر ان صحابہ میں کیا ہے جضوں نے مصر میں بود و باش اختیار کرلی تھی۔

حافظ ابن حجر نے الاصابہ (۲/۲۳) میں البرقی کی تاریخ سے بروایت ابی صالح کا تب لیث بن سعد امام مصرسید نالیث بن سعد سے قال کیا ہے کہ انھوں نے فر مایا:

''خلافت فاروقی میں ابن ابی سرح علاقہ الصعید کے حاکم تھے۔ جب سیدنا عثان منصب خلافت پر فائز ہوئے تو آپ نے مصر کا سب علاقہ ان کو تفویض کر دیا۔ امارت کے زمانہ میں ان کی تعریف کی جاتی تھی۔''

مصر کے عظیم امام و فاضل سیدنالیث بن سعد کے مندرجہ بالا بیان سے معلوم ہوتا ہے کہ روافض نے ابن ابی سرح پر کس قدر جھوٹ باندھا ہے۔ ۲۵ھ میں ابن ابی سرح پورے مصر کے حاکم اعلیٰ تھے۔ ۲۷ھ میں پوراافریقہ فتح ہوگیا۔ یہ عظیم ترین فتح تھی جو مسلمانوں کو حاصل ہوئی ، مال غنیمت کی یہ فراوانی تھی کہ ایک سوار کے حصہ میں تین ہزار دینار آئے۔ چاروں عبادلہ (عبداللہ بن عمر ،عبداللہ بن نبر،عبداللہ بن عباس اور عبداللہ بن عمرو بن عاص می گائی ) جلالت قدر کے باوصف ابن ابی سرح کے زیر قیادت تھے۔ شالی افریقہ فتح ہونے کے بعد بھی ابن ابی سرح نے اسم ھیک جہاد کا سلسلہ جاری رکھا۔ ۱۳ ھیں ذات السواری پر چڑھائی کی۔ اسی دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے السواری پر چڑھائی کی۔ اسی دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے السواری پر چڑھائی کی۔ اسی دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے السواری پر چڑھائی کی۔ اسی دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے السواری پر چڑھائی کی۔ اسی دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے السواری پر چڑھائی کی۔ اسی دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے السواری پر چڑھائی کی۔ اسی دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے اللہ میں دوران باغیوں نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سرح نے سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیات کی سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔ ابن ابی سیدنا عثمان کے خلاف خروج کیا۔

ڈھائے۔لوگوں نے جب اس کی شکایت کی تو سیدنا عثمان نے پوشیدہ طور پر اسے لکھا کہ وہ اپنے عثمان نے معاویہ کو امیر شام مقرر کیا عہدے پرڈٹا رہے اور محمد بن ابی بکر ● کوئل کردے۔سیدنا عثمان نے معاویہ کو امیر شام مقرر کیا

سیدنا عثمان کولکھ کر امداد کی پیشکش کی اور براسته عریش وعقبہ مدینه پہنچنے کی اجازت چاہی۔سائب بن ہشام بن عمیر کو حاکم مقرر کیا۔ابھی مدینہ بین سکے سطے کہ ابن ابی سرح کوسیدنا عثمان کی شہادت کی خبر بہنچی اور آپ مصرلوٹ آئے۔

مصر پرابن ابی حذیفہ نے قبضہ جمالیا تھا۔اس نے ابن ابی سرح کو حدود مصر میں داخل ہونے سے روکا، چنانچہ آپ فلسطین چلے گئے اور عسقلان ورملہ کے درمیان سکونت اختیار کی ۔ ۵۷ ھ تک فلسطین میں گوشہ نشین رہے۔

بغوی نے بسند سی بزید بن ابی حبیب سے روایت کیا ہے کہ اس نے کہا:

ابن ابی سرح مقام رملہ کی طرف چل دیے، جب ضبح ہوئی تو کہا'' اے اللہ! اس ضبح کو میرا آخری عمل بنا دے۔' پھر وضوء کیا اور نماز ادا کی۔ پھر دائیں جانب سے سلام پھیرا۔ جب بائیں جانب سلام پھیرنے لگے تو ان کی روح قفس عضری سے پرواز کر گئی۔' اسد بائیں جانب سلام بخاری شِللہ نے تو ان کی روح قفس عضری سے زکر کی ہے۔ تاریخ الغابه (۲۹/۲)۔ امام بخاری شِللہ نے یہ روایت اسی سند سے ذکر کی ہے۔ تاریخ کبیر (۲۹/۵) مختصراً

ہم نے العواصم من القواصم ، ص (۱۰۹ ـ ۱۱۰) ، نیز (۱۲۹ ـ ۱۲۹) کے حواثی پراس خط کے بارے میں علمی خقیق کی ہے جو بقول شیعہ سیدنا عثمان یا مروان نے ابن ابی سرح کے نام ارسال کیا تھا۔ نیز سیدنا علی کے اظہار جیرت کرنے پر گفتگو کی ہے کہ عراقی فتنہ پر داز اور مصر کے شریر لوگ مختلف راستوں سے بہ یک وقت مدینہ پہنچ گئے جیسے پہلے انھوں نے یہ بات طے کر رکھی ہو، حالا نکہ عراق والوں کو مطلقاً اس خط کا علم نہ تھا جو اہل مصر نے حامل خط سے لے لیا تھا۔ جب سیدنا علی نے اس پر اظہار تعجب کیا تو اہل عراق نے کہا: '' کیا آپ نے ہمیں تحریز ہیں کیا تھا۔ کہ واپس مدینہ آ جاؤ۔'' سیدنا علی ڈھائیڈ نے حلف اٹھا کر کہا کہ انھیں اس خط کا کوئی علم نہیں۔''

مندرجہ بالا بیان اس حقیقت کا مظہر ہے کہ دوجعلی خطتح رہے گئے تھے۔ایک سیدناعلی کی جانب سے اہل عراق کے نام اور دوسرا سیدناعثمان کی طرف سے اہل مصر کی طرف سے بات عقل وقیاس کے منافی ہے کہ بیہ خط سیدناعثمان یا مروان نے ابن ابی سرح کے نام لکھا،خصوصاً جب کہ انھیں معلوم تھا کہ اس نے مدینہ حاضر ہونے کی اجازت جا ہی ہے اور وہ اس وقت فلسطین اور مدینہ کے درمیان غالباً عقبہ کے مقام

جہاں اس نے فتنے بیا کیے۔

### سیدناعثان پرشیعه کے اعتراضات:

سیدنا عثمان نے عبداللہ بن عامر بن کریز کوبھرہ کا والی مقرر کیا جہاں اس نے بہت برے کام

کے۔

پر پہنچ چاتھا۔ جب ابن بی سرح مصر میں موجود ہی نہیں تھے۔ تو یہ خطان کی جانب مصر کیوں کر بھیجا گیا؟ فتنہ سامانی کے دور کی تاریخ کھنے والے مصنفین اس حقیقت سے مطلع نہ ہو سکے کہ جب عراق ومصر کے انقلا بی مدینہ سے چلے گئے تھے تو انقلاب کے دور عظیم لیڈر اور سیدنا عثمان کے شدید خالف بینی اشریخعی و علیم بن جبلہ مدینہ سے نہیں گئے تھے۔ مدینہ قیام پذیر رہنے سے ان کا مقصد وحید یہ تھا کہ جس مشن کے لیے وہ مدینہ آئے تھے (سیدنا عثمان کا قتل ) اس کو بہر صورت پایہ کمیل تک پہنچایا جائے ، چنا نچہ انھوں نے سیدنا عثمان وعلی کی جانب سے دوجعلی خط تیار کیے اور زکو ق کے اونٹوں میں سے دواونٹ کرا میہ پر لے کر دواعرابیوں کے ذریعہ ایک کومشر قی راستہ سے عراق اور دوسرے کومصریوں کی طرف بھیجا جوغر بی جانب ساعل کے ساتھ ساتھ جا رہے تھے۔ خطوط نو لی کا واحد مقصد سوئے ہوئے فتنہ کو جگانا اور از سرنو جانب ساعل کے ساتھ ساتھ جا رہے تھے۔ خطوط نو لی کا واحد مقصد سوئے ہوئے فتنہ کو جگانا اور از سرنو گئی ۔ مزید تفصیلات کے لیے دبکھیے: العواصم من القواصم

امت محری کے مجوں (شیعہ ) کی نگاہ میں سیدنا عبداللہ بن عامرکا برترین قعل بیتھا کہ اس نے ایران میں کسریٰ کی حکومت کا خاتمہ کردیا۔ چنا نچے عبداللہ بن عامر کے عہدامارت میں فارس کے آخری بادشاہ پر دگردکو قتل کر دیا گیا تھا۔ عبداللہ بن عامر والد کے اعتبار سے نسباً عبشی اور والدہ کی طرف سے ہاشی تھے، ان کی دادی اروی بنت کریز تھیں۔ والدہ کا نام البیھاء بنت عبدالمطلب بن ہاشم تھا۔ یہ نبی کریم کی پھوپھی تھیں۔ دادی اروی بنت کریز تھیں۔ والدہ کا نام البیھاء بنت عبدالمطلب بن ہاشم تھا۔ یہ نبی کریم کی پھوپھی تھیں۔ مجب عبداللہ بن عامر پیدا ہوئے۔ اور آئھیں نبی کریم کی خدمت میں لایا گیا تو آپ نے بنوعبر تمس کو مخاطب کر کے فرمایا۔" یہ بچے تم ہماری نسبت ہم سے زیادہ ملتا جاتا ہے۔" آپ بیچ کے منہ میں تھوک ڈالتے جاتے سے اور وہ نگاتا جاتا تھا آپ نے فرمایا:" یہ بچے تر و تازہ ہے۔" آپ بیا تحق ہے کہ منہ میں تھوک گاتا جاتا تھا آپ نے فرمایا:" یہ بچے تر و تازہ ہے۔" بی کریم کے ارشاد مبارک کا نتیجہ یہ ہوا کہ ابن عامر جس زمین میں بھی کام کرتے ، وہاں پانی نکل آتا۔ ابن عامر بہلا تحق ہے۔ ہو کہ وہاں بین قال تھے۔ سیدنا عثمان نے ابوموی اشعری ڈاٹٹوئے کے بعد ۲۹ ھیں ابن عامر بڑے تی کہ عامر کو بھرہ کا والی مقرر کیا ، پھرعثان بن ابوالعاص کے بعد فارس کا علاقہ بھی ان کو سونے دیا۔ ابن عامر کو بھرہ کا والی مقرر کیا ، پھرعثان بن ابوالعاص کے بعد فارس کا علاقہ بھی ان کوسونے دیا۔ ابن عامر کو بھرہ کا والی مقرر کیا ، پھرعثان بن ابوالعاص کے بعد فارس کا علاقہ بھی ان کوسونے دیا۔ ابن عامر کو بھرہ کا والی مقرر کیا ، پھرعثان بن ابوالعاص کے بعد فارس کا علاقہ بھی ان کوسونے دیا۔ ابن عامر کوبھرہ کا والی مقرر کیا ، پھرعثان بن ابوالعاص کے بعد فارس کا علاقہ بھی ان کوسونے دیا۔ ابن عامر کوبھرہ کیا وہ کوبھر کوبول کیشر کیا گانے کوبھر کوبول کیا کوبھر کیا کوبونے کوبول کیا کوبونے کیا کوبونے کیا کوبول کیا کہ کوبول کوبول کیا کوبول کیا کوبول کیا کوبول کیا کوبول کوبول کیا کوبول کوبول کوبول کیا کوبول کوبول کیا کوبول کوبول کیا کوبول کوبول کیا کوبول کیا کوبول کیا کوبول کوبول کیا کوبول کیا کوبول کیا کوبول کوبول

#### مروان کو والی مقرر کر کے اپنی انگوٹھی اس کے حوالے کر دی 🗨 جس کا نتیجہ قتل عثمان کی صورت

نے پوراخراسان۔اطراف فارس وسیستان اور کرمان کے ممالک فتح کر لیے اور غزنہ کے قریب جا پہنچ۔
ان فتوحات کا شکریہ ادا کرنے کے لیے ابن عامر نے نیشا پور سے احرام باندھا اور حالت احرام میں
پاپیادہ حجاز پہنچ۔ اتفاق سے وہ سردی کا موسم تھا۔ جب سیدنا عثان کی خدمت میں پہنچ تو آپ نے
ملامت کی اور فرمایا:"آپ نے یہ اقدام فریب دہی کے لیے کیا ہے۔"

ان فتوحات سے کثیر مال غنیمت ہاتھ آیا۔سیدنا عثان نے بیسب مال مہاجرین وانصار میں تقسیم کر دیا اور اس سے اسلامی جہاد وفتوحات کا سلسلہ جاری رکھنے میں مدد ملی۔

یہ ہیں سیدنا عبداللہ بن عامر ڈلاٹؤ کے وہ افعال''شنیعہ' جن پر رافضی قلم کارنقد وجرح کر رہا ہے۔اس پر جس قدر جیرت واستعجاب کا اظہار کیا جائے کم ہے۔ یہ جاہدین و فاتحین شیعہ کی نگاہ میں مذموم ہیں اور ان کے مقابلہ میں ہلاکوخاں اور سلطان خدا بندہ تک اس کی نسل قابل مدح وستائش ہے۔ نبی کریم عَلَیٰڈِم نے سے فرمایا: کہ بروز حشر آ دمی کو اس شخص کی رفافت نصیب ہوگی۔جس کے ساتھ وہ محبت رکھتا ہو۔'' شیعہ کی یہ تضاد خیالی صرف دینی مرض ہی نہیں، بلکہ عقلی واخلاقی بیاری بھی ہے۔
شیعہ کی یہ تضاد خیالی صرف دینی مرض ہی نہیں، بلکہ عقلی واخلاقی بیاری بھی ہے۔
"وَ الْحَدَمُدُ لِلَّهِ الَّذِی عَافَانَا مِمَّا ابْتَلٰی بِه کَشِیْرًا مِّنُ حَلُقِه،''

ا نگوشی سپردکرنے سے رافضی مصنف کا اشارہ اس جعلی خط کی جانب ہے، جس کا تذکرہ ہم قبل ازیں کر چکے ہیں۔ ہم نے بیان کیا تھا کہ قائد کوفہ اشتر نخعی اور قائد بھرہ خگیم بن جبلہ جب اپنے مقصد میں ناکام رہے اور کوفہ و بھرہ کے انقلا بی سیدنا عثان کے دلائل سے مطمئن ہوکر واپس چلے گئے۔ عراقیوں نے مشرق کی جانب عراق کا رخ کیا اور مصری جانب غرب عازم مصر ہوئے؟ بید دونوں لیڈر مدینہ میں مقیم رہے اور اینے رفقاء کے ساتھ واپس نہ گئے۔

چند دنوں کے بعد بہ یک وقت دوسوار مصری وعراقی قافلہ سے ملے جوسوار مصری قافلہ سے ملاتھا وہ ان کے قریب بہنچ کر عجیب وغریب حرکات کرنے لگا۔ جب اسے یقین ہوگیا کہ قافلہ والوں نے اسے دیکھ لیا ہے تو پھر چھپنے کی کوشش کی ، جب انھوں نے وجہ پوچھی تو اس نے ایک خط دکھایا جس پرسیدنا عثمان جیسی مہر لگی تھی ، اس نے بتایا کہ وہ یہ خط لے کر امیر مصر عبد اللہ بن ابی سرح کی طرف جا رہا ہے۔ خط میں لکھا تھا کہ محمد بن ابی بکر کوفتل کر دو بعینہ اسی وقت عراقی قافلہ کو ایک شخص ملا جس کے پاس ایک خط تھا جس پرسیدناعلی کی مہرکی مانند مہر لگی ہوئی تھی ، خط میں لکھا تھا کہ 'درینہ واپس آ جاؤ۔''

جب دونوں فریق مدینہ پہنچے تو سیدناعلی اورا کا برصحابہ وجہ دریا فت کرنے کے لیے نکلے،مصری لوگوں نے

میں ظہور پذیر ہوا۔سیدنا عثمان اپنے اقارب کو بہت مال دیا کرتے تھے۔سیدنا عثمان کی کثر تِ جودوسخا

سیدنا عثمان کے جعلی خط کا ذکر کیا۔سیدناعلی نے پھرعراقیوں سے وجہ دریافت کی انھوں نے کہا کیا آپ نے خط کے ذریعہ ہمیں واپس آنے کا حکم نہیں دیا؟ سیدناعلی نے حلف اٹھا کر کہا کہ مجھے اس خط کے بارے میں کچھلم نہیں۔

اس سے معلوم ہوا کہ سیدنا عثان وعلی کے نام سے یہ جعلی خط تیار کیے گئے تھے خصوصاً جب کہ سیدنا عثان و مروان کومعلوم تھا کہ عبداللہ بن ابی سرح مصر میں موجود ہی نہیں۔ مروان ایک ادنیٰ آ دمی کے ساتھ بھی خیانت سیدنا عثان کی انگوٹھی کیوں کر استعال کر سکتے تھے خیانت سیدنا عثان کی انگوٹھی کیوں کر استعال کر سکتے تھے جو امور خلافت میں بڑی اہم چیز مجھی جاتی ہے بفرض محال اگر سیدنا عثان کی انگوٹھی از راہ فریب مروان نے استعال کی تھی تو سیدناعلی کی انگوٹھی استعال کرنے والاکون تھا؟

روافض اس حقیقت سے بخوبی آگاہ ہیں کہ مروان وہ خض ہے کہ سیدنا زین العابدین جیسے لوگ اس سے دین احکام پر مشتمل روایات اخذ کرتے ہیں۔ مروان سے جن لوگوں نے روایت کی ہے ایک سیدنا زین العابدین علی بن حسین بھی ہیں۔ جن حفاظ و ائمہ حدیث نے یہ بات بیان کی ہے ان میں سے آخری محدث حافظ ابن حجر عسقلانی ہیں جنھوں نے '' الاصاب' میں اس پر روشنی ڈالی ہے۔ اس کی تفصیل کے لیے دیکھیے طبقات الثافعیہ الکبری از تاج الدین السبکی زیر ترجمہ ابو منصور محمد بن احد بن الاز ہر صاحب تہذیب اللغہ: ۲۸۲۔ ۳۷)

حافظ ابن حجر نے مروان کوجن رواۃ و تلافدہ کا ذکر کیا ہے ان میں سرخیل تابعین سعید بن مسیّب اور ان کے برا در فقہائے سبعہ ابو بکر بن عبد الرحمٰن وعُبید الله بن عبد الله وعروہ بن زبیر اور ان کے نظائر وامثال مثلاً عراک بن مالک غفاری مدنی جوصائم الدہر تھے۔ نیز عبد الله بن شداد جوسیدنا عمر وعلی و معاذ سے روایت اخذ کیا کرتے تھے۔ عروہ بن زبیر کی مروان سے روایت صحیح بخاری، کتاب الوکالۃ میں موجود ہے۔ نیز دیکھیے منداحد (۳۲/۳۱ و۳۲۳ و۳۲۸ و۳۲۸ نیز ۱۸۹/۵)

عراک کی مروان سے روایت امام اہل مصرلیث بن سعد نے یزید بن حبیبہ سے ذکر کی ہے دیکھیے ، مسند احمد (۴/ ۳۲۸) عبداللہ بن شداد کی مروان سے روایت مسنداحمد (۴/ ۳۲۸ ) عبداللہ بن شداد کی مروان سے روایت مسنداحمد (۴/ ۳۲۸ ) عبداللہ بن میں امام بمن عبدالرزاق کا نام بھی شامل ہے جو کسی حد تک شیعہ تھا ، جب مروان امام زین العابدین سے لے کرعبدالرزاق بن ہمام صنعانی جیسے ائمہ حدیث کے نزدیک قابل اعتماد ہے تو ایک رافضی کا اسے مورد طعن بنانا کیول کر صبح ہوسکتا ہے۔

کا یہ عالم تھا کہ ان کے چار داماد تھے، ان کو چار لاکھ دینارعطا کیے۔ ابن مسعود سیرنا عثان کو مورد طعن بناتے اور ان کی تکفیر کیا کرتے تھے۔ سیرنا عثان نے ان کو اس قدر پڑوایا کہ ان کی موت واقع ہوگئی۔ عمار کو اس قدر پڑوایا تھا کہ ان کو قتی کا عارضہ لاحق ہوگیا تھا۔ معارکواس قدر پڑوایا تھا کہ ان کو قتی کا عارضہ لاحق ہوگیا تھا۔ معارکواس قدر پڑوایا تھا کہ ان کو قتی کا عارضہ لاحق ہوگیا تھا۔ معارمیرا نورنظر ہے، اسے ایسی باغی جماعت قتل کرے گی جو میری شفاعت کی مستحق نہیں نے دمار بھی سیرنا عثان پر طعن کیا کرتے تھے۔ نبی مثالی اور نظر کے ابو ذرغفاری کو مار پیٹ کرر بذہ کی طرف نکال دیا تھا۔ اور کوئی حالانکہ نبی کریم نے فرمایا تھا اس کرہ ارضی کے او پر اور فلک نیلگوں کے نیچے ابوذر سے زیادہ سچا اور کوئی حالانکہ نبی کریم نے فرمایا تھا اس کرہ ارضی کے او پر اور فلک نیلگوں کے نیچے ابوذر سے زیادہ سچا اور کوئی

"سیدنا ابو ذر رقائی نے امیر المونین عثمان سے مدینہ سے باہر جانے کی اجازت حاصل کر لی تھی۔ ابو ذر نے کہا: "مجھے نبی کریم عقائی آ نے مامور فر مایا تھا کہ جب مدینہ کی آبادی سلع نامی مقام تک پہنے جائے تو اس سے نکل جائیں۔ "چنانچہ سیدنا عثمان نے ان کو اجازت دے دی تھی۔ (مستدر کے حاکم (۴۲/۳) ، ابو ذر ربندہ نامی جگہ میں قیام پذیر ہوئے اور وہاں مسجد بنوائی۔ سیدنا عثمان نے ابو ذر کو اونٹوں کا ایک ربوڑ اور دو غلام عطا کیے تھے۔ ان کی تخواہ بھی مقرر کردی تھی۔ سیدنا ابو ذر مدینہ میں آیا جایا کرتے تھے، وہ جگہ جہاں وہ اقامت پذیر تھے مدینہ سے تین میل کے فاصلہ پرتھی۔ مشہور جغرافیہ دان یا قوت لکھتا ہے: "مدینہ کے راستہ پر یہ ہمترین جگہ تھی۔ "

<sup>🗗</sup> قبل ازیں اس کا جواب دیا جاچکا ہے کہ سیدنا عثمان اپنے ذاتی مال سے بیعطیہ جات دیا کرتے تھے۔

یے سیصرت کے کذب ہے سیدنا عبد اللہ بن مسعود رضی اللہ عنہ سیدنا عثمان کی شان میں فر مایا کرتے تھے: ''ہم نے بہترین آ دمی کوخلیفہ بنایا ہے اور سہل انگاری سے کامنہیں لیا۔''

حجوٹے کلمات جو دروغ گو کے منہ سے نکلتے ہیں اگر اس شرابی کی طرح بد بودار ہوتے جو ہمیشہ شراب
 کے نشہ میں سرشار رہنے کا عادی ہوتو روافض کا بہ ججوٹ اتنا بڑا ہے کہ اس کا تعفن اور بد بوتا قیام قیامت ختم ہونے میں نہ آتی ۔ (دیکھیے العواصم من القواصم ،ص: ۲۳ ۔ ۲۳)

۲۲-۱۳: کو اب کے لیے دیکھیے: العواضم من القواضم میں: ۲۲-۲۲

اس کے جواب کے لیے دیکھیے العواصم من القواصم: ۷۷۔ ۵۹

یہ صاف جھوٹ ہے۔ مورخ ابن خلدون اپنی تاریخ جلد دوم ، صفحہ: ۳۹ اپر لکھتے ہیں۔

نہیں:'' سیدنا عثمان کے زمانہ میں شرعی حدود کی پروانہیں کی جاتی تھی۔ چنانچہ ہرمزان کے قصاص میں عبیداللہ بن عمر کو قتل نہیں کیا تھا۔ ہرمزان سیدناعلی کا آزاد کردہ غلام تھا۔ 🌓

ولید جب شراب نوشی کا مرتکب ہوا تو عثمان اس پر حدنہیں لگانا چاہتے تھے۔ سیدناعلی نے حد شرعی قائم کی اور فرمایا میری موجودگی میں شرعی حدود کو پامال نہیں کیا جا سکتا۔ عجمعہ کے دن ایک اذان کا اضافہ کیا جو کہ بدعت ہے۔ اسلمانوں نے عثمان کی مخالفت کی اور اس کے کاموں پر تنقید کی۔ پہال تک کہ ان کوقل کردیا گیا۔ لوگوں نے سیدنا عثمان سے کہا تھا آپ نے بدر میں شرکت نہ کی۔ اور غزوہ احد کے دن بھاگ گئے۔ جبیعت الرضوان میں بھی شامل

<sup>•</sup> پیصرت کذب اور شیعه کی اختر اع ہے۔ ہر مزان سیدناعلی کا آزاد کردہ غلام ہر گزنه تھا۔ دیکھیے: العواصم من القواصم من:۲۰۱۸ - ۱۰۸۸

<sup>99</sup> اس کے جواب کے لیے دیکھیے العواصم من القواصم: ۹۹ \_ 99

جب مدینه کی آبادی بڑھ گئی تواس کی ضرورت پیش آئی تھی۔

سیدنا عثمان کی مخالفت کرنے والے باغی تھے اور آپ کی امداد کرنے والے سیدنا حسن وحسین ڈھائیٹا جیسے لوگ تھے۔ لوگ تھے۔

الموت میں شرکت نہ کرنے کی وجہ بیتھی کہ سیدنا عثان رفائی کی بیوی سیدہ رقیہ رفائی بنت رسول اللہ عالیہ الموت میں مبتلاتھیں، نبی کریم نے سیدہ رقیہ کی تیار داری کے لیے آپ کو مدینہ میں رہنے دیا اور فر مایا۔
آپ کو بدر میں شرکت کرنے والول جیسا اجر و تو اب اور مال غنیمت کا حصہ ملے گا۔ (صحیح بحاری، کتاب فضائل اصحاب النبی علیہ اجر و تو اب مناقب عثمان بن عفان رضی الله عنه، (حدیث: کتاب فضائل اصحاب النبی علیہ مناقب عثمان کی رفاقت میں رہنے دیا۔ (مستدر کے حاکم ۱۳۶۹، ۲۹، ۲۰) سیدنا اسامہ بن زید کو بھی سیدنا عثمان کی رفاقت میں رہنے دیا۔ (مستدر کے حاکم ۱۶ مناف بدر میں جب اللہ تعالی نے مسلمانوں کو فتح عنایت فرمائی تو نبی کریم نے سیدنا عثمان کو قتم کا مرثر دہ اس وقت ملا جب ہم سیدہ رقیہ کی قبر برمٹی برابر کر کیا ہے۔ "نہم کو فتح کا مرثر دہ اس وقت ملا جب ہم سیدہ رقیہ کی قبر برمٹی برابر کر کیا ہے۔ "

غزوہ احد میں جو واقعہ پیش آیا اس میں بہت سے لوگ شریک تھے۔ اس بات کی تعیین میں اختلاف ہے کہ کون ثابت قدم رہا اور کون نہ رہا۔ جب اللہ تعالیٰ نے صحابہ کی پیلغزش معاف کر دی ہے تو اس کا تذکرہ کسی مسلم کے شایان شان نہیں۔

نه ہوئے۔ • خلاصہ بیر کہایسے واقعات لاتعداد ہیں۔' (شیعہ مصنف کا بیان ختم ہوا )

شیعہ مصنف کے وارد کردہ جملہ اعتراضات کا جواب علی التر تیب یہ ہے کہ اگر سیدنا عثمان کے عمال و حکام نے ان سے خیانت کی اوران کی نافر مانی کا ارتکاب کیا تھا تو سیدناعلی کے نائبین اس ضمن

سیدنا عثمان بیعت الرضوان میں اس لیے شرکت نہ کر سکے کہ نبی کریم نے آخیں قریش مکہ کی طرف سفیر بنا

کر بھیجاتھا۔ نبی کریم نے سفارت کا منصب پہلے سیدنا عمر کو پیش کیا انھوں نے کہا اے اللہ کے رسول! مکہ

میں میرے قبیلہ کا ایک آ دمی بھی نہیں جو میری حفاظت کر سکے۔ میں آپ کو ایک شخص بتا تا ہوں جو اس

مقصد کے لیے مجھ سے زیادہ موزوں ہے ..... وہ عثمان بن عفان ہے' ..... چنانچہ آپ نے سیدنا کو بلا کر

اس خدمت پر مامور کیا۔ اگر مسلمانوں میں کوئی اور شخص ہوتا جو وادی مکہ میں زیادہ پر قوت و شوکت ہوتا تو

آپ عثمان کی جگہ اسے اس کام پر مامور فرماتے۔ (صحیح بخاری، حواله سابق سیرۃ ابن هشام

(ص: ۲ ، ۵ - ۳ ، ۵)

تاریخ اسلام کی اس اق لین سفارت کے جرم میں عثمان مکہ میں چندروز محبوس رہے۔ چنا نچے مسلمانوں میں بیخبر مشہور ہوئی کہ عثمان قتل کر دیے گئے ہیں۔ نبی کریم نے سیدنا عثمان کا قصاص لینے کے لیے صحابہ سے بیعت رضوان کی۔ اس سے معلوم ہوا کہ بیعت رضوان سیدنا عثمان کی عظمت وفضیلت کا بین ثبوت ہے۔ عظمت عثمان کی اس سے بڑی دلیل اور کیا ہوگی کہ آپ کا انتقام لینے کے لیے اسلام کی پوری قوت و شوکت سیدالا ق لین والآخرین کے زیر قیادت اٹھ کھڑی ہوئی۔ اس سے بی بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم مثلاً ایکٹیا مشوکت سیدالا ق لین والآخرین کے زیر قیادت اٹھ کھڑی ہوئی۔ اس سے بی بھی معلوم ہوا کہ نبی کریم مثلاً ایکٹیا سے اس داماد سے کتنی گہری الفت و محبت رکھتے تھے۔

جب سب صحابہ عقد بیعت کے لیے جمع ہو گئے تو اس آخری لمحہ میں نبی کریم کو پتہ چلا کہ عثمان بخیر و عافیت ہیں۔ تاہم آپ نے بیعت کے معاملہ کو شنہ بھیل چھوڑ نا مناسب خیال نہ کیا۔ سیدنا عثمان کو دہرا شرف میا حاصل ہوا کہ بیعت کرتے وقت نبی کریم کے ہاتھ نے سیدنا عثمان کے ہاتھ کی جگہ کام کیا۔ چنا نچہ آپ نے اپنے دائیں ہاتھ کوسیدنا عثمان کا ہاتھ قرار دیا اور کہا:'' یہ عثمان کا ہاتھ ہے'' پھراسے دوسرے ہاتھ پر مار کر فر مایا:'' یہ بیعت عثمان کے لیے ہے۔' صحیح بخاری، حوالہ سابق۔ مقام افسوس ہے کہ شیعہ تاریخ اسلام کی اس عظیم مدح و ثنا کو نقص وعیب پرمجمول کرتے ہیں، رفض کی اصل حقیقت یہی ہے، اگر وہ تاریخ اسلام کی اس عظیم مدح و ثنا کو نقص وعیب پرمجمول کرتے ہیں، رفض کی اصل حقیقت یہی ہے، اگر وہ توں نہ کرتے تو رافضی نہ کہلاتے۔ (محبّ الدین الخطیب) یہ بیعت اتنی اہم تھی کہ نبی کریم کے زیر قیادت اسلام کی پوری قوت اٹھ کھڑی ہوئی اور اسی سابقہ بیعت نے صحابہ کرام کو شہادت عثمان پر قصاص کا مطالبہ کرنے یرمجور کر دیا ور نہ اخسی سیدنا علی سے کوئی عناد نہ تھا۔ (ناشر)

میں ان سے دوقدم آگے ہی تھے۔ سیدناعلی ڈلاٹیئے نے سیدناحسین ڈلاٹیئے کے قاتل عبیداللہ بن زیاد کے والد زیاد بن ابی سفیان کو والی مقرر کیا تھا۔ آپ نے اشتر نخعی اور محمد بن ابی بکر جیسے لوگوں کو بھی حاکم مقرر کیا تھا۔ آپ سے بہتر تھے۔

یہ امر باعث حیرت ہے کہ شیعہ جس امر میں سیدنا عثان کو ہدف ملامت بناتے ہیں اسی بات کے بارے میں یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ سیدنا علی اس میں سیدنا عثان سے سبقت لے گئے تھے۔ مثلاً شیعہ کہتے ہیں کہ سیدنا عثان نے اپنے قرابت دار اور بنوامیہ کو مناصب جلیلہ پر فائز کیا تھا۔ دوسری جانب سیدنا علی نے والد اور والدہ کی جانب سے اپنے قرابت داروں کو حاکم و والی مقرر کیا۔ مثلاً سیدنا علی نے بیا اللہ وعبید اللہ نیزفتم بن عباس و ثمامہ بن عباس یہ سب سیدنا علی کے چپازاد بھائی سے میں سیدنا علی کے چپازاد بھائی سے میں میں ابی بکر کو والی مصر مقرر کیا جو آپ کا تربیت کردہ تھا (کیوں کہ سیدنا صدیق اعظم کے انتقال کے بعد سیدنا علی نے محمد بن ابی بکر کو والی مصر مقرر کیا جو آپ کا تربیت کردہ تھا (کیوں کہ سیدنا صدیق اعظم کے انتقال کے بعد سیدنا علی نے محمد بن ابی بکر کی والدہ کے ساتھ نکاح کرلیا تھا)

سیدناعلی نے اپنی ہمشیرہ ام ہانی کے بیٹے جعدہ بن ابی ہمیرہ کوخراسان کا والی مقرر کیا تھا۔ امامیہ کا دعویٰ ہے کہ سیدناعلی نے اپنی اولا دکو صراحة والی وامیر مقرر کیا تھا۔ 
• بیدا یک بدیمی بات ہے کہ اگر اقارب کو عہد نے تفویض کرنا جرم ہے تو ان کو خلافت عظمی پر فائز کرنا جرم عظیم ہے۔ نیز یہ کہ چیا زاد بھائیوں کی نسبت اولا دکو والی مقرر کرنا فدموم تر ہے اگر سیدنا علی معصوم ہونے کے باوجوداس اقارب نوازی کا ارتکاب کر سکتے ہیں اور کسی شخص کو بنا برعصمت آپ پر حرف گیری کی مجال نہیں ہے۔ تو سیدنا عثمان کی مدافعت اس دعویٰ سے ممکن ہے کہ آپ ایک مجتمد تھے۔ لہذا بیاموران سے اجتہا دی غلطی کی بنا پر صادر ہوئے۔ ظاہر ہے کہ یہ دعویٰ عقل و نقل سے زیادہ میل کھا تا ہے۔

سیدنا عثمان رہا تھی جارے میں بیمذر بھی صحیح ہے کہ بنوا میہ کوعہدہ ہائے جلیلہ عطا کرنے میں ان کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلَّا لَیْمِ نَا اِن کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلَّا لِیْمِ اِن کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلَّا لِیْمِ اِن کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلَّا لِیْمِ اِن کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلَّا لِیْمِ اِن کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلِّا لِیْمِ اِن کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلِّا لِیْمِ اِن کے سامنے اسوہ نبوی کو جا کم میں میں میں میں میں اس کے سامنے اسوہ نبوی موجود تھا۔ سرور کا مُنات مَلِّا لِیْمِ اِن کے سامنے اس کے سامنے

<sup>•</sup> امیر المونین علی رفاتینی پر بیر شیعه کاعظیم بهتان ہے، ہم نے العواصم من القواصم من: ۱۹۸\_۱۹۹ کے حواشی پر سیدناعلی کے ارشادات اس ضمن میں نقل کیے ہیں۔ (محبّ الدین الخطیب)

<sup>•</sup> سنن نسائی، كتاب الاذان، باب كيف الاذان (حديث: ٦٣٣)، سنن ابن ماجة كتاب الاذان باب النهى عن بيع ما الاذان باب الترجيع في الاذان (حديث: ٧٠٨)، و كتاب التجارات، باب النهى عن بيع ما ليس عندك (حديث: ٢١٨٩)

اور ابوسفیان اموی کونجران کا۔علاوہ ازیں نبی کریم نے خالد بن سعید بن العاص اموی کوبھی عامل مقرر کیا تھا۔ اسی طرح نبی کریم مَثَالِیَّا نے جب ولید بن عقبہ کو عامل مقرر کیا تو یہ آبیت نازل ہوئی۔

## ﴿إِنْ جَآءَ كُمْ فَاسِقٌ بِنَبَاءٍ

نظر بریں سیدنا عثان ہے کہہ سکتے ہیں کہ میں نے انہی افراد اور اسی جنس و قبیلہ کے لوگوں کو عہدے عطا کیے ہیں جن کو نبی کریم دیا کرتے تھے۔ سیدنا ابوبکر وعمر بھی اسی ڈگر پر گامزن رہے۔ چنانچہ سیدنا ابوبکر نے فقو حات شام کے سلسلہ میں بزید بن ابوسفیان کو حاکم مقرر کیا۔ سیدنا عمر نے جنانچہ سیدنا ابوبکر نے فقو حات شام کے سلسلہ میں بزید بن ابوسفیان کو حاکم مقرر کیا۔ سیدنا معاویہ کو ہے منصب عطا کیا۔ بنوامیہ کو حاکم و عامل مقرر کرنے کی روایت نبی کریم سے نہ صرف ثابت ومشہور بلکہ اہل علم کے نزدیک متواتر کی حد تک معروف ہے۔ لہذا اس سے بنوامیہ کوعہدے عطا کرنے پرا حتجاج کرنا نبی کریم کی نص کے مطابق اور ہر عاقل کے نزدیک خلافت کو بنی ہاشم کے ایک ہی فرد میں محدود کرنے کی نسبت اظہر ہے۔

کیول کہ بنو ہاشم میں مناصب جلیلہ کومحدود کرنے کا دعویٰ با تفاق محدثین کذب ہے اور بنوا میہ کو عہدے تفویض کرنے کی روایت بالا تفاق صدق ہے۔ جہاں تک بنو ہاشم کو عامل وحا کم بنانے کا تعلق ہے نبی مُثَاثِیَّا نے صرف سیدناعلی کو یمن کا حاکم مقرر کیا اور سیدنا جعفر کو زیداور ابن رواحہ کی معیت میں غزوہ مونه کا سیہ سالا ربنا کر بھیجا تھا۔

#### سيرناعتان معصوم نه تھ:

ہم سیدنا عثان کے معصوم ہونے کے مدی نہیں ہیں، بلکہ آپ نے بیفیناً گنا ہوں کا ارتکاب کیا ہوگا جن کو اللہ تعالیٰ معاف کردیں گے۔ نبی کریم مثالیٰ آپ کو جنت کا مژدہ بھی سنایا تھا۔ ادھر روافض کا بیحال ہے کہ ایک شخص میں غلو کر کے اس کے گنا ہوں کو بھی نیکیاں قر اردیتے ہیں اور دوسری طرف ایک شخص کے جملہ اعمال صالحہ کوفر اموش کر دیتے ہیں جواسے جنت میں لے جانے کے موجب ہیں اور اس کے گنا ہوں کو شار کرنے لگتے ہیں۔ یہ ظلم نہیں تو اور کیا ہے؟ اس بات پر پوری امت کا اتفاق ہے کہ تو بہ سے گناہ مٹ جاتے ہیں۔ کوئی شخص ہے کہنے کی جرائے نہیں کرسکتا کہ سیدنا عثمان نے اتفاق ہے کہ تو بہ سے گناہ مٹ جاتے ہیں۔ کوئی شخص ہے کہنے کی جرائے نہیں کرسکتا کہ سیدنا عثمان نے

آیات واحادیث سے بیہ بات ثابت ہوتی ہے کہ اللہ تعالیٰ سب گناہ بخش دیتے ہیں۔ نمازوں سے بھی گناہوں کی مغفرت ہوجاتی ہے۔ بیسوال کیا جاسکتا ہے کہ نماز کے درمیانی اوقات میں جو گناہ ہوتے ہیں جب وہ نمازوں سے معاف ہوجاتے ہیں تو پھر جمعہ، رمضان ،عرفہ و عاشوراء کے روزہ سے کون سے گناہ معاف کیے جاتے ہیں۔

بعض لوگ اس سوال کا بیہ جواب دیتے ہیں کہ جب گناہ باقی نہ ہوں تو ان کے درجے بلند کیے جاتے ہیں۔ یہ جس کہ سکتے ہیں کہ جن اعمال سے گنا ہوں کومعاف کیا جاتا ہے وہ اعمال مقبولہ ہیں۔ اللّٰد تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّهَا يَتَقَبَّلُ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِينَ ﴾ (المائدة: ٥/٢٧)
"اللَّهُ عِن كَامِمال كوقبول كرتے ہيں۔"
علاء كاس آيت كى تفسير ميں تين اقوال ہيں۔

- ا۔ خوارج ومعتزلہ کا قول ہے کہ جو شخص کبائر سے بچتا ہے اس کے اعمال قبول کیے جاتے ہیں۔ان کے نزدیک صاحب کبائر کا کوئی عمل مقبول نہیں۔
- ۲۔ مُر جیہ کہتے ہیں کہ جوشرک سے اجتناب کرتا ہے وہ متقیوں میں داخل ہے۔ اگر چہ وہ کبائر کا ارتکاب کرتا ہو۔
- ۳۔ علمائے سلف وائمہ کہتے ہیں کہ جو شخص خلوص دل سے اور خوف الہی سے کوئی کام کرتا ہے تو اس کا وہ مل قبول کیا جاتا ہے۔

سیدنافُضیل بن عیاض را گلیه آیت کریمه ﴿لِیَبُلُو کُمُ اَیُّکُمُ اَ نَصَدُ عَمَلا﴾ کی تفسیر میں فرماتے ہیں کہ ''احسن' سے مرادوہ عمل ہے جوشر عاً درست ہواور خلوص پر بنی ہو۔اس لیے کیمل اگر پر خلوص بھی ہو مگر شرعاً درست ہواور خلوص سے عاری ہوتب خلوص بھی ہو مگر شرعاً درست ہو اور خلوص سے عاری ہوتب بھی قبول نہیں کیا جائے گا۔عمل خالص کا مطلب سے ہے کہ صرف اللہ کے لیے ہواور شرعاً درست ہونے کا مطلب یہ ہے کہ صرف اللہ کے لیے ہواور شرعاً درست ہوئے کا مطلب ہو۔

سنن میں سیدنا عمار ڈلٹیئے سے مروی ہے کہ نبی کریم نے فرمایا'' بعض آ دمی نماز سے فارغ ہوتے ہیں اوران کی نصف یا تہائی یا چوتھائی نمازلکھی جاتی ہے۔ آپ نے یہاں تک فرمایا کہ بعض آ دمیوں کو

نماز کا دسوال حصه (۱/۱) نصیب ہوتا ہے۔

سیدنا ابن عباس ٹراٹٹۂ فرماتے ہیں شمصیں نماز، روزہ، حج اور جہاد میں سے صرف اسی عبادت کا تواب ملے گا جوعقل وفہم سے ادا کرو۔

بہرکیف گناہوں سے معافی ایسے اعمال کی بنا پر ملتی ہے جو بارگاہ ربانی میں مقبول ہوں۔ وہ خوش نصیب آ دمی ہو گا جس کی آ دھی نماز قبولیت سے مشرف ہو۔ اندریں صورت کچھ گناہ مقبول نمازوں سے معاف ہو جا ئیں گے اور جو بچیں گے وہ جمعہ ورمضان سے معاف ہوں گے۔ معافی کا امکان صغائر و کبائر دونوں قتم کے گناہوں میں ہے۔ جس حدیث میں صاحب البطاقہ کا ذکر کیا گیا ہے۔ اس میں مذکور ہے کہ اس کاعمل سب گناہوں پر چھا جائے گا، یہ اس شخص کا حال ہے جس کے اعمال صدق واخلاص اور عجز وانکسار کے آئینہ دار ہوں، ورنہ اہل کبائر جو دوز خ میں داخل ہوں گے وہ سبھی کلمہ گوہوں گے۔

اسی طرح حدیث میں مذکور ہے کہ ایک زانیہ نے بہ کمال اخلاص ایک کتے کو پانی پلایا اور اسے بخش دیا گیا۔ <sup>3</sup> یہ امر بھی قابل غور ہے کہ دوآ دمی نماز کے لیے کھڑے ہوتے ہیں اور ان کی نمازوں

<sup>•</sup> سنن ابي داؤد كتاب الصلاة، باب ما جاء في نقصان الصلاة، (حديث: ٧٩٦)

ح ترفری اور ابن ماجہ میں سیدنا عبد اللہ بن عمروبن عاص والنین سے روایت کیا گیا ہے کہ نبی کریم نے فرمایا:

بروز قیامت میری امت کے ایک خص کولوگوں کے روبرو پکاراجائے گا۔اس کے سامنے ننانو برجٹر کھول

کررکھ دیے جائیں گے جن میں اس کے اعمال قبیحہ درج ہوں گے، ہر رجٹر وہاں تک پھیلا ہوا ہوگا جہاں

تک نظر پنچے۔اس سے کہا جائے گا۔ان میں جواعمال مندرج ہیں کیاتم ان میں سے کسی کے منکر ہو؟ وہ کہہ

گانہیں،اے میر برار اللہ تعالیٰ فرما ئیں گے: تم پرظلم نہیں کیا جائے گا، پھر کاغذ کا ایک ٹکٹر انتھیلی کے

برابر لایا جائے گا جس میں' لا الدالا اللہ'' تحریر ہوگا۔ وہ خص کہ گا، کاغذ کا یہ پرزہ ان رجٹر وں کے مقابلہ

میں کیا حیثیت رکھتا ہے؟ چنا نچہ یہ پرزہ ایک پلڑے میں اور وہ رجٹر دوسرے پلڑے میں رکھے جائیں گے

میں کیا حیثیت رکھتا ہے؟ چنا خچہ یہ پرزہ ایک پلڑے میں اور وہ رجٹر دوسرے پلڑے میں رکھے جائیں گے

کاغذ کے پرزے والا پلڑا جھک جائے گا اور رجٹر وں والا پلڑا اوپر کواٹھ جائے گا۔سنن تر مذی کتاب
الایمان ، باب ما جاء فیمن یموت و ھو یشھد ان لا اللہ الا اللہ (حدیث: ۲۳۰۰)، سنن ابن ماجة

کتاب الزھد، باب ما یہ جی من رحمۃ اللہ یوم القیامة (حدیث: ۲۳۰۰)

❸ صحیح بخاری، کتاب احادیث الانبیاء، باب(٥٤)، (حدیث:٣٤٦٧)، صحیح مسلم، کتاب السلام، باب فضل سقی البهائم المحترمة(حدیث:٥٤٢)

میں اتنا فرق ہوتا ہے جتنا کہ فاصلہ مشرق ومغرب میں پایا جاتا ہے۔

#### اعمال كامعيار ومدار:

نبی کریم مَالیّیام کا ارشادگرامی ہے:

''اگرتم میں سے کوئی شخص احد پہاڑ جتنا سونا بھی خرچ کرے تو وہ صحابہ کے عشر عشیر کو بھی نہیں پہنچے سکتا۔'' •

ابوبکر بن عیاش فرماتے ہیں: سیرنا ابوبکر صدیق ڈلٹٹؤ کے حصہ میں جوفضیلت آئی وہ کثرت صوم وصلوٰۃ کی وجہ سے نہیں، بلکہ اس ( صدق وخلوص ) کی وجہ سے حاصل ہوئی جو آپ کے دل میں جا گزیں تھا۔''

سیدنا ابوموسی اشعری والنیو نبی منابیو سے روایت کرتے ہیں کہ آپ نے اپنا سرآ سان کی طرف الله اکر فرمایا: ستارے آسان کے لیے باعث امن ہیں جب ستارے رخصت ہوجائیں گے تو آسان سے جس چیز کا وعدہ کیا گیا ہے وہ پورا کر دیا جائے گا۔ اسی طرح میری ذات صحابہ کے لیے باعث امن وسکون ہے جب میں نہیں ہوں گا تو صحابہ موعود مصائب سے دوچار ہوجائیں گے تو امن وامان اٹھ جائے گا۔ میرے محابہ رخصت ہوجائیں گے تو امن وامان اٹھ جائے گا۔ اسی امت کے لیے باعث امن ہے جب میرے صحابہ رخصت ہوجائیں گے تو امن وامان اٹھ جائے گا۔ کہ ایک احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی سی الی ایسی الی نیا نہ ایسی آئے گا کہ ایک معاوت مصروف جنگ ہوگی۔ ان سے دریافت کیا جائے گا، کیا تم میں کوئی صحابی ہے؟ وہ کہیں گے جاعت مصروف جنگ کر بہاں' چنا نچہ انسی ہوگی۔ پھر ایک ایسا ذمانہ آئے گا کہ لوگوں کی ایک جماعت مصروف رہی ہوگی۔ اس سے پوچھا جائے گا کیا تم میں کوئی ایسا شخص موجود ہے جس نے کسی صحابی کود یکھا ہو؟ کہیں گے:'' ہاں' چنا نچہ ان کو فتح حاصل ہوگی۔ پھر ایک زمانہ ایسا آئے گا کہ ایک جماعت مصروف پیکار ہوگی۔ اس سے پوچھا جائے گا کیا تم میں سے کسی نے کسی تا بعی کود یکھا ہے؟ کہیں گے:'' ہاں' چنا نچہ ان کو فتح حاصل ہوگی۔ پھر ایک زمانہ ایسا آئے گا کہ ایک جماعت مصروف پیکار ہوگی۔ اس سے پوچھا جائے گا کیا تم میں سے کسی نے کسی تا بعی کود یکھا ہے؟ کہیں گے:'' ہاں'

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل أصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم " لو کنت متخذا خلیلاً" (حدیث: ٣٦٧٣)، صحیح مسلم ، کتاب فضائل الصحابة - باب تحریم سب الصحابة (حدیث: ٢٥٤٠، ٢٥٤١)

صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب بیان ان بقاء النبی صلی الله علیه وسلم امان لا
 صحابه (حدیث: ۲۵۳۱)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

چنانچہوہ فتح ونصرت سے ہم کنار ہوں گے۔

حدیث ہذا کے تمام طرق میں تینوں طبقات (صحابہ تابعین، تبع تابعین) کا ذکر کیا گیا ہے۔ چوتھے طبقے کا ذکر بعض روایات میں ملتا ہے۔ € متعدد روایات صحیحہ میں آیا ہے کہ آپ نے قرون ثلاثہ کی مدح وستائش فرمائی۔ ⑤

مقصود ہے ہے کہ اعمال کی فضیات کا انحصاران کی ظاہری صورت پرنہیں، بلکہ ان کی روحانی
کیفیت پر ہے جو کہ دل میں پنہاں ہوتی ہے۔ظاہر ہے کہ اس میں بڑا فرق وامتیاز پایا جاتا ہے۔ اس
سے ان علماء نے احتجاج کیا ہے جو کہتے ہیں کہ ہر صحابی بعد میں آنے والے ہر شخص سے افضل ہے۔
جمہور علماء اس مسللہ میں متحد الخیال ہیں کہ جملہ صحابہ جملہ تابعین سے افضل ہیں، البتہ اس بات میں
اختلاف پایا جاتا ہے کہ آیا ہر صحابی ہر تابعی سے افضل ہے یا نہیں؟ اسی قاعدہ کے مطابق کیا سیدنا
معاویہ عمر بن عبد العزیز سے افضل ہیں یانہیں؟۔

قاضی عیاض وغیرہ نے اس مسکلہ میں دوقول ذکر کیے ہیں۔اکثر علاءصحابہ کے ہر فر دکو ہرتا بعی سے افضل قرار دیتے ہیں۔

سیدنا عبداللہ بن مبارک اور احمد بن صنبل سے یہی منقول ہے۔ ان کی دلیل ہے ہے کہ اگر چہ تابعین کے اعمال صالحہ صحابہ کے مقابلہ میں زیادہ ہیں۔ اسی طرح سیدنا عمر بن عبد العزیز امیر معاویہ ڈلاٹیڈ سے زمدوعدل میں بڑھ کر تھے۔ مگر فضیلت کا انحصار حقیقت ایمان پر ہے جو کہ ایک قلبی چیز ہے۔ نبی کریم مَثَاثِیْا کا ارشادگرا می ہے۔

"اگرتم میں سے کوئی شخص احد پہاڑ جتنا سونا بھی خرچ کرے تو صحابہ کے عشر عشیر کو بھی

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الجهاد باب من استعان بالضعفاء والصالحین فی الحرب (حدیث:۲۸۹۷)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة ثم الذین یلونهم(حدیث:۲۵۳۲)

عصحیح مسلم، حواله سابق (حدیث: ۲۰۹۲/۲۰۹)

❸ صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب فضائل أصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، کتاب فضائل النبی صلی الله علیه وسلم(حدیث: ٣٦٥١، ٣٦٥١)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة ثم الذین یلونهم(حدیث: ٣٥٣١\_ ٢٥٣٥)

نہیں پہنچ سکتا۔

اس نظریہ کے حامل علاء یہ کہتے ہیں کہ بلا شبہ بعض تابعین کے اعمال صحابہ سے بڑھ کر تھے، مگر ہم یہ کسے معلوم کر سکتے ہیں کہ ان کا ایمان بھی صحابہ کے ایمان پر فاکن تھا۔ اس حدیث میں نبی کریم نے فرمایا کہ متاخرین جو صلح حدیبیہ کے بعد اسلام لائے اگر سونے کا پہاڑ بھی خرچ کریں تو اوّلین صحابہ کے نصف مد (ایک عربی بہیانہ جو کہ قریباً گیارہ چھٹا نک کا ہوتا ہے ) کے برابر بھی نہیں ہوسکتا۔ اس بات سے انکار نہیں کیا جا سکتا کہ سیدنا عمر بن عبد العزیز نے لوگوں کے حقوق ادا کیے اور عدل وانصاف کے تقاضوں کو پورا کیا۔ اگر فرض کیا جائے کہ آپ نے لوگوں کو جو پچھ دیا وہ آپ کی ملکیت تھا اور آپ نے صدقہ کردیا۔ تا ہم اس سے صحابہ کے انفاق فی سبیل اللہ کا مقابلہ نہیں کیا جا سکتا۔ اور احد پہاڑ جتنا سونا آئے کہاں سے کہ اسے خرچ کیا جا سکے؟ پھر جب کہ بفرض محال اسے خرچ کیا جائے تو بقول نبی کریم وہ نصف مدے برابر بھی نہ ہوگا۔

علاء سلف میں سے بعض کا قول ہے کہ:

''سرور کا کنات مَنَّالِیْم کی رفافت میں جو غبار سیدنا معاویہ کی ناک میں داخل ہوا وہ عمر بن عبد العزیز کے سب اعمال سے افضل ہے۔''

بہرکیف بیمسکہ بسط وتفصیل کامقتضی ہے اور یہاں اس کا موقع نہیں ہے۔ مقصود یہ بیان کرنا ہے کہ اللہ تعالی نیکیوں سے برے اعمال کو ملیا میٹ کردیتے ہیں۔ نیز یہ کہ اعمال درجہ ہوتے ہیں، کسی شخص میں جس قدر ایمان وتقوی ہوگا، اس کے اعمال اسی قدر دوسروں سے افضل ہوں گے۔ خلاصہ یہ کہ جب اعمال صالحہ کی بنا پر دوسرے لوگوں کے برے اعمال نیست و نابود ہو جاتے ہیں تو حضرات صحابہ بالا ولی اس کے مستحق ہیں۔

گناہوں کا از الہ اور طریقوں سے بھی ہوجاتا ہے۔ مثلاً کوئی شخص اس کے حق میں دعا کرے یا اس کی موت کے بعد اس کا جنازہ پڑھے اور اس کے حق میں دعائے مغفرت کرے یا نبی مَنَا ﷺ کسی کے لیے دعاء مغفرت فرمائیں۔کسی کوموت کے بعد نیک اعمال مثلاً صدقہ ، حج اور روزہ وغیرہ کا جو تحفہ

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم،" لو کنت متخذاً خلیلاً" (حدیث:۳۲۷۳)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب تحریم سب الصحابة (حدیث: ۲۰۶۱)

اسے بھیجا جاتا ہے۔ وہ بھی اسی قبیل سے ہے۔

حدیث میں آیا ہے کہ یہ ہدیہ میت کو وصول ہوتا ہے <sup>●</sup> لڑکوں کی نیک دعااس سے جداگانہ چیز ہے، کیوں کہ بیاس کے اپنے عمل وکسب میں شامل ہے۔ دنیوی حوادث و آلام بھی گناہوں کا کفارہ بن جاتے ہیں۔ جبیبا کہ نصوص متواترہ سے ثابت ہے۔ چیج حدیث میں نبی کریم سے ثابت ہے کہ آپ نے فرمایا:

'' میں نے اپنے رب سے تین چیزیں طلب کیں ،اس نے دو چیزیں مجھے عطا کیں اور تیسری نہیں دی۔''

- ا۔ میں نے بارگاہ ربانی میں التجا کی کہ میری امت کو عام قحط سے ہلاک نہ کرے، اس نے بید دعا قبول کرلی۔
- ۲۔ میں نے درخواست کی کہ میری امت پر بیرونی دشمن ایسا مسلط نہ کرے جو ان کا استیصال کردے۔اس نے بیددعا بھی قبول کرلی۔
- س- میں نے درخواست کی کہ میری امت میں خانہ جنگی رونمانہ ہو۔ بیدعا مقبول نہیں ہوئی۔ صحیح حدیث میں آیا ہے کہ جب بیآیت ﴿ قُلُ هُوَ الْقَادِرُ عَلَی اَنُ یَّبُعَثَ عَلَیٰکُمْ عَذَابًا مِن فَوقِکُمْ ﴾ نازل ہوئی تو آپ نے فرمایا: ''اَعُودُ بُو جُهِکَ 'پھر بیالفاظ پڑھے'' اَوُ مِنُ تَحْتِ اَرُجُلِکُمْ '' تو فرمایا: ''اَعُودُ بِو جُهِکَ 'پھر پڑھا'' اَوُ یَلْبِسَکُمُ شِیعًا'' تو فرمایا: '' بی بہت آسان ہے۔ ''گ

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب جزاء الصید ،باب الحج والنذور عن المیت (حدیث: ۱۸۵۲)، و کتاب الصوم، باب من مات و کتاب الجنائز، باب موت الفجأة البغتة (حدیث: ۱۳۸۸)، و کتاب الصوم، باب من مات و علیه صوم (حدیث: ۱۹۵۳)، صحیح مسلم ، کتاب الزکاة، باب وصول ثواب الصدقة، عن المیت (حدیث: ۱۱۶۸) کتاب الصیام، باب قضاء الصوم عن المیت (حدیث: ۱۱۶۸)

سنن ترمذی، کتاب الفتن،باب ما جاء فی سؤال النبی صلی الله علیه وسلم ثلاثا فی امته
 (حدیث: ۲۱۷۵)، سنن نسائی۔ کتاب قیام اللیل، باب احیاء اللیل (حدیث: ۱۹۳۹)

<sup>3</sup> صحیح بخاری، کتاب الاعتصام، باب فی قول النبی صلی الله علیه وسلم ﴿او یلبسکم شیعاً ﴾ (حدیث:۷۳۱۳)

اس سے معلوم ہوا کہ امت میں باہمی اختلافات کا ظہور وشیوع ایک ناگزیر امر ہے، تاہم بعد والے لوگوں کی نسبت صحابہ کے مابین فتنہ بازی کا ظہور کم ہوا ہے۔عہد نبوت سے جتنی دوری ہوتی چلی گئی فتنہ بازی رو بتر قی رہی۔

یمی وجہ ہے کہ خلافت عثانی میں کوئی ظاہری بدعت رونمانہیں ہوئی تھی۔ جب آپ نے شہادت پائی اورامت کا شیرازہ بکھر گیا تو بیک وقت دومتقابل بدعتیں سامنے آگئیں۔ ا۔ ایک خوارج کی بدعت جوسید ناعلی کی تکفیر کرتے تھے۔

۲۔ روافض جوسیدناعلی کی عصمت وامامت بلکہ اس سے بڑھ کر نبوت والوہیت کے مدعی تھے۔

عصرصحابہ کے آخری دوراورسیدنا عبداللہ بن زبیر وعبدالملک اموی کےعہدا مارت میں مرجیہ و قدریہ کے فرقوں نے پُر پرزے نکالنے شروع کیے۔ پھرعصر تابعین کے اوائل اور اموی خلافت کے ، خرى دور ميں جهميه وم شبه كاظهور هوا \_ حالانكه عهد رسالت ميں ايسى كوئى بدعت بھى موجود نتھى \_ پھرشمشیر کی فتنہ گری نے اس کی جگہ لی۔سیدنا معاویہ کی امارت کے زمانہ میں سب مسلمان مل کر کفار کے خلاف صف آراء ہوا کرتے تھے۔ جب سیدنا معاویہ نے وفات یائی تو سیدنا حسین ڈاٹٹڈ کی شهادت کا سانحه دل گداز وقوع پذیریهوا ـ مکه کا محاصره کرلیا گیا ـ ادهر مدینه میں حره کا فتنه بیا ہوا ـ بزید کی موت کے بعد ملک شام میں مروان اور ضحاک کے مابین مرج رابط کے مقام پر گھمسان کا رن بڑا۔ پھرمختار نے ابن زیاد کوتل کیا تو زبردست فتنہ اٹھا۔ بعد ازاں مصعب بن زبیر نے مختار کوتل کر دیا۔ دوسری جانب عبدالملک اموی نے مصعب کا کام تمام کردیا اور سخت فتنه اٹھا۔ حجاج نے عرصہ دراز تک سيدنا ابن زبير كامحاصره كيه ركها، پهرآب كوتل كرديا۔ جب حجاج عراق كا والى قراريايا تو ابن الاشعث نے عراق کے ایک جم غفیر کے ساتھ اس کے خلاف خروج کیا۔ بیافسوسناک حوادث سیدنا معاویہ ڈالٹیڈ کی وفات کے بعد پیش آئے۔ پھرخراسان میں ابن مہلب نے سراٹھایااورزید بن علی کوفہ میں قتل کیے گئے،علاوہ ازیں کافی عرصہ تک قتل و غارت کا بازارگرم رہا۔ادھرخراسان میں ابومسلم خراسانی بنوعباس کی حمایت میں اٹھ کھڑا ہوا اور اس قدرخون ریز جنگیں ہوئیں جن کا ذکر طوالت کا موجب ہوگا۔ خلاصہ بیر کہ سیدنا معاویہ سب مسلم سلاطین سے بڑھ کر تھے۔لوگوں نے جوامن و عافیت اور خوشحالی آپ کے دور میں دیکھی وہ بعد میں نصیب نہ ہوسکی۔البتہ سیدنا ابوبکر وعمر کا عہد خلافت اس سے یقیناً برط ھے کرتھا۔

# سیرنا معاویه کے فضائل ومناقب:

سیدنا معاویه گناه گار ہو سکتے ہیں۔مگریہ ایک حقیقت ہے کہ مسلمانوں میں ان کا ہم پلہ کوئی سلطان پیدانہیں ہوا۔سیدنا قیادہ رُمُلِیْہُ فرماتے ہیں:

''اگرتم سیدنا معاویه جیسے کام کرنے لگوتو لوگ پکاراٹھیں بیمہدی ہے۔''

احد بن جواس کہتے ہیں مجھے ابو ہریرہ المکتب نے بتایا کہ اعمش کے ہاں عمر بن عبد العزیز اور ان کے عدل وانصاف کا ذکر چل پڑا تو اعمش نے کہا: '' اگرتم سیدنا معاویہ کا عہد خلافت دکھے لیتے تو پھر کیا ہوتا؟ لوگوں نے کہا: '' کیا آپ معاویہ کی بردباری کے بارے میں کہہ رہے ہیں؟'' اعمش نے کہا: '' نہیں اللہ کی قتم! میں سیدنا معاویہ کے عدل کی بات کر رہا ہوں۔''

ابواسحاق سبعی نے سیدنا معاویہ کی شان میں فرمایا:

''اگرتم سیدناامیرمعاویدکود کیھ پاتے تو کہدا مجھتے کہ امام مہدی یہی ہیں۔''

ابوبکر بن عیاش ، ابواسحاق سے روایت کرتے ہیں کہ اس نے کہا: '' میں نے سیدنا معاویہ کے بعدان کا ثانی نہیں دیکھا۔''

امام بغوی، ابوقیس سے روایت کرتے ہیں کہ سیدنا معاویہ نے ہر قبیلہ میں ایک آدمی مقرر کررکھا تھا جواس کے حالات سے ان کو باخبر رکھتا تھا، ایک شخص جس کی کنیت ابو یجی تھی علی اصبح ہر مجلس میں جا کر بوچھتا تھا۔ کیا تمہارے ہاں شب گزشتہ کوئی بچہ بیدا ہوا۔ یا کوئی نیا واقعہ پیش آیا ہے یا کوئی مہمان باہر سے آیا ہے؟ لوگ بتایا کرتے تھے کہ ہاں اہل یمن میں سے فلاں آدمی اپنے کنبہ میں آیا ہے، وہ اس شخص اور اس کے قبیلہ کا نام ذکر کر دیا کرتے تھے۔ قبائل سے فارغ ہوکر وہ دفتر میں آتا اور وہاں ان کے نام تحریر کیا کرتا تھا۔

عطیہ بن قیس کہتے ہیں کہ میں نے سیدنا معاویہ کو خطبہ دیتے ہوئے سنا فرماتے تھے:

''تنخواہ تقسیم کرنے کے بعد بیت المال میں کچھ مال نیج گیا ہے۔اب میں وہ تقسیم کرنا
چاہتا ہوں۔اگر آئندہ سال بھی حسب دستور کچھ مال نیج گیا تو تمہارے درمیان تقسیم
کردوں گا ورنہ مجھے معتوب نہ کریں۔اس لیے کہ یہ میرانہیں، بلکہ اس اللّٰد کا مال ہے جس نے تمھیں یہ عطا کیا۔'

سیرت وکر دار اور عدل واحسان کے اعتبار سے سیدنا معاویہ کا دامن ایسے فضائل و مناقب

حدیث صحیح میں آیا ہے کہ ایک شخ نے سیدنا عبد اللہ بن عباس رہا ﷺ سے عرض کیا۔ امیر المونین معاویہ ایک رکعت وتر بڑھتے ہیں۔ اس مسلہ میں آپ کی کیا رائے ہے؟ سیدنا ابن عباس نے کہا: معاویہ نے گھیک کیا، وہ فقیہ ہیں۔' • • • معاویہ نے گھیک کیا، وہ فقیہ ہیں۔'

سيرنا ابودرداء خالفة كاقول هے:

'' میں نے سیدنا معاویہ سے بڑھ کرکسی شخص کونہیں دیکھا جس کی نماز نبی کریم مَثَاثَیْمُ سے بہت زیادہ ملتی جلتی ہو۔''

یہ ہے حضرات صحابہ کی شہادت سیدنا معاویہ کے تدین و تفقہ کے بارے میں! فقاہت معاویہ کے گواہ ابن عباس ہیں، اور حسن صلاۃ کی گواہی دینے والے ابودرداء، دونوں جس پایہ کے صحابی ہیں وہ کسی سے پوشیدہ نہیں۔ اس کے موید آثار اور بھی بہت ہیں۔

اس میں شبہ نہیں کہ سیدنا معاویہ سابقین اوّلین صحابہ میں شار نہیں ہوتے۔ بخلاف ازیں کہا گیا ہے کہ آپ فتح مکہ سے پہلے مسلمان ہو ہے کہ آپ فتح مکہ سے پہلے مسلمان ہو ہے کہ آپ فتح مکہ سے پہلے مسلمان ہو چکے تھے۔ سیدنا معاویہ خوداس بات کے معترف تھے کہ وہ فضلاء صحابہ میں شامل نہیں ہیں۔ اس کے باوصف آپ کثیر اوصاف کے حامل تھے۔ آپ کی سلطنت حدود خرا سان سے لے کر مغرب میں بلاد افریقہ اور قبرص سے لے کریمن تک پھیلی ہوئی تھی ، اس بات پر سب مسلمانوں کا اجماع ہے کہ معاویہ ابوبکر وعمر تو در کنار عظمت وفضیات میں سیدنا عثمان وعلی کے قریب بھی نہ تھے۔ پھر کسی اور بادشاہ کوان کے مشابہ کیوں کر قرار دیا جا سکتا ہے؟ نیز مسلم سلاطین میں سے کوئی مسلم سلطان سیرت و کر دار کے اعتبار سے سیدنا معاویہ کاحریف کیسے ہو سکے گا؟

ا کابرصحابہ نے فتنہ پردازی میں حصہ نہیں لیا تھا ایوب ہجستا نی ابن سیرین سے فل کرتے ہیں کہ انھوں نے فرمایا:

جب فتنه کی آگ بھڑ کی تو اس وقت دس ہزار صحابہ بقید حیات تھے، مگر سو صحابہ نے بھی فتنه

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب ذکر معاویة رضی الله عنه (حدیث:۳۷٦٥)

طبراني كما في المجمع (٣٥٧/٩)

پردازی میں شرکت نہ کی ، بلکہ بالفاظ صحیح ترتیس صحابہ بھی اس میں شریک نہیں ہوئے۔

یہ ابن سیرین کا قول ہے جو زمد و ورع کی وجہ سے بڑی مختاط گفتگو کرنے کے خوگر تھے۔منصور بن عبدالرحمان نے کہا کہ امام شعبی کا قول ہے:

''نبی کریم کے صحابہ میں سے جنگ جمل میں صرف سیدنا علی ،عمار ،طلحہ اور زبیر رٹی کنٹی میں میں میں میں میں کا نام بنا دیتو میں کا ذب میں ہوئے ،اگر کوئی شخص یا نچویں صحابی کا نام بنا دیتو میں کا ذب مطلب سابقین مہاجرین صحابہ کا ذکر کرنا تھا۔ عبدالرحمٰن بن ابی لیلی فرماتے ہیں:

'' جنگ صفین میں ستر بدری صحابہ نے شرکت کی تھی۔''

جب شیعہ نے یہ بات سی تو انھوں نے کہا اللہ کی قتم! یہ جھوٹ ہے، صرف خزیمہ بن ثابت نے صفین میں بہت صفین میں نہت کی تھی۔ امام ذہبی فرماتے ہیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ جمل وصفین میں بہت تھوڑ ہے صحابہ شامل ہوئے تھے۔

جن اسباب کی بنا پر ایک مومن عذاب دوزخ سے نجات پائے گا۔ان میں وہ تکلیف بھی شامل ہے جومومن قبر میں اٹھائے گا۔ نیز منکر ونکیر کا سوال کرنا اور روزمحشر کا درد وکرب سب اس میں داخل ہے۔

بخاری ومسلم میں مروی ہے کہ مومن جب بلی صراط سے گزریں گے تو جنت وجہنم کے درمیان انھیں ایک بلی پرمٹھہرا لیا جائے گا، جہاں وہ ایک دوسرے سے بدلہ لینے کے بعد پاک صاف ہوکر جنت میں جا داخل ہوں گے۔

یہ ایسے امور ہیں جو شاذ و نادر ہی مسلمانوں کی نگاہوں سے اوجھل ہوتے ہیں، پھر صحابہ خیر القرون کے مصداق ہونے کے باوجود انھیں کیوں کر نظر انداز کر سکتے ہیں۔ یہ صحیح روایت ہے کہ ایک شخص نے سیدنا ابن عمر کی موجود گی میں سیدنا عثمان پر تنقید کی اور کہا کہ وہ جنگ احد میں بھاگ گئے سے یہ ن کرابن عمر نے کہا:

''الله تعالی نے ان کی پیلنزش معاف کردی تھی۔'' معترض نے کہا:''عثمان بدر میں شریک نہیں ہوئے تھے۔''

<sup>•</sup> صحیح بخاری ، کتاب الرقاق ، باب القصاص ، یوم القیامة ، (حدیث: ۲۵۳۵)

سیرنا ابن عمر نے کہا:'' نبی کریم نے سیدنا عثمان کو اپنی بیٹی کی تیمار داری کے لیے پیچھے چھوڑ دیا اور مال غنیمت میں سے ان کو حصہ بھی دیا تھا۔''

مخالف نے چھر کہا: سیدنا عثمان نے بیعت رضوان میں شرکت نہیں کی تھی۔'

سیدنا ابن عمر نے فرمایا:'' بیعت رضوان سیدنا عثمان ہی کی وجہ سے عمل میں آئی تھی نبی کریم نے سیدنا عثمان کی جگہ بیعت کرتے وقت اپنا ہاتھ استعمال کیا تھا اور آپ کا ہاتھ عثمان کے ہاتھ سے بہتر تھا۔ 🗨

#### معائب صحابه حسد یا کذب پرمبنی ہیں:

حضرات صحابہ پر وارد کیے جانے والے عام اعتراضات یا تو بغض وحسد کے آئینہ دار ہیں یا کذب ودروغ گوئی پرمبنی ہیں۔

شیعہ مصنف کا یہ قول کہ '' سیرنا عثان نے نا اہل لوگوں کو عہدے عطا کیے تھے۔'' اس کا جواب یہ ہے کہ سیرنا عثان ایک مجتمد تھے، ان سے اجتہادی غلطی سرز د ہوئی۔ جو اللہ تعالیٰ نے معاف کر دی۔ اس کی مثال یہ ہے کہ عبداللہ بن سعد مرتد ہوگیا تھا، پھر مسلمان ہوکر بارگاہ نبوی میں حاضر ہوا، تو آ پ نے اس کی معذرت قبول کی حالانکہ آ پ نے اسے مباح الدم قرار دیا تھا، مزید یہ کہ سیدنا علی کو بھی اس سے سابقہ پڑا تھا اور عمّال کی ایسی حرکات ان کے علم میں آئیں جن کی آپ کو تو قع نہ تھی۔ اس سے سابقہ پڑا تھا اور عمّال کی ایسی حرکات ان کے علم میں آئیں جن کی آپ کو تو قع نہ تھی۔ اس سے بڑھ کریہ کہ سیدنا عثمان کو جب ولید کی شراب نوشی کا علم ہوا تو طلب کرکے اس بر شری حدلگائی تھی۔

شيعه مصنف لكصتاب:

''سیدناعنمان نے اپنے اقارب میں مال تقسیم کیا تھا۔''

ہم کہتے ہیں کہ بیالیا گناہ نہیں جس پرآخرت میں سزادی جائے۔اسے ایک اجتہادی غلطی بھی قرار دے سکتے ہیں۔

یہ مسکہ علماء کے یہاں مختلف فیہا ہے کہ نبی کریم مُثَاثِیْمٌ اپنی زندگی میں جن اختیارات سے بہرہ ور تھے۔ آپ کے امام وخلیفہ کو وہ اختیارات حاصل ہوں گے یانہیں؟ اس میں علماء کے دوقول ہیں۔

صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب مناقب عثمان بن
 عفان رضی الله عنه (حدیث: ۳۲۹۹)

اس مسلہ میں بھی اختلاف پایا جاتا ہے کہ جب بیتیم کا ولی دولت مند ہوتو کیا وہ بیتیم کے مال میں سے اپنی اجرت وصول کرسکتا ہے یا نہیں؟ نیزیہ کہ آیا اجرت کا ترک کرنا واجب ہے یا افضل؟ جوعلاء تو گگری کے باوجود بیتیم کے مال میں سے اجرت لینے کو جائز نصور کرتے ہیں، ان کے نزدیک امام و خلیفہ بھی بیت المال میں سے اپنی اجرت وصول کرسکتا ہے، اسی طرح قاضی و حاکم کو بھی بیت حاصل ہے جوعلاء بیتیم کے مال میں سے اجرت وصول کرنے کو ناروا نصور کرتے ہیں، ان میں سے بعض بیت ہے جوعلاء بیتیم کے مال میں سے اجرت وصول کرنے کو ناروا نصور کرتے ہیں، ان میں سے بعض بیت المال میں سے اپنی اجرت لینے کو جائز قرار دیتے ہیں، جس طرح فراہم کرنے والا تو نگری کے باوجود اس میں سے اپنی اجرت لینے کا مجاز ہے۔ بیتیم کے ولی کے بارے میں اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَ مَنْ كَانَ غَنِيًّا فَلْيَسْتَعُفِفُ وَ مَنْ كَانَ فَقِيْرًا فَلْيَاكُلُ بِالْمَعُرُوفِ ﴾ (سورة نساء: ٢/٤)

''جو دولت مند ہو وہ اس سے پر ہیز کرے اور جو تنگ دست ہو وہ حسب دستوراس میں سے کھالیا کرے۔''

بعض فقہاء نے اس خیال کا اظہار کیا ہے کہ اقارب کا حصہ خلیفہ وامام کے رشتہ داروں کو ملے گا۔ حسن اور ابو توراسی کے قائل ہیں۔ نبی مُنَافِیْمُ اپنے اقارب کو بحکم ولایت عطیہ جات دیا کرتے سے۔ اکثر علاء کے نزدیک نبی کریم کی وفات سے اقارب کاحق ساقط ہو گیا۔ امام ابو صنیفہ کا نظریہ یہی ہے۔ علاء کی ایک جماعت یہ نظریہ رکھتی ہے کہ یہ ساقط شدہ حق گھوڑ نے اور دیگر سامان حرب خرید نے پر خرج کیا جائے۔ سیدنا ابو بکر وعمراسی پر عمل فرماتے تھے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ سیدنا عثمان نے اس میں تاویل سے کام لیا ہے، ان سے منقول ہے کہ وہ اپنے کام کی اجرت لے لیا کرتے تھے، اور اسے جائز خیال کیا کرتے تھے، اگر چہ سیدنا ابو بکر وعمر کا طرز عمل بلا شبہ افضل تھا۔ تا ہم سیدنا عثمان دونوں با توں پر خمل کرنے کے محاذ تھے۔

وہ اپنے اقارب کواس خیال سے عطیہ جات دیا کرتے تھے کہ وہ بقول مجوزین امام وخلیفہ کے اقارب کو اسپر اقارب کو اقارب کو اقارب کو اقارب کو اقارب کو اقارب کو علامہ کام ! جولوگ سیدنا عمر کے بعد منصب خلافت پر فائز ہوئے وہ اپنے اقارب کو بعض مال دیا کرتے تھے۔سیدنا علی نے بھی اپنے اقارب کو بعض علاقوں کا والی مقرر کیا تھا۔

جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ اہل کوفہ نے سعید بن عاص کے خلاف خروج کیا <sup>●</sup> اور آنھیں کوفہ سے نکال دیا تھا تو اس سے بیلازم نہیں آتا کہ سعید قصور واربھی ہوں۔ اس لیے کہ اہل کوفہ اپنے امراء کے خلاف ہمیشہ بغاوت و سرکشی کا مظاہرہ کرنے کے خوگر تھے۔ اسی قدیم عادت کے پیش نظر انھوں نے سعید سے بیسلوک روار کھا۔ بھلا سعید جیسا امیر کوفہ والوں کو کہاں نصیب؟

شیعہ مصنف کا بیقول کہ سیدنا عثمان نے پوشیدہ طور پر ابن ابی سرح کولکھا تھا کہ وہ اپنے منصب پر قائم رہے اور بظاہرلوگوں کو بتایا کہ میں نے اسے معزول کردیا ہے۔'' بیصر تکے جمعوٹ ہے اس لیے کہ سیدنا عثمان نے حلف اٹھا کر کہا تھا کہ انھوں نے یہ بیں لکھا اور سیدنا عثمان بقیناً سچے تھے، بلکہ یہ کہا گیا ہے کہ مروان نے سیدنا عثمان کو بتائے بغیر بیہ خط لکھا تھا۔ جب انھوں نے مروان کوتل کرنے کا مطالبہ کیا تھا تو آیا نے اس سے انکار کردیا۔

اگر مروان کافتل ناروا تھا تو سیدنا عثمان کافعل درست ہے اورا گراسے قبل کرنا جائز تھا اور واجب نہ تھا تو آپ نے ایک جائز کام کیا اورا گروہ واجب القتل تھا اور آپ نے اسے قبل نہ کیا تو آپ ایک غلطی کے مرتکب ہوئے۔حالانکہ کسی دلیل سے مروان کا واجب القتل ہونا ثابت نہیں ہوتا۔

اگر فرض کر لیا جائے کہ سیرنا عثان نے مروان کو قتل نہ کرکے ایک گناہ کا ارتکاب کیا ہے۔ (اجتہادی غلطی کانہیں) تو ہم نے یہ دعویٰ کب کیا ہے کہ عثان گناہوں سے پاک تھے؟ اس میں شبہیں کہ آپ نے بیشارا چھے کام بھی کیے ہیں۔ مزید برآں آپ بدری صحابہ میں شامل ہیں، جن کی مغفرت کا اللہ تعالیٰ نے وعدہ کیا ہے۔

شیعه مصنف کا بی قول که: '' سیرنا عثمان نے محمد بن ابی بکر کوقل کرنے کا تھم دیا تھا۔'' بیصر تک افتر اء پردازی ہے جو شخص سیرنا عثمان کی سیرت و کردار سے آگاہ ہے، وہ جانتا ہے کہ بیکھلا ہوا جھوٹ ہے۔ لوگ ان کوقل کرنے کی کوشش کررہے تھے اور آپ ان کورو کتے تھے۔ پھر آپ ایک معصوم الدم کو بلا وجہ کیوں کرقتل کرسکتے تھے؟ اگر بی ثابت ہو جائے کہ سیرنا عثمان نے اسے قتل کرنے کا تھم دیا تھا

• ہم قبل ازیں سعید بن عاص کے سیرت وسوائح اور مکارم اخلاق پر روشنی ڈال چکے اور بتا چکے ہیں کہ انھوں نے دعوت اسلام کوفر وغ دینے میں کس حد تک مساعی جمیلہ انجام دی تھیں۔ اہل کوفہ کی بیرحالت تھی کہ اگر ابو بکر وعمر کو بھی ان کا امیر بنا دیا جاتا تو ان کے ساتھ وہ وہی سلوک کرتے جوسعید بن عاص کے ساتھ روارکھا تھا۔ تواس کی وجہ بیتھی کہ اس کے نثر کا از الہ کیا جائے۔ لہذا امت کی مصلحت کے نقطۂ خیال سے ایسا کیا۔

باقی رہا سیدنا معاویہ کا معاملہ تو سیدنا عثمان نے ان کو والی شام مقرر کیا اور آپ اس منصب پر
قائم رہے یہاں تک کہ سیدنا حسن نے خلافت سے دست بردار ہوکر امور سلطنت امیر معاویہ کو تفویض
کردیے۔ سیدنا معاویہ علم وکرم اور کثرت تجربہ کی بنا پر رعایا میں بڑے محبوب تھے۔ سیدنا معاویہ سیدنا
علی کے وُلا ق و حَکام مثلاً اَشْرَخْعی و محمد بن ابی بکر وعبید اللہ بن عمروا بواعور سلمی و بشر بن ارطا ق سے یقیناً
افضل تھے۔

سیدنا عبداللہ بن مسعود ڈاٹنیٔ سیدنا عثمان سے اس لیے ناراض ہو گئے تھے کہ آپ نے قر آن کر کم کی کتابت ان کی بجائے سیدنا زید بن ثابت ڈاٹنیٔ کوسپر دکی تھی۔جمہور صحابہ اس ضمن میں

 ابوعبداللہ زنجانی ایک شیعہ معاصر نے اپنی کتاب تاریخ القرآن کے صفحہ ۲۲ پر لکھا ہے کہ علی بن موسیٰ المعروف ابن طاؤس الهتوفي (۵۸۹ ۲۶۲۳) ایک شیعه عالم نے اپنی کتاب''سعد السعو د'' میں علامه شہرستانی کی تفسیر کے مقدمہ سے بروایت سوید بن علقمہ قل کیا ہے کہ میں نے سیدناعلی سے سنا فرماتے تھے:''ارےلوگو! اللہ سے ڈرواورعثان کے معاملہ میں مبالغہ آمیزی سے کام نہلواور بیہ نہ کہو کہ انھوں نے قرآن کے اوراق جلا دیے تھے۔اللہ کی قتم بیاوراق انھوں نے صحابہ کی ایک جماعت کے روبروجلائے تھے۔سیدناعثمان نے ہمیں جمع کیا اور کہا:''ان مختلف قراءتوں کے بارے میں تمہارا کیا خیال ہے۔ایک شخص دوسرے سےمل کر کہتا ہے کہ میری قراء ت تم سے بہتر ہے اس کا نتیجہ کفر کی صورت میں برآ مد ہوگا۔''ہم نے کہا آپ کی کیا رائے ہے؟ سیدنا عثمان نے کہا:'' میں لوگوں کوایک قرآن پر جمع کرنا جا ہتا ہوں۔ اگر قراءت قرآن میں ابھی تمہارے یہاں اختلاف بیدا ہو گیا۔ تو بعد میں آنے والے مسلمان شدیداختلافات میں مبتلا ہوجائیں گے۔' ہم نے کہا:'' آپٹھیک فرماتے ہیں:'' ہم نے العواصم من القواصم ، ص: ٦٣- ٢١٣ ، كے حواشى ميں لكھا ہے كه سيدنا عثمان رات الله الله الله الله ميه ميں قرآن كے ایک ہی نسخہ کو پھیلا نا اور صحابہ کرام کواس بات پر متفق کرنا جا ہا۔ مصحف عثانی ہی قرآن کریم کا وہ کامل نسخہ ہے جو قرآن کریم کی اس قراءت کے مطابق ہے جس کے مطابق سیدنا جبرائیل نے نبی کریم مُلَاثَیْم کو آ خری مرتبه قرآن کریم سنایا تھا۔ سیدنا ابن مسعود چاہتے تھے کہ کتابت قرآن کی خدمت آنھیں سپر د کی جائے، آپ یہ بھی چاہتے تھے کہ قبل ازیں قرآن کا جونسخہ وہ جمع کر چکے ہیں اسے باقی رکھا جائے۔سیدنا عثمان نے بید دونوں باتیں تسلیم نہ کیں۔

سیدنا زیدبن ثابت کو بی خدمت تجویز کرنے کی وجہ بیٹھی کہ سیدنا ابوبکر وعمر نے آپ کوخلافت صدیقی میں

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتقى

سیدنا عثمان کے ساتھ تھے۔اس کی وجہ پیھی کہ نبی کریم نے آخری مرتبہ سیدنا جبرائیل کو جب قرآن مجید سنایا تھا،سیدنا زیداس قراءت کے دیگر صحابہ سے زیادہ واقف تھے۔

سیدناعثان سے پہلے سیدنا ابو بکر وعمر نے بھی زید بن ثابت کو قر آن کی جمع و تدوین پر مامور فرمایا تھا: مشاجرات صحابہ میں کف لسان کی افضلیت:

جب ولید بن عقبہ نے شراب پی۔ ● تو عبداللہ بن مسعود رٹاٹیڈ نے اس کی مذمت کی تھی۔ پھر ابن مسعود مدینہ آئے۔ ابھی سیدنا عثمان کی شہادت کا سانحہ پیش نہیں آیا تھا۔ سیدنا عثمان نے ابن مسعود کوشادی کرنے کے لیے کہا۔ ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر بفرض محال ابن مسعود نے سیدنا عثمان پر طعن کیا تھا تو یہ امر دونوں حضرات کے لیے موجب قدح ہے صرف سیدنا عثمان ہی کے لیے نہیں، بلکہ اسے دونوں کی اجتہادی غلطی پر محمول کرنا زیادہ بہتر ہے۔ یہ دونوں حضرات جلیل القدر بدری صحابہ میں شامل تھے۔ اللہ تعالیٰ نے ان کی خطائیں معاف کردی ہیں، پھر یہ امر بھی پیش نظر ہے کہ مشاجرات صحابہ کے بارے میں زبان کو بندر کھنا اولی وافضل ہے۔

اس کام پر مامور فرمایا تھا۔ کیوں کہ آخری مرتبہ جس قراءت کے مطابق قرآن نبی کریم کوسنایا گیا تھا۔
سیدنا زیدکو وہ قراءت یادتھی ، الہٰذا سیدنا عثمان سیدنا زیدکو یہ خدمت تفویض کرنے میں حق بجانب تھے۔
سیدنا ختمان کہ سیدنا عثمان سیدنا ابن مسعود کے علم وفضل اور صدق ایمان سے آگاہ نہ تھے۔ سیدنا عثمان
اس فعل میں بھی حق بجانب تھے کہ آپ نے قرآن کریم کے تمام نسخوں کو دھو ڈالا تھا، اس میں عبداللہ بن
مسعود کامصحف بھی شامل تھا۔ اجماع صحابہ کے مطابق پوری امت کوقر آن کریم کے ایک صحیح تر اور کامل
نسخہ پر جمع کرنا سیدنا عثمان کاعظیم ترین کارنامہ ہے۔ تاہم سیدنا عثمان سیدنا ابن مسعود کی قدر افزائی
کرتے رہے اور اس میں کچھ فرق نہ آیا۔

اسی طرح سیرنا عبد الله بن مسعود سیرنا عثمان کے مطیع فرمان رہے اور انھیں سب مسلمانوں سے افضل خیال کرتے رہے، کیوں کہ آپ نے صدق دل سے ان کی بیعت کی تھی اور آخری دم تک اس پر قائم رہے تھے۔

• حقیقت بیہ ہے کہ خلافت عثمانی کے مخالفین اور ولید بن عقبہ کے دشمنوں نے ولید پر افتراء باندھا تھا۔ ولید کے خلاف شراب نوشی کی شہادت دینے والے سب جھوٹے، چور اور کمینے آ دمی تھے۔ ان کی بیہ شہادت صاف جھوٹ تھی۔ دیکھیے: (العواصم من القواصم: ۹۴۔ ۹۹)

سيدناعمر بن عبدالعزيز فرمايا كرتے تھے:

'' الله تعالى نے ميرے ہاتھ كوصحابہ كے خون سے آلودہ نہيں كيا۔ ميں اپنی زبان كو بھی اس سے ملوث نہيں كرنا جا ہتا۔''

سیرنا عمار سے منقول ہے کہ انھوں نے کہا:''عثمان صراحةً کا فرہو گئے تھے۔'' سیرناحسن نے سیرنا عمار کی بیہ بات نا پبند کی تھی۔سیرناعلی سے منقول ہے کہ انھوں نے کہا: ''اے عمار! کیا آیا ساللہ سے منکر ہیں جس برعثمان ایمان لائے تھے۔؟

ہم اس حقیقت ہے آگاہ ہیں کہ بعض اوقات ایک ولی اللہ اور مومن شخص دوسرے ولی کی ازراہ خطا تکفیر کرتا ہے،مگراس کے باوصف دونوں کے ایمان میں قدح وار ذہیں ہوتی۔

صحیح حدیث میں آیا ہے کہ اُسید بن تھیسر نے نبی کریم کی موجود گی میں سعد بن عبادہ سے کہا تھا کہ تو منافق ہے اور منافقین کی وکالت کرتا ہے۔ ● اسی طرح سیدنا عمر نے حاطب کے بارے میں کہاتھا۔

> اے اللہ کے رسول! مجھے اجازت دیجیے کہ اس منافق کی گردن اڑادوں۔'' نبی کریم نے فرمایا:'' حاطب غزوہ بدر میں شرکت کر چکا ہے۔'' **2** شیعہ مصنف لکھتا ہے:

''سیدنا عثمان نے ابن مسعود کواس قدر بیٹیا کہان کی موت واقع ہوگئی۔''

یہ بڑا ذلیل جھوٹ ہے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ سیدنا عثان نے عمار وابن مسعود دونوں کو بیٹا تھا۔ بشرط صحت سیدنا عثان خلیفہ تھے اور بنا بر اجتہاد انھیں تعذیر کاحق حاصل تھا خواہ یہ اجتہاد سجے ہویا غلط۔سیدنا عمر نے ابی بن کعب کو درّہ سے مارا جب دیکھا کہ لوگ آپ کے پیچھے بیچھے چل رہے ہیں۔ سیدنا عمر نے فرمایا:'' یہ متبوع کے لیے باعث فتنہ اور تابع کی رسوائی کا موجب ہے۔''

صحیح بخاری ، کتاب المغازی، باب حدیث الافك (حدیث: ۱٤۱٤)، وصحیح مسلم،
 کتاب التوبة، باب فی حدیث الافك (حدیث: ۲۷۷۰)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی ،باب فضل من شهد بدراً (حدیث:۳۹۸۳، ۲۷۳)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل حاطب بن ابی بلتعة رضی الله عنه (حدیث: ۲٤۹٤)

سیدنا عمار جاننے تھے کہ سیدہ عائشہ صدیقتہ ڈٹاٹیٹا دنیا میں نبی کریم مَٹاٹیٹیٹر کی بیوی ہیں اور آخرت میں بھی۔اس کے باوجود فرمایا:

سیدنا عمارلوگوں کوسیدہ عائشہ کے خلاف جنگ آ زما ہونے پر ابھارتے بھی تھے۔ تاہم سیدہ عائشہ کوجنتی قرار دیتے تھے۔

احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی مَثَاثِیَمْ نے فرمایا:'' عمار کوایک باغی جماعت قتل کرے گی۔ صحیح حدیث صرف اتنی بات ہے باقی اضافہ سب جھوٹ ہے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' نبی مَنَاقِیَا نِے حَکُم اوران کے بیٹے کومدینہ سے نکال دیا تھا۔''

ہم کہتے ہیں کہ مروان کے سات یا اس سے کم وہیش بیٹے تھے۔ یہ معلوم نہ ہوسکا کہ بلا وجہان کو مدینہ سے کیوں نکالا گیا؟ ہمیں یہ بھی معلوم نہیں کہ اس کے والد نے مدینہ ہجرت کی تھی یا نہیں تا کہ وہاں سے نکالئے کی ضرورت پیش آتی۔ اس لیے کہ جو لوگ فتح مکہ کے دن مسلمان ہوئے تھے۔ (طلقاء) ان میں سے کسی نے بھی ہجرت نہیں کی تھی۔ نبی کریم ﷺ کا ارشاد ہے:"الا ھِجُودَة بعُدَد الْفَتْحِ" ﷺ کی ارشاد ہے:"الا ھِجُورَ فَتِی کہ جب صفوان بن امیہ ہجرت کرکے مدینہ وارد ہوئے تو نبی کریم کی جانے کا حکم دیا۔ ﷺ کا واقعہ بلا میں اساد ہوتی تو اس کی صحت معلوم کی جاسکتی تھی۔ اگر خارج از بلد کیا بھی تھا تو مکہ سند ہے۔ اگر اس کی اسناد ہوتی تو اس کی صحت معلوم کی جاسکتی تھی۔ اگر خارج از بلد کیا بھی تھا تو مکہ

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم ، باب فضل عائشة
 رضی الله عنها۔ (حدیث:۲۱۰۰٬۳۷۷۲)

عصحيح بخارى، كتاب الجهاد، باب مسح الغبار عن الرأس في سبيل الله (حديث:٢٨١٢)

<sup>3</sup> صحيح بخارى، كتاب الجهاد، باب فضل الجهاد والسير، (حديث: ٢٧٨٣)، صحيح مسلم، كتاب الامارة ، باب المبايعة بعد فتح مكة، على الاسلام (حديث: ١٣٥٣/٨٥)

<sup>•</sup> سنن نسائی، کتاب البیعة باب ذکر الاختلاف فی انقطاع الهجرة (حدیث: ۱۷٤)، مسند احمد(۱/۳) طبقات ابن سعد(٥/٥٤)، اسد الغابة(٢٦/٣)

## سے کیا ہوگا نہ کہ مدینہ سے،اورا گرمدینہ سے نکالاتھا تو وہاں سے مکہ جانے کا حکم دیا ہوگا۔ شبیعہ کا بیردعویٰ کہ حکم اوراس کے بیٹے کوخارج از مدینہ کیا گیا تھا:

بہت سے اہل علم نے حکم کو جلا وطن کرنے کی روایت پر طعن کیا ہے، اور کہا ہے کہ وہ اپنی مرضی سے گیا تھا۔ خارج از بلد کرنے کی سزا تعذیراً زانی یا مخت کو دی جاسکتی ہے اگر بیشلیم کرلیا جائے کہ نبی کریم نے کسی کو جلا وطن کیا تھا تو اس کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ ہمیشہ کے لیے اس شہر میں قدم نہ رکھ سکے۔ بیسزا شرعاً کسی جرم میں بھی ثابت نہیں کہ وائماً کسی شخص کو خارج از بلد کر دیا جائے۔ بخلاف ازیں جلا وطن کرنے کی سزا سنت میں صرف ایک سال کے لیے ہے۔ زنا کا ارتکاب کرنے والا اگر صحابی و مجابد بھی ہوتو اسے ایک سال کے لیے جادوطن کیا جائے گا۔ یہ بات قطعی طور پر معلوم ہے کہ سیدنا عثمان نے حکم کو نبی کریم کی نا فرمانی اور اسلام کی تذکیل کے لیے مدینہ نہیں بلایا تھا، بلکہ اس لیے کہ سیدنا عثمان کے خیال میں حکم کی حالت سدھرگئی تھی۔ یہ معلوم نہیں کہ آپ کا بیاجتہا دشجے تھا یا غلا۔ •

**1** قاضى ابن العربي العواصم من القواصم ، ص: 22 بر لكھتے ہيں:

''ہمارے علماء کا قول ہے کہ نبی کریم مَثَاثِیَا نے حَکُم کو مدینہ واپس آنے کی اجازت دے دی تھی۔ سیدنا عثمان نے جب ابوبکر وعمر سے اس کا ذکر کیا تو انھوں نے فرمایا:'' اگر آپ اس بات کا کوئی گواہ پیش کریں تو ہم حکم کو واپس بلالیں گے۔'' سیدنا عثمان منصب خلافت پر فائز ہوئے تو اپنے علم کے مطابق انھوں نے حکم کو واپس بلالیا۔ سیدنا عثمان سے بہتو قع نہیں کی جاتی کہ جس شخص کو نبی کریم مَثَاثِیْم نے زکال دیا ہواس کو واپس بلالیں اگر چہوہ آپ کا باپ ہی کیوں نہیں ہو۔''

مشہور محدث امام ابن حزم نے اپنی کتاب ''الا مامت والمفاضلہ' میں جوان کی کتاب الفِصل کی جلد چہارم میں شامل ہے ،صفحہ: ۱۵، پر علماء کا یہ قول نقل کیا ہے کہ حکم کوجلا وطن کرنا ایک واجب حد شرعی کی حیثیت نہیں رکھتا اور ہمیشہ کے لیے بھی نہ تھا۔ بخلاف ازیں آپ نے حکم کوسی جرم کی سزا دی تھی جس کی بنا پر وہ خارج از بلد ہونے کامسحق قرار پایا۔ دین اسلام میں توبہ کا دروازہ ہروقت کھلا ہے، بصورت توبہ اس کی یہ سزا با تفاق اہل اسلام ساقط ہوجائے گی اور وہ جہاں جا ہے جاسکتا ہے۔'

فرقہ زیدیہ کے عظیم مجتهد سید محمد بن ابراہیم الوزیر یمنی المتوفی ۸۴۰ھ نے اپنی کتاب الروض الباسم (۱/۱۲۱۱–۱۴۲۱) پرمشہور شیعہ معتز لی محسن بن کرامہ کی کتاب ' سرح العیون' سے نقل کیا ہے کہ نبی کریم مَثَالِیًا اللہ ناعثان کواجازت دے دی تھی کہ مکم کومدینہ بلالیں۔ابن الوزیر کہتے ہیں۔معتز لہ اور

مروان میں خامیاں ہوسکتی ہیں، مگراس کے ظاہراً و باطناً مسلمان ہونے میں شبہ نہیں وہ قرآن کریم کی تلاوت کیا کرتااور اس پرمل پیراتھا۔لہذا بیاعتراض لغو ہے کہ سیدنا عثمان نے اسے کا تب کیوں مقرر کیا۔

جہاں تک ابو ذرغفاری رہائٹۂ کا تعلق ہے سیدنا عبداللہ بن صامت سے ثابت ہے کہ سیدنا ابو ذر رہائٹۂ کی بیوی ام ذر نے کہا:'' اللہ کی قسم! سیدنا عثمان نے ابو ذرکور بذہ کی طرف نہیں نکالا بلکہ نبی کریم مُلٹۂ کی بیوی ام ذر نے کہا:'' اللہ کی قسم! سیدنا عثمان نے ابو ذرکو فرمایا تھا کہ جب مدینہ کی آبادی سلع تک پہنچ جائے تو وہاں سے نکل جانا۔'' سیدنا حسن بھری رہم اللہ فرماتے ہیں:

" بناه الله كى قسم! كما بوذر ر الله ين كوسيرنا عنمان نے مدينه سے نكالا مو "

اس میں شبہ نہیں کہ ابو ذر ڈلاٹئ ایک عابد و زاہد شخص تھے، آپ کا زاویہ نگاہ یہ تھا کہ جو مال بھی ضرورت سے زائد ہواسے خرچ کردینا چاہیے۔ جوشخص ایبا مال جمع کرے گا بروز قیامت اس مال کو آگ میں گرم کرکے اس شخص کو داغا جائے گا۔

وہ اس آیت سے استدلال کیا کرتے تھے۔

﴿ وَالَّذِينَ يَكُنِزُونَ النَّهَبَ وَالْفِضَّةَ وَلَا يُنْفِقُونَهَا فِي سَبِيلِ اللهِ فَيَ سَبِيلِ اللهِ فَبَشِّرُهُمْ بِعَذَابِ اَلِيْمِ ﴾ (سورة التوبة: ٩/٩)

شیعہ زید ہے کو چاہیے کہ اس حدیث کو قبول کر کے سیدنا عثمان کومور دطعن بنانا ترک کردیں، کیوں کہ اس حدیث کا راوی شیعہ کے نزدیک قابل اعتماد ہے اور صحت عقیدہ وعلم وفضل کے لحاظ سے بھی ممتاز ہے۔
پھر ابن الوزیر نے اس پرکھل کر کلام کیا ہے اور امیر المونین عثمان سے دفاع کرنے میں دلائل و بر ابین کا انبار لگا دیا ہے جو تین صفحات پر پھیلا ہوا ہے۔ یہ امر قابل ذکر ہے کہ اس حدیث کا راوی ایک شیعہ عالم ہے، ابن الوزیر جضوں نے سیدنا عثمان کی مدافعت میں دلائل دیے ہیں وہ بھی زیدی شیعہ ہے۔ اس کے علاوہ اہل سنت میں سے ابن تیمیہ، ابن حزم، اور ابن العربی کے نظریات آپ ملاحظہ کر چکے ہیں۔ اس سے معلوم ہوا کہ شیعہ واہل سنت علماء سب سیدنا عثمان کی بریت پر متفق ہیں۔

<sup>■</sup> مستدرك حاكم ۳٤٤/۳۰)

 <sup>◄</sup> صحیح بخاری، کتاب الزکاة، باب ما ادی زکاته فلیس بکنز (حدیث: ۲۰۱،۸،۱٤۰٦)،
 صحیح مسلم، کتاب الزکاة ، باب فی الکنازین للاموال (حدیث: ۹۹۲)

نیز نبی کریم مناشیم کا پیول بیش کرتے تھے۔

''اے ابوذر! میں نہیں چاہتا کہ میرے پاس خوداحد پہاڑ کے برابرسونا ہو۔ نیسری رات گزرجائے اوراس میں سے ایک دینار بھی میرے پاس باقی ہو۔'' نیز نبی کریم مَثَالِیَّا فِرماتے ہیں:

'' زیادہ مال دارلوگ بروز قیامت کم درجہ والے ہوں گے سوا ان لوگوں کے جو مال کو ادھر اُدھر بکھیر دیں۔''

جب سیدنا عبدالرحمٰن بن عوف نے وفات پائی اور بہت سامال پیچے چھوڑا تو سیدنا ابو ذر نے اسے کنز (خزانہ ) پرمجمول کیا جس پرسزا دی جائے گی۔اس ضمن میں سیدنا عثان ابو ذر سے تبادلہ افکار کررہے تھے۔اتنے میں کعب داخل ہوئے اورانھوں نے عثان کی تائید کی تو ابو ذر نے ان کو پیٹا۔ انہی نظریات کی بنا پرسیدنا ابو ذر اور سیدنا معاویہ کے مابین ملک شام میں اختلاف بیدا ہو گیا تھا۔ مگر پوری امت ابو ذر کی اس رائے کے خلاف ہے۔ جمہور علماء کی رائے یہ ہے کہ جس مال میں سے زکو قادا کی جائے وہ کنز نہیں ہے۔

اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں ور ثاء کے صص مقرر کیے ہیں۔ ظاہر ہے کہ میراث اسی شخص کی ہوتی ہے جس نے اپنے بیچھے مال چھوڑا ہو۔ صحابہ میں ایسے لوگ کثیر التعداد تھے جن کے پاس بہت سامال تھا مگر کسی نے ان کو ہدف ملامت نہ بنایا۔ بہت سے انبیاء بھی مال دار ہوئے۔ ابوذر ڈٹاٹیڈ نے اس میں اس حد تک مبالغہ آ میزی سے کام لیا کہ لوگوں کو ایک مباح چیز سے بھی روک دیا اور پھر ان سے الگ ہو گئے۔ ابوذرمومن تھے مگر ان میں یہ کمزوری موجود تھی۔ نبی کریم مثالیٰ آئے نے ان کو مخاطب کر کے فرمایا تھا۔

اے ابوذ را میں دیکھتا ہوں کہتم کمزور ہو میں تمہارے لیے وہی چیز پیند کرتا ہوں جواپنے لیے۔ دیکھیے دوآ دمیوں کا بھی امیر نہ بننا۔اور نہ کسی بتیم کے سر پرست بننا۔' 🏖 نبی کریم کا ارشاد ہے:

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الرقاق۔ باب المکثرون هم المقلون(حدیث: ۲٤٤٤)، صحیح مسلم۔ کتاب الزکاة، باب الترغیب فی الصدقة(حدیث: ۳۲))

<sup>2</sup> صحيح مسلم، كتاب الامارة، باب كراهة الامارة بغير ضرورة (حديث: ١٨٢٦)

''طافت ورمومن الله تعالی کو کمز ورمومن سے عزیز تر ہے۔ یوں دونوں اچھے ہیں۔'' ویوں شیعہ چونکہ اہل شوری صحابہ سیدنا ابو ذرکی نسبت اقوی ہیں، بدیں وجہ وہ ان سے افضل ہیں، شیعہ مصنف کا بیقول کہ سیدنا عثمان نے شرعی حدود کو پامال کیا اور علی ڈٹاٹیڈ کے آزاد کردہ غلام ہرمزان کے قصاص میں عبیداللہ بن عمر کوتل نہ کیا۔''

ہم کہتے ہیں بیصاف جھوٹ ہے۔ ہرمزان سیدناعلی کا آزاد کردہ غلام نہ تھا، بلکہ مسلمانوں نے اسے قید کیا تھا، سیدناعمر نے اس پراحسان کر کے اسے آزاد کردیا تھا بیا سلام لایا،اس کوغلام بنانے اور آزاد کرنے میں سیدناعلی کی جہدوسعی کوکوئی دخل نہیں ہے ہرمزان اس بات سے متہم تھا کہ اس نے سیدناعمر کے قاتل کی امداد کی ہے۔

سیدنا عمر نے عبداللہ بن عباس کو کہاتھا۔" تم باپ بیٹا دونوں یہ چاہتے تھے کہ مدینہ میں مجمی کافروں کی بھر مار ہو جائے گی۔' ابن عباس نے دریافت کیا۔ ہم ان کوتل نہ کر دیں۔' سیدنا عمر نے فرمایا:'' جب بہتمہاری بولی بولتے اور تمہارے قبلہ کی طرف متوجہ ہو کرنماز پڑھتے ہیں تو تم ان کو کیوں کرقتل کر سکتے ہو؟

#### شیعه کا بیاعتراض که سیدنا عثمان نے عبیدالله بن عمر سے قصاص نه لیا:

غور تیجیے ابن عباس فقہ دانی کے باوجود سیرنا عمر سے عجمی کفار کوتل کرنے کی اجازت طلب کرتے ہیں، اس لیے کہ وہ فساد بیا کرتے ہیں، پھرعبیداللہ ہرمزان کے قبل کو کیوں کر جائز نہ سیجھتے ہوں گے؟ جب عبیداللہ نے ہرمزان کوتل کردیا اور سیرنا عثمان مسند خلافت پر شمکن ہوئے تو آپ نے عبید اللہ کو ہرمزان کے قصاص میں قبل کرنے کے بارے میں صحابہ سے مشورہ لیا۔ متعدد صحابہ نے اس کوتل نہ کرنے کا مشورہ دیا اور کہا ابھی کل اس کے والد سیدنا عمر شہید ہوئے اور آج اسے قبل کردیا جائے تو اس سے بڑا فسادرونما ہوگا۔

گویاان کے نزدیک ہرمزان کامعصوم الدم ہونا مشتبہ تھا۔اگر فرض کرلیا جائے کہ ہرمزان معصوم الدم تھا۔ الرفرض کرلیا جائے کہ ہرمزان معصوم الدم تھا۔ الدم تھا۔ تا ہم عبیداللہ نے اس کے قتل کو حلال تصور کیا تھا۔ اس شبہ کی بنا پراس کو قتل نہیں کیا جاسکتا تھا۔ جس طرح سیدنا اسامہ نے اس شخص کو قتل کردیا تھا جس نے لا الہ الا اللہ پڑھا تھا اور نبی کریم مَثَاثِیَا مِن

<sup>■</sup> صحيح مسلم، كتاب القدر، باب الايمان بالقدر والاذعان له (حديث: ٢٦٦٤)

اسامہ کومعذور قرار دیے کراس کے عض اسے قل نہیں کیا تھا۔ ● علاوہ ازیں دونوں مقتولوں کے خون کا مطالبہ کرنے والا بھی کوئی نہ تھا۔ حاکم وقت کو شرعاً اختیار حاصل ہے کہ قاتل کومعاف کردے یا دیت وصول نہ وصول کرے یا اسے قبل کردے بنابریں سیدنا عثمان نے آل عمر کومعاف کردیا اوران سے دیت وصول نہ کی۔ جب اس طرح سیدنا عثمان نے عبیداللہ کی جان بچالی تھی تو اب اسے قبل کرناکسی طرح روانہ تھا۔ یہ عجیب بات ہے کہ ہرمزان کے خون کا دعویٰ کھڑا کیا جاتا ہے حالانکہ وہ سیدنا عمر کے قبل سے متہم تھا۔ اس کے برعکس امام المسلمین سیدنا عثمان کے خون کا بچھا حتر ام محوظ نہیں رکھا جاتا۔ جن کو بے گناہ ہونے کی حالت میں قبل کیا گیا تھا۔ نبی کریم مُثَاثِیماً کا ارشاد ہے۔

'' تین با تیں ہیں جس نے ان سے نجات حاصل کرلی وہ فلاح وبہبود سے ہم کنار ہوا۔ (۱) میری وفات (۲) خلیفہ مظلوم کا ناحق قتل (۳) دجال۔''

باقی رہا ولید کا معاملہ تو اس کی اصل حقیقت ہے ہے کہ سیدناعلی نے سیدنا عثمان کے حکم سے ولید پر حدلگائی تھی۔ رافضی کا بی قول کہ' میری موجودگی میں شرعی حدود کو پامال نہیں کیا جا سکتا۔' صرح کند ہے۔ بیدا مرباعث حیرت واستعجاب ہے کہ شیعہ خود اس بات کے دعوے دار ہیں کہ سیدناعلی کذب ہے۔ بیدا مرباعث حیرت واستعجاب ہے کہ شیعہ خود اس بات کے دعوے دار ہیں کہ سیدناعلی کے زمانہ میں شرعی حدود کو پامال کیا جا تا رہا اور آپ موجود ہوتے ہوئے تقیہ کی بنا پر خاموش رہا کرتے سے۔اگر آپ نے سیدنا عثمان کی موجود گی میں بیہ بات کہی بھی تھی تو اس لیے کہی ہوگی کہ سیدنا عثمان اور اس کے اعوان وانصارا قامت حدود میں ان کی اعانت کرتے تھے،اگر آپ اس سے تقیہ کرتے ہوئے تو یوں نہ کہتے۔

شيعه مصنف لكصتاب:

''عثمان نے جمعہ میں ایک اذان کا اضافہ کیا جو بدعت ہے۔''

ہم کہتے ہیں کہ حضرت علی نے اپنے عہد خلافت میں اسی پرعمل کیا اور اس اذان کو بند نہ کیا حالانکہ اس کا بند کرنا سیدنا معاویہ کومعزول کرنے اور ان کے خلاف نبرد آزما ہونے سے آسان ترتھا۔ اگر کہا جائے کہ اگر سیدنا علی اس اذان کو بند کردیتے تو لوگ اس کوشلیم کرنے کے لیے تیار نہ

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الدیات باب (ومن احیاها) حدیث: ۲۸۷۲)، صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب تحریم قتل الکافر بعد قوله لااله الا الله (حدیث: ۹٦)

عسند احمد (١٠٥/٤) ، مستدرك حاكم (١٠١/٣)

تھے۔ہم کہیں گے کہ یہ اس بات کی دلیل ہے کہ لوگ اس اذان کے مستحب ہونے میں سیدنا عثان کے ہم نوا تھے۔اس کی حدیہ ہے کہ سیدنا عمار بن یا سر، ہمل بن حُذیف اور دیگر سابقین اوّلین صحابہ بھی سیدنا عثمان کے موید تھے اورا گروہ ان سے اختلاف بھی کرتے تو اجتہادی امور میں اختلاف ایک عام بات ہے اورا گرکہا جائے کہ یہ اذان بدعت ہے تو ہم کہیں گے کہ اہل قبلہ سے لڑنا بھی بدعت ہے۔مزید برال شیعہ نے اذان میں "حَیَّ عَلَی خَیْرِ الْعَمَلِ "کا اضافہ کیا ہے جو نبی کریم سے ثابت نہیں، تو کیا بہ بدعت نہیں؟ اگر نقلا یہ ثابت ہو بھی جائے تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ ابن عمر بعض اوقات یہ الفاظ کہا کرتے تھے جس طرح بعض صحابہ اذان و اقامت کے درمیان کہا کرتے تھے" حَیَّ عَلَی خَیْرِ الْعَمَلِ "اللّٰ مَلْ اللّٰ عَمْلُ وَ اللّٰ مَلْ اللّٰ مَلْ اللّٰ عَمْلُ وَ اللّٰ مَلْ اللّٰ مَلْ اللّٰ اللّٰ عَمْلُ وَ مَا اللّٰ مَلْ اللّٰ اللّٰ عَمْلُ وَ مَا ہُوں کے خلاف تھے:

شیعہ کا بہ الزام کہ سب مسلمان سیدنا عثمان کے خلاف تھے:

شيعه مصنف لكهتاب:

''سب مسلمان سیرناعثمان کے خلاف تھے جس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آپ کو تل کر دیا گیا۔' اگر اس سے مرادیہ ہے کہ مسلمان سیرناعثمان کے اس حد تک مخالف تھے کہ وہ آپ کو مباح الدم خیال کرتے تھے تو یہ کذب و بہتان ہے' اس لیے کہ آپ کو چند ظالم باغیوں نے قتل کیا تھا۔ سابقین اوّلین صحابہ اس پر رضا مند نہ تھے۔

سيرنا عبدالله بن زبير طالفيمافر ماتے ہيں:

" خدا قاتلین عثمان پرلعنت کرے، وہ چوروں کی طرح بستی کی پچپلی جانب سے داخل ہوئے۔ اللہ ان کو غارت کرے۔ ان میں سے وہی لوگ بھا گئے میں کا میاب ہوئے جو راتوں رات بھاگ گئے میں کا میاب ہوئے ور اتوں رات بھاگ گئے تھے اور مسلمانوں کو خبر بھی نہ تھی۔ مدینہ میں جولوگ موجود تھے انھیں معلوم نہ تھا کہ بیسیدنا عثمان کو قبل کرنا جا ہے ہیں، جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ وہ آپ کو شہید کرنے میں کا میاب ہوگئے۔"

علاوہ ازیں سب لوگ آپ کے خلاف نہ تھے، بلکہ اکثر ہم خیال تھے۔ آپ پر جو جو اعتراضات کیے گئے تھے۔ اس کی حدیہ ہے اعتراضات کیے گئے تھے۔ اس کی حدیہ ہے کہ جو شیعہ علماء مداہنت فی الدین کے عادی نہیں ہیں وہ بھی سیدنا عثمان کی تائید کرتے ہیں۔ جن لوگوں نے ان اعتراضات کے بارے میں سیدنا عثمان کا ساتھ دیا ہے وہ ان مسلمانوں کی نسبت اکثر و

افضل ہیں جنھوں نے سیدناعلی پر وارد کردہ مطاعن سے متعلق جملہ امور یا اکثر امور میں سیدناعلی کی پشت پناہی کی تھی۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''لوگوں نے سیدنا عثمان سے کہا آپ نے بدر میں شرکت نہ کی ۔ آپ احد میں بھاگ گئے اور بیعت رضوان میں شریک نہیں ہوئے تھے۔''

ہم کہتے ہیں یہ جاہل شیعہ کا قول ہے، سیدنا عثان وابن عمر نے ان معترضین کو جواب دیا تھا کہ نبی کریم طَالِیْا نی بیٹی سیدہ رقیہ والٹیا کی تیار داری کے لیے سیدنا عثان کو مدینہ میں رہنے دیا تھا۔ صلح حدیدیہ میں آپ نے سیدنا عثان کوسفیر بنا کر مکہ بھیجا تھا۔ جب آپ کوخبر پہنچی کہ سیدنا عثان کوئل کردیا گیا ہے تو آپ نے صحابہ سے موت کی بیعت کی صحابہ میں سے جولوگ جنگ احد سے واپس آگئے تھے اللہ تعالی ان کے بارے میں فرماتے ہیں:

﴿ ثُمَّ صَرَفَكُمْ عَنْهُمْ لِيَبْتَلِيَكُمْ وَ لَقَلْ عَفَى عَنْكُمْ وَاللَّهُ ذُو فَضُلِ عَلَى الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (آل عمران: ٣/٥٥)

'' پھرتم کو ان سے پھیر دیا تا کہ شمصیں آ زمائے اور شمصیں معاف کردیا اور اللہ تعالیٰ مومنوں پرفضل کرنے والا ہے۔'

نيز فرمايا:

﴿ وَلَقَدُ عَفَا اللّٰهُ عَنْهُمُ إِنَّهُ غَفُورٌ حَلِيمٌ ﴾ (آل عمران: ١٥٥/٣) "الله تعالى نے ان کومعاف کردیا وہ بخشنے والا بردبار ہے۔ " • شیعہ مصنف لکھتا ہے:

'' انھوں نے جیش اسامہ کو تیار کیا، جواس سے پیچھے رہا۔ اللہ تعالیٰ اس پرلعنت بھیجے۔''
یصرت کے کذب ہے۔ مقام افسوس ہے کہ شیعہ جھوٹ کو قبول کرنے میں بہت جلد بازی سے کام
لیتے ہیں اور سچائی کوٹھکرا دیتے ہیں۔ حقیقت اس کے بالکل برعکس ہے۔ سیدنا اسامہ ڈگاٹیڈ نے لشکر کے
ساتھ جانے سے توقف کیا اور کہا تھا۔

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب مناقب عثمان بن عفان رضی الله عنه (حدیث: ٣٦٩٩)، عن ابن عمر رضی الله عنهما دون ذکر الآیات

'' میں کشکر لے کر کیسے جاؤں ، حالانکہ میں سواروں سے آپ کے بارے میں پوچھتا پھرتا ہوں۔'' چنانچہ آپ نے ان کو پیچھے رہنے کی اجازت دے دی۔ پھر آپ کی وفات کے بعد سب صحابہ سیدنا اسامہ کے ساتھ باہر نکلے۔ <sup>1</sup> اگر آپ اسامہ کو جانے کا حکم دیتے تو وہ کشکر کے ساتھ روانہ ہو جاتے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

" اسلام میں اوّ لین اختلا ف مسکه امامت میں رونما ہوا۔ "

ہم کہتے ہیں کہ اللہ کاشکر ہے کہ صحابہ میں اختلاف پیدا نہیں ہوا تھا اور انھوں نے بالا تفاق سیدنا ابو بکر وغمر وعثمان کوخلیفہ تسلیم کر لیا تھا۔ ایسا اتفاق سیدناعلی کے عہد خلافت میں نہیں دیکھا گیا۔ اس لیے کہ اہل شام نے آپ کی بیعت نہیں کی تھی۔ اس کے باوجود جب بعض شیعان علی نے آپ کی موجودگی میں اہل شام کو برا بھلا کہا تو سیدناعلی ڈھائیڈاس سے منع کیا اور فر مایا:

''اہل شام کو گالیاں نہ دوان میں ابدال بھی ہیں۔''

ایک مرتبه سیدناعلی نے فرمایا:

'' اہل شام ہمارے بھائی ہیں مگرانھوں نے ہمارے خلاف بغاوت کردی ہے۔'' اللّٰہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ فَأَصْلِحُوا بَيْنَ آخَوَيْكُمْ ﴾ "سبمون بهائي بين بهائي بين - بهائيون مين صلح ركهو-"

خلاصہ کلام! سیدناعلی کی خلافت حق ہے اور آپ بلاشبہ ایک امام راشد تھے۔ یہ دوسری بات ہے کہ صحابہ کی ایک بڑی جماعت آپ کی بیعت میں شریک نہیں ہوئی ،اس لیے کہ بیعت خلافت میں جمہور اہل حل وعقد کا لحاظ ہوتا ہے اور وہ سب بیعت میں شریک ہوگئے تھے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

" پانچوال اختلاف فدک اور توارث کے مسلہ میں ہے اہل سنت بدروایت بیان کرتے ہیں: "لَا نُوُرِثُ مَا تَر کُنَاهُ صَدَقَةً"

ہم کہتے ہیں یہ ایک شرعی مسلہ میں اختلاف تھا جواب زائل ہو چکا ہے،اس میں جواختلاف تھا

وہ اس اختلاف سے کم ہے جواس مسئلہ میں پایا جاتا ہے کہ میت کے بھائیوں کو دا دا اور جیا کی موجود گی میں کیا حصہ ملے گا؟ علاوہ ازیں مسکلہ اقاربہ اور اس مسکلہ میں بھی اختلاف یایا جاتا ہے کہ دا دی کو اس کے بیٹے کی موجودگی میں کیا حصہ ملے گا؟اسی طرح وہ مسلہ بھی اختلا فی ہے کہ ماں کی موجودگی میں دو بھائیوں کو حصہ نہیں ملے گا۔ نیزیہ کہا گرمیت کا دادا اور ماں دونوں زندہ ہوں تو دادا اس وفت باپ کا تھم رکھتا ہے اور اس قشم کے دیگر مسائل۔ ظاہر ہے کہ ان مسائل میں مسئلہ فدک کی نسبت عظیم تر اختلاف یایاجا تا ہے۔ان مسائل میں اہمیت اختلاف کی وجہ بیہ ہے کہ ان مسائل میں شیعہ نے ہم سے اختلاف کیا اور ہمارے ساتھ متحد الخیال نہیں ہوئے۔ بلکہ اہل سنت وشیعہ دونوں اپنے اپنے دلائل بیش کرتے ہیں۔ دوسری وجہ بیر ہے کہ بیراختلاف مکررنہیں، بلکہ ایک ہی معاملہ برمبنی ہے اور وہ بھی معمولی سے مال میں علاوہ ازیں سیدنا ابوبکر وعمر نے فدک کی جا گیر سے کئی گنا زائد مال اہل ہیت کو عطا کیا تھا۔ اصل قصہ یہ ہے کہ جہلاء اور شرارت پیندلوگ بات کا نبنگڑ بنا کر فدک کے واقعہ کو پیش کرتے ہیں،اس ضمن میں بیہ بات بھی قابل غور ہے کہ سیدناعلی کے عہد خلافت میں بیہ جملہ اموال سیدناعلی کے زیرتصرف تھے،مگر آپ نے اولا د فاطمہ کو واپس نہیں کیے تھے اور نہ نبی کریم کا تر کہ ورثاء میں تقسیم کیا۔ بقول شیعہ اگر سیدنا ابو بکر وعمر نے ظلم کیا تھا تو سیدناعلی نے اپنے عہد خلافت میں اس کا ازاله كيون نهكيا؟

#### منکرین زکوۃ سے جنگ کے بارے میں شیعہ کا اعتراض:

شيعه مصنف لكصتاب:

'' چھٹا اختلاف منکرین زکوۃ کے بارے میں ہے۔ سیدنا ابوبکر نے ان سے جنگ کی تھی۔ سیدنا عمر نے ان سے جنگ کی تھی۔ سیدنا عمر نے اپنے عہد خلافت میں اجتہاد سے کام لے کرلونڈی ،غلام اور مال ان کوواپس کیا اور قیدیوں کور ہا کردیا۔''

ہم کہتے ہیں بید کھلا ہوا جھوٹ ہے۔ بخاری ومسلم میں ہے کہ ابوبکر وعمر دونوں منکرین زکوۃ کے خلاف جنگ آزما ہونے میں متفق تھے۔ دونوں نے نبی کریم مُلَاثِیَّا کی مذکورہ ذیل حدیث سے احتجاج کیا تھا۔ آیفرماتے ہیں:

'' مجھے لوگوں سے لڑنے کا حکم دیا گیا ہے یہاں تک کہ وہ اس بات کی شہادت دیں کہ اللہ کے سوا کوئی معبود نہیں اور میں اللہ کا رسول ہوں۔ جب بیہ بات کہہ دی تو ان کا خون

و مال محفوظ ہو گیا۔ بید دوسری بات ہے کہ اسلام کے کسی حق کی وجہ سے ان کا خون و مال مباح تھہرے اور ان کا حساب اللہ بیر ہوگا۔''

سیدنا ابوبکر رٹائٹیڈ فرمایا کرتے تھے۔زکوۃ بھی حقوق اسلامی میں سے ایک ہے۔ ویک تھے۔ ان لوگوں نے زکوۃ کا اقرار چنانچے سیدنا ابوبکر نے باتفاق صحابہ منکرین زکوۃ سے جنگ کی تھی۔ ان لوگوں نے زکوۃ کا اقرار کرلیا تھا۔ آپ نے کسی کوقیدی بنایا نہ کسی کومجبوس رکھا۔ بلکہ خلافت صدیقی میں سرے سے کوئی قید خانہ ہی نہ تھا لہٰذا بیجھوٹ ہے کہ بہت سے لوگ قید خانہ میں مرگئے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' لوگ ابوبکر پر اعتراض کرتے تھے کہ تو نے ایک سنگ دل آ دمی (سیدنا عمر) کو ہمارا حاکم بنادیا۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ الیمی باتوں کو اختلاف پرمجمول کرنا متکلم کے جاہل اور مبتدع ہونے کی دلیل ہے۔ صرف طعن کرنے سے کیا ہوتا ہے۔ بعض صحابہ سیدنا اسامہ اور ان کے والد کو امیر بنانے پر معترض ہوئے تھے، مگر اس کا نتیجہ کچھ بھی نہ نکلا۔ یہ بھی معلوم ہے کہ اعتر اض سیدنا طلحہ نے کیا تھا، بعد از ں وہ سب لوگوں سے زیادہ سیدنا عمر کی تعظیم بجالا یا کرتے تھے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

'' آٹھواں اختلاف شور ی کا معاملہ ہے۔ اختلاف کے بعد صحابہ سیدنا عثمان کی خلافت پر جمع ہو گئے تھے۔''

ہم کہتے ہیں یہ جھوٹ ہے، جو شیعہ کی فطرت میں داخل ہو چکا ہے۔ بیعت عثمان میں کسی نے بھی اختلاف نہیں کیا تھا۔ سیدنا عبد الرحمٰن بن عوف ڈلٹیڈ تین روز تک لوگوں سے مشورہ کرتے رہے تھے۔ مشورہ کے بعد آپ نے بتایا کہ لوگوں کی نگاہ میں سیدنا عثمان کا کوئی ہم سرنہیں ہے اگر کوئی شخص آپ کی بیعت میں اختلاف کرتا تو اس کا قول ہم تک بہنچ گیا کہ ایک امیر ہم میں سے ہوگا اور ایک تم میں سے۔''

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الزکاة۔ باب وجوب الزکاة، (حدیث: ۱۳۹۹، ۱۲۹۰)، صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب الامر بقتال الناس حتی یقولوا لا اله الا الله (حدیث: ۲۰)، سنن نسائی (۳۹۷۹)

امام احمد بن منبل رشالته فرماتے ہیں:

'' کسی خلیفه کی بیعت پراس قدرا تفاق نہیں ہوا جسیا سیدنا عثمان کی بیعت پر ہوا تھا۔''

#### صحابه میں اختلا فات:

شیعه مصنف کا بیقول که'' صحابہ میں لاتعداد اختلافات پیدا ہو گئے تھے۔ان میں سے ایک بیہ بھی ہے کہ سیدنا عثمان نے حکم کو واپس مدینہ بلالیا۔''

ہم کہتے ہیں کہ اگر ایسی معمولی باتوں کا نام اختلاف ہے تو خلیفہ جو تھم بھی صادر کرے گا اور دوسرا کوئی اس کی خلاف ورزی کرے تو اس کا نام اختلاف رکھا جائے گا اس طرح اختلاف ایک غیر محدود چیز کھم سے گا۔ جس کا کوئی ٹھکانا ہی نہیں۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''سیدنا عثمان نے اپنی بیٹی مروان کے نکاح میں دے دی تھی ، آپ نے مروان کو افریقہ کے مال غنیمت کائمس (1/۵) دیا جس کی مالیت دولا کھ دینار تھی۔''

ہم کہتے ہیں کہ اس واقعہ کا اختلاف سے کیا تعلق؟ نیز اس کی دلیل کیا ہے کہ سیدنا عثان نے اس قدر مال دیا تھا، ہم اس سے انکار نہیں کرتے کہ سیدنا عثان اپنے اقارب سے الفت و محبت رکھتے اور ان کو عطیہ جات دیا کرتے تھے۔ اس میں شبہ نہیں کہ سیدنا علی نے بھی اپنے اقارب و شیعہ کو مناصب جلیلہ عطا کیے اور انھیں بڑے بڑے تھا کف دیے تھے۔ مزید برال بنا براجتہا دمسلمانوں کے خلاف نبرد آزما ہوئے اور بڑے بڑے معاملات پیش آئے۔ تا ہم ہمارا عقیدہ ہے کہ عثان وعلی دونوں جنتی اور غیر معصوم تھے اور ان کے افعال سب اجتہاد برمبنی ہیں۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''سرور کا ئنات سَلَّقَیْمِ نے ابن ابی سرح کومباح الدم قرار دیا تھا مگرسیدنا عثمان نے اس کو پناہ دی تھی۔''

اصل واقعہ یہ ہے کہ ابن البی سرح ہجرت واسلام سے مشرف ہوکر مدینہ میں کتابت وحی پر مامور تھا۔ پھر مرتد ہوکر مشرکین سے جاملا اور آپ کے خلاف افتراء پردازی کرنے لگا۔ نبی کریم نے اسے مباح الدم قرار دیا۔ جب مکہ فتح ہوا تو سیدنا عثمان نے اسے بارگاہ نبوی میں پیش کیا تو آپ نے منہ پھیرلیا۔ سیدنا عثمان نے عرض کیا:''اے اللہ کے رسول! عبداللہ کو بیعت فرما ہئے۔ گرآپ نے جواب نہ دیا اور دو

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه النب

دفعہ یا تین دفعہ اعراض فرمایا، پھر بیعت کرلیا اور فرمایا: ''تم میں کوئی دانش مند آدمی نہیں جو مجھے دیکھا اور جب میں نے اعراض کیا تھا اس وقت اس کا کام تمام کردیتا۔' ایک انصاری نے عرض کیا:'' آپ نے مجھے اشارہ کردیا ہوتا۔' آپ نے فرمایا:'' نبی کے لیے موزوں نہیں کہ اس کی آئکھ خیانت کار ہو۔' گمجھے اشارہ کردیا ہوتا۔' آپ نے فرمایا:'' نبی کے لیے موزوں نہیں کہ اس کی آئکھ خیانت کار ہو۔' ساس کے بعد عبد اللہ بن ابی سرح خلوص دل سے اسلام لا یا اور اس سے کوئی برا کام منقول نہیں۔ یہ بڑا مجاہد اور جانباز سپاہی تھا۔ مکہ کے بعض لوگ اس سے بھی بڑے دشمن تھے۔ مثلاً صفوان اور ابوسفیان وغیرہ۔

الله تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿عَسَى اللَّهُ أَنْ يَجْعَلَ بَيْنَكُمْ وَ بَيْنَ الَّذِيْنَ عَادَيْتُمْ مِّنْهُمْ مَّوَدَّةً وَاللَّهُ قَدِيْرٌ ﴿ الممتحنة: ٧/٦٠)

''عین ممکن ہے کہ جن کے ساتھ تمہاری عداوت ہے، اللہ تعالی ان کے اور تمہارے درمیان دوستی پیدا کردے وہ اس بات پر بخو بی قدرت رکھتا ہے۔'' سید ناعلی طالتہ کے عہد خلافت میں اختلاف کا ظہور وشیوع:

شيعه مصنف لكهتاب:

"نوال اختلاف وہ ہے جوسیدناعلی کی بیعت کرنے کے بعد پیدا ہوا۔ پہلے طلحہ و زبیر نے خروج کیا۔ پھرسیدناعلی و معاویہ کے مابین اختلاف رونما ہوا۔ جس کا نتیجہ جنگ صفین کی صورت میں برآ مد ہوا۔ پھر ابوموسیٰ کے خلاف عمرو بن عاص کی وعدہ خلافی قابل ذکر ہے۔ پھرخوارج کا ظہور ہوا۔ سیدناعلی خلیفہ برحق تھے مگرخوارج نے آپ کے خلاف خروج کیا۔ مثلاً اشعث بن قیس و مسعر بن فکر کی و زید بن حصن وغیرہ۔ سیدناعلی خلاف خروج کیا۔ مثلاً اشعث بن قیس و مسعر بن فکر کی و زید بن حصن وغیرہ۔ سیدناعلی کے عہد خلافت میں عبد اللہ بن سبا علی بیدا ہوئے اور ان دونوں فرقول سے

<sup>■</sup> سنن نسائی، كتاب تحريم الدم باب الحكم في المرتد، (حديث:٤٠٧٢)، سنن ابي داؤد، كتاب الجهاد باب قتل الاسير (حديث:٢٦٨٢)

اس شخص نے بیہ عقیدہ اختراع کیا تھا کہ سیدنا علی رہائیڈ نبی کریم مَثَاثِیْم کے وصی ہیں، جس طرح یوشع عَلیْلاً موسی عَلیْلاً کے وصی ہیں، جس طرح یوشع عَلیْلاً موسی عَلیلاً کے وصی شخصاس نے بعد دوسرا مخترع شیطان الطاق محمد بن جعفر رافضی تھا جس نے بیہ عقیدہ گھڑ لیا تھا کہ امامت کے منصب پر چند مخصوص اشخاص فائز ہوں گے۔

بدعت وضلالت نے پُر پُزے نکالے۔''

ہم کہتے ہیں کہ سیدناعلی سے پہلے نتیوں خلفاء بھی حق وصدافت کے حامل تھے۔صرف سیدناعلی کوخلیفہ برحق قرار دینا دعویٰ بلا دلیل ہے۔شیعہ مصنف کا بید دعویٰ غلط ہے کہ سیدناعلی کے عہد خلافت میں اتفاق کے بعد اختلاف پیدا ہو گیا تھا۔اس لیے کہ اہل شام نے بالا تفاق سیدناعلی کی بیعت نہیں کی تھی۔اسی طرح مدینہ کی ایک جماعت اور بہت سے مصری اور اہل مغرب نے بھی اس میں شرکت نہیں کی تھی۔سیدنا طلحہ و زبیر کی معذرت کا ذکر کیے بغیران پر زبان طعن دراز کرنا بہت بڑی زیادتی ہے۔ اہل علم اس حقیقت سے آگاہ ہیں کہ طلحہ وزبیر وسیدنا علی ٹھاٹٹٹر میں سے کوئی بھی ایک دوسرے کے خلاف لڑنانہیں جا ہتا تھا بلکہ بیلڑائی اجا نک بیا ہوگئی تھی۔اس پرطرہ بیہ کہ فریقین صلح پر آ مادہ ہو گئے تھے اور بالاتفاق یہ طے پایا کہ قاتلین عثمان سے انتقام لیا جائے۔ دوسری جانب قاتلین عثمان فتنہ یردازی براتر آئے اور انھوں نے سیدہ عائشہ کی جماعت پر دھاوا بول دیا۔سیدہ عائشہ کے رفقاء نے مدافعت کی سعی کی۔ قاتلوں نے سیرناعلی کو بتایا کہ سیدہ عائشہ کی فوج نے حملہ کریا۔ سیرناعلی نے مدا فعت کی کوشش کی ۔اس اعتبار سے فریقین دفاع کررہے تھے۔ابتداء حملہ کرنے والا کوئی بھی نہ تھا۔ مگر روافض بھی عجیب لوگ ہیں سچی بات کہتے ہیں نہ سچی بات مانتے ہیں۔ ہر جینج و یکاریر سر د صننے لگتے ہیں۔صحابہ کبار کے جانی میٹمن اور اعداء اسلام تا تاریوں کے گہرے دوست ہیں، اہل سنت عوام کوایذاء پہنچانے کے لیے تا تاری کفار کی طرف طلب امداد کا ہاتھ بڑھاتے ہیں۔عراق و دیگر بلاد وامصار کو ہر باد کرنے کافن کوئی ان سے سیکھے جیسے خلافت عباسیہ کے وزیر ابن اعلقمی نے کیا تھا۔اس نے ہلاکوخال سے مراسلت کرکے اسے عراق آنے کی دعوت دی۔ چنانچہ وہ بڑے پختہ ارادے کے ساتھء مراق آیا اور ہرطرف نتاہی پھیلا دی۔ بغداد میں خون کی ندیاں بہادیں۔علوی وعباسی خواتین کو قیدی بنالیا۔مسلمانوں کی اولا د کفر وشرک کی گود میں پرورش یا نے گی۔ بہر کیف شیعہ کا وجود اسلام اور اہل اسلام کے لیے نار آ سنین سے کم نہیں۔ وہ ملاحدہ اور غالی روافض کی تعظیم بجا لاتے ہیں اور اصحاب رسول سے بغض و کیپندر کھتے ہیں۔

گویاروافض صحیح معنی میں اس آیت کے مصداق ہیں:

﴿ أَلَمُ تَرَ إِلَى الَّذِينَ أُوتُوا نَصِيبًا مِّنَ الْكِتٰبِ يُؤْمِنُون بِالْجِبْتِ

وَالطَّاعُوْتِ وَ يَقُولُونَ لِلَّذِينَ كَفَرُوا هَوُلَاءِ اَهْدىٰ مِنَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ الَّذِينَ اللَّهُ (سورهٔ نساء: ١/٤٥)

'' کیا آپ نے ان لوگوں کونہیں دیکھا جن کو کتاب کا ایک حصہ دیا گیا ہے وہ جبت و طاغوت پر ایمان رکھتے اور کافروں کے بارے میں کہتے ہیں کہ بیداہل ایمان کی نسبت زیادہ صحیح راستہ پر ہیں۔''

## شيعه كاطرز فكروغمل:

اس بات کا کیا علاج کہ شیعہ جھوٹی روایات سے ہمارے خلاف احتجاج کرتے ہیں اور منقولات میں سے صرف انہی دلائل کو قبول کرتے ہیں جو ان کی خواہشات کے موافق ہوں، وہ معرفت اسناد سے بے گانہ اور فن حدیث سے نابلد محض ہیں، جب ان میں سے کوئی شخص جھوٹی یا بچی کوئی دلیل پیش کرتا ہے تو وہ اس سے کتاب وسنت کی دلیل کا مطالبہ ہیں کرتے اور نہ بید دیکھتے ہیں کہ کون ہی دلیل اس کی معارض ہے۔ جب ان کی تر دید میں مخالف احادیث سے چھے پیش کرتا ہے تو ضد وعناد سے ان کی تر دید میں مخالف احادیث سے چھے پیش کرتا ہے تو ضد وعناد سے ان کی تر دید میں خالف احادیث سے چھے پیش کرتا ہے تو ضد وعناد سے ان کی خالف ہوں تو فوراً اس کے پیش کر دہ دلائل کی تائید کرتے ہیں۔ اگر مخالف بالا دست ہوا ور شیعہ اس سے خالف ہوں تو فوراً اس کے پیش کر دہ دلائل کی تائید کرتے اور کہتے ہیں کہ ہم اس پر ایمان رکھتے ہیں اس وقت وہ امامیہ سے اظہار براءت کرنے لگتے ہیں، ظاہر ہے کہ ایسے منافقین سے مناظرہ کا حق کون ادا کرسکتا ہے؟

شیعه نے تین اصول مقرر کرر کھے ہیں:

ا- ائمه معصوم ہیں-

۲۔ جو بات ائمہ سے قال کی جائے وہ اسی طرح ہے جیسے نبی کریم مَثَاثِیَا مِ سے منقول ہو۔

س۔ اہل بیت کا اجماع ججت ہے۔

شیعہ کے ائمہ اہل بیت میں شامل ہیں ،اس لیے گویاان کے ہاں کوئی شرعی دلیل ہے نہ تعلیل۔
یہی وجہ ہے کہ شیعہ فقہ و تحقیق اور علم و توفیق سے محروم ہیں۔ شیعہ جن مسائل میں باقی امت سے منفر د
ہیں ان میں شیعہ کا اعتماد انہیں اصول سے گانہ پر ہے جو کتاب وسنت ،عقل وفکر اور اجماع امت کے خلاف ہیں۔

#### ا مامت على خالليُّهُ كے دلائل:

شيعه مصنف لكصتاب:

" تیسری فصل میں سیدناعلی کی امامت کے دلائل بیان کیے جا کیں گے ہم کہتے ہیں کہ امام کامعصوم ہونا ضروری ہے۔ اگرامام کے لیے عصمت کی شرط شلیم کر لی جائے تو اس سے سیدناعلی کا امام ہونا خود بخو د لازم آتا ہے۔ امام کا وجود اس لیے ضروری ہے کہ انسان تنہا زندگی بسر نہیں کرسکتا۔ بلکہ اپنی بقاء میں اکل و شرب ، لباس اور جائے سکونت کا مختاج ہے۔ بنا ہریں قیام نوع کے لیے وہ اعوان و انصار کا مختاج ہے، جب بہت سے انسان ایک جگہ اکٹھے ہوں گے تو ان میں دنگہ و فساد کا خطرہ لائق ہوگا ، اس لیے کہ بسا اوقات انسان کو الیسی چیزوں کی ضرورت پڑتی ہے جس پر دوسرا شخص قابض ہوتا اوقات انسان کو الیسی چیزوں کی ضرورت پڑتی ہے جس پر دوسرا شخص قابض ہوتا ہے۔ چناخچہ قوت شہوانیہ اسے وہ چیز جراً حاصل کرنے پر مجبور کرتی ہے جس کا نتیجہ فتنہ و فساد کی صورت میں نمودار ہوتا ہے۔

بنابریں ایک امام معصوم کی ضرورت لائق ہوتی ہے جوان کو فساد سے روکے اور حق دار کو

اس کا حق پہنچائے بیامام سہو و خطا سے پاک ہو ور نہ ایک اور امام کی ضرورت پڑے گی۔

اس لیے کہ امام کو اس ضرورت کے پیش نظر نصب کیا گیا تھا کہ امت سے خطا کا صدور
ممکن ہے، اگر امام سے بھی خطا سرز دہوسکتی ہوتو کسی اور امام کی ضرورت پڑے گی، اگر

وہ خطا سے معصوم ہواتو پھر اس کی امامت درست ہے ور نہ ایک اور امام نصب کرنا پڑے
گا، اور اس طرح سلسل لازم لائے گا، چونکہ ابو بکر وعمر بالا تفاق معصوم نہ تھے جب کہ علی
معصوم تھے لہذا وہی امام ہوں گے۔'

ہم جواباً کہتے ہیں کہ معصوم صرف رسول کی ذات ہوتی ہے اور اطاعت بھی اسی کی واجب ہے۔
رسول کے اوامر واحکام کاعلم حاصل کرنا امام منتظر کے احکام معلوم کرنے سے آسان تر ہے۔ لہذا اس
رسول ہی امام معصوم ہوتا ہے جس کے اوامر امت کے لیے واجب التعمیل ہوا کرتے ہیں۔ لہذا اس
کے ہوتے ہوئے دوسرے کسی امام کی حاجت نہیں۔ اولی الامر رسول کے احکام کو دنیا میں نافذ کرتے
ہیں۔ یہ بات قطعی طور سے معلوم ہے کہ نبی کریم کے مقرر کردہ حکام یمن اور دیگر بلا داسلامیہ میں اپنے
اجتہاد کی روشنی میں رعیت کے امور کا فیصلہ کیا کرتے تھے، حالانکہ وہ معصوم نہ تھے، مگر شیعہ صرف سیدنا

علی ہی کوامام تصور کرتے ہیں، حالا نکہ سیدناعلی کے نائبین ملک کے دورا فتادہ گوشوں تک بھیلے ہوئے تھے۔ اوران میں ایسے بھی تھے جن کوشرعی اوامر ونواہی کا کچھ پتہ نہ تھا۔ بلکہ وہ ایسے امور میں بھی تصرف کرتے تھے جن سے سیدناعلی بھی واقف نہ تھے۔

مزید براں جوصفات شیعہ نے امام میں ضروری قرار دی ہیں ، ایباا مام ہمارے زمانے میں کہیں موجود نہیں۔

شیعہ کے نز دیک وہ مفقو داور بے حقیقت ہے۔ بھلا ایسے امام سے امامت کے مقاصد کس حد تک پورے ہو سکتے ہیں؟ ایسے فرضی امام سے تو ایک جاہل و ظالم بھی بہتر ہے۔ امام کی ضرورت اس لیے پیش آتی ہے کہ اس سے ملم حاصل کیا جائے اور اس کے اعمال کی پیروی کی جائے۔

شیعہ کا بی تول' کہ امام معصوم کا تقر رضروری ہے۔' ہم پوچھتے ہیں کہ اس کا کیا مطلب ہے؟ آیا تہماری مراد یہ ہے کہ ایسے امام کو پیدا کرنا اور نصب کرنا اللہ کے لیے ضروری ہے، جومعصوم ہو، یا یہ مطلب ہے کہ لوگوں کے لیے ایسے امام کی بیعت کرنا ناگزیر ہے۔ شیعہ سیدنا علی کومعصوم قرار دیتے ہیں مگر وہ خلفاء ثلاثہ کے زمانہ میں مسند خلافت پر متمکن نہ ہو سکے، بلکہ وہ اپنے عہد خلافت میں بھی محروم اقتدار رہے، اس کا مطلب یہ ہوا کہ شیعہ کے نزدیک اللہ تعالی نے تین ظالموں کو یکے بعد دیگر سے خلافت پر فائز کیا اور انھوں نے امت کے لیے بڑے مفید کام کیے، مگر سیدنا علی کو یہ تو فیق نہ جشی اور اللہ تعالی نے ایسی ضرورت کے زمانہ میں اس معصوم کو پیدا نہ کیا۔

اگر شیعہ کہیں کہ امت کے لیے ایسے امام کا تقر راوراس کی اعانت ضروری ہے تو ہم کہیں گے کہ جب وہ ائمہ کی اطاعت کے پہلو بہ پہلوان کی نافر مانی بھی کرتے ہیں تو امام کا فائدہ کیا ہوا؟ نیزیہ کہ جب ان کے وجود سے جملہ مقاصد حاصل نہیں ہوئے بلکہ بہت سے شرائط مفقود ہوتے ہیں تو عصمت کی شرط کس لیے باقی رکھی جائے؟ علاوہ ازیں جب عدم عصمت یا معصوم کے عاجز ہونے کی وجہ سے مقصود حاصل نہ ہوتو عصمت کا وجود وعدم کیساں ہے۔ پھر عقلی دلیل کی مدد سے یہ کیوں کر ثابت ہوا کہ امام معصوم کا پیدا کرنا اللہ تعالیٰ کے لیے ضروری ہے؟ اورا گر اللہ تعالیٰ نے ایسا امام پیدا کیا ہے تو اس کی مصلحت اور لطف و کرم کہاں گیا؟ جمہور اس کا انکار کرتے اور شیعہ کو بہ نظر استحسان نہیں دیکھتے۔ بنا ہریں معتزلہ کی اس فریب دہی کو ترک کر دینا چاہیے جس کی بنا پر وہ ایسے امور کو اللہ تعالیٰ کے لیے بنا ہریں معتزلہ کی اس فریب دہی کو ترک کر دینا چاہیے جس کی بنا پر وہ ایسے امور کو اللہ تعالیٰ کے لیے واجب قرار دیتے ہیں۔ ان کا یہ نقطہ نگاہ اس لیے غلط ہے کہ وہ صلحت عامہ کلیہ اور مصلحت جزئیہ کے واجب قرار دیتے ہیں۔ ان کا یہ نقطہ نگاہ اس لیے غلط ہے کہ وہ مصلحت عامہ کلیہ اور مصلحت جزئیہ کے واجب قرار دیتے ہیں۔ ان کا یہ نقطہ نگاہ اس لیے غلط ہے کہ وہ مصلحت عامہ کلیہ اور مصلحت جن نئیہ کے ایک کا میکا کے دیا جائی کے لیے واجب قرار دیتے ہیں۔ ان کا یہ نقطہ نگاہ اس لیے غلط ہے کہ وہ مصلحت عامہ کلیہ اور مصلحت کی جنا ہوں کیا گھر کے دیا جائیل کے لیے واجب قرار دیتے ہیں۔ ان کا یہ نقطہ نگاہ اس لیے غلط ہے کہ وہ مصلحت عامہ کلیہ اور مصلحت کیا ہوں کیا کھر کے دیا جائی کے دیا جو کو خواہد کیا گھر کے دیا جو کو خواہد کیا گھر کے دیا جو کیا جو کر کے دیا جو کر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کے دیا جو کر کر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کیا گھر کے دیا جو کر کیا گھر ک

ما بین فرق وامتیاز قائم نہیں کر سکتے۔

#### روافض ونصاریٰ کی مشابہت:

روافض کا یہ قول نصاریٰ کے اس قول کی مانند ہے کہ اللہ تعالیٰ مجسم ہوکر اتر آیا یا اس نے اپنے بیٹے کو زمین پر بھیجا تا کہ اسے سولی دیا جائے اور بہ سولی دیا جانا سب بنی آدم کی مغفرت کا باعث ہواور شیطان کو بھی اس سے دور کیا جائے ۔ نصاریٰ کو اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ جب مسیح کافتل وصلیب اور تکذیب عظیم شرارت و ضلالت ہے تو گویا اس نے خود بہت بڑے گناہ کا ارتکاب کر کے ججو ٹے گناہ کو معاف کرنا چاہا۔ اس کے باوجود اس نے شرکوکم کرنے کے بجائے اس میں اوراضا فہ کیا۔

#### معصومیت ائمه کا مسکله:

شيعه مصنف لكصتاب:

"جب انسان مدنی الطبع ہے تو اہل مدینہ سے شرکو دور کرنے کے لیے امام معصوم کا تقرر ضروری ہے۔''

ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ جب سے اللہ تعالیٰ نے بنی نوع انسان کو پیدا کیا ہے، کیا ہر شہر میں ایک ایسا امام معصوم موجود رہا ہے جوان سے ظلم کا از الہ کرتا رہا ہو یا نہیں؟ اگر شیعہ اس کا جواب اثبات میں دیں تو بیہ ظاہر مجادلہ ہے، اس سے لازم آئے گا کہ کفار ومشرکین کے شہروں میں بھی امام معصوم ہوگا۔

پھر بیسوال بھی پیدا ہوگا کہ آیا شام میں سیدنا معاویہ کے ہاں بھی کوئی معصوم امام موجود تھا؟ اگر شیعہ کہیں کہ امام معصوم کے نائبین ہر جگہ موجود ہوتے ہیں تو بیہ خلاف ظاہر ہے اور اگر کہیں کہ ان کے نائب بعض میں ہوتے ہیں اور بعض میں نہیں تو بیاللہ پر واجب کیسے ہوا؟ ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ امام معصوم کے نائب بھی معصوم ہوتے ہیں یا نہیں؟ اگر وہ غیر معصوم ہیں تو لوگوں کو امام معصوم ہیں کہ امام معصوم کے نائب بھی معصوم ہوتے ہیں یا نہیں؟ اگر وہ غیر معصوم ہیں تو لوگوں کو امام معصوم ہیں کہ امام معصوم کی اقتدار میں نماز پڑھتے اور اس کی اطاعت کرتے ہیں۔ اگر شیعہ کہیں کہ ان امور کا ذمہ دار امام معصوم ہے تو ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ اگر وہ سیدنا ابو بکر وعمر کی طرح با اقتداء ہوتب بھی اس کا عدل سب لوگوں تک نہیں بہنچ سکے گا۔ ہر شہر کے لیے سیدنا ابو بکر وعمر کی طرح با اقتداء ہوتب بھی اس کا عدل سب لوگوں تک نہیں بہنچ سکے گا۔ ہر شہر کے لیے ایک طاقت ورعادل کا دست یاب ہونا یوں بھی مشکل ہے۔ جب امام معصوم کو ایسا شخص نہیں مل سکے گا

تو اس سے بیفریضہ ساقط ہوجائے گا۔اب سوال بیر ہے کہ امام معصوم کا تقرر پھر اللہ پر واجب کیسے تھہرا؟ بید کیوں کرممکن ہے جب کہ امام معصوم شیعہ کے نز دیک عاجز ہے اور ہمارے نز دیک معدوم ہے۔ ہم بیجھی کہہ سکتے ہیں کہامام معصوم اسی صورت میں ظلم کا از الہ کرسکتا اور اپنی رعیت سے عدل و انصاف کا سلوک کرسکتا ہے جب وہ ظلم کے رو کنے اور اپناحق وصول کرنے پر قندرت رکھتا ہو، جب وہ خود ہی عاجز ہوگا تو رعیت سے ظلم کو کیوں کر دور کر سکے گا؟ شیعہ خود اعتراف کرتے ہیں کہ ان کا امام خا ئف ہے اور خوف قتل کی بنا پر جارسوساٹھ سال سے باہز نہیں نکل رہا۔ اللہ تعالیٰ سے ظلم کا صدور ہوتا ہے نہ وہ امر واجب میں خلل ڈالتا ہے اس نے امر واجب کو پورا کردیا ہے، مگر اس کے باوجود جن مصالح کا ظہورامام معصوم سےضروری تھاوہ بروئے کارنہیں آئے۔اگران مصالح کاحصول صرف امام کی تخلیق سے ہی پورا کر دیا ہے اور وہ حاصل نہیں ہوئے تو امام کو پیدا کرنا واجب نہیں ہوگا۔اورا گران مقاصد ومصالح کاحصول تخلیق امام کےعلاوہ چند دیگرامور کے پیدا کرنے پرموقوف تھا اوران دونوں کے مجموعہ سے مقصد کا حاصل ہونا ضروری تھا تو اس نے وہ مجموعہ بیدانہیں کیا۔ قلیل ہویا کثیرا خلال بالواجب اللّٰد تعالیٰ برمتنع ہے۔ بنابریں دونوں صورتوں میں ان مقاصد کے موجبات کا پیدا کرنا اس پر ضروری نہ تھہرا۔ اور جب واجب نہ ہوا تو اس میں کچھ فرق نہیں کہ وہ معصوم کو بیدا کرے جس سے بیہ مقصد حاصل نہ ہویا اسے پیدا نہ کرے اور اس پر بیوا جب بھی نہ ہو۔ بنابریں اس کا وجود بھی ضروری نہ ہوگا۔لہذا ہرصورت میں اس کے وجود کوضر وری قرار دینا باطل تھہرے گا۔

اگر کہا جائے کہ اللہ تعالیٰ پرمعصوم کو پیدا کرنا واجب تھا، وہ اس نے کر دیا۔ مگر لوگوں نے اس کی نافر مانی کرکے اس مصلحت کو بورانہ ہونے دیا۔

اس کا جواب ہیہ ہے کہ جب اللہ تعالیٰ کو معلوم تھا کہ لوگ مصلحت کی تخصیل کے سلسلہ میں امام معصوم کے ساتھ تعاون نہیں کریں گے، بلکہ نافر مانی کر کے عذاب میں مبتلا ہوں گے تواس کا پیدا کرنا واجب نہ ہوا۔ اور نہ اس میں کچھ حکمت و مصلحت مضمر ہوئی۔ دوسرا جواب ہیہ ہے کہ سب لوگ اس کے نافر مان نہیں بخلاف ازیں کچھ لوگ نافر مانی کرتے ہیں اور بعض اس کی اطاعت کا دم بھرتے ہیں، پھر وہ ان لوگوں کواطاعت کی توفیق کیوں نہیں دیتا۔

عصمت ائمہ کا مسکہ اس لیے بھی درست نہیں کہ شہر کی اصلاح کے لیے جس قدرایک ناظم و مدبّر کی ضرورت ہوتی ہے اس سے کہیں زیادہ اس بات کی ضرورت ہوتی ہے کہ آ دمی بذات خودا پنے بدن کی اصلاح کرے۔ جب اللہ تعالیٰ نے نفس انسانی کومعصوم پیدائہیں کیا تو اس پرمعصوم رئیس کو پیدا کرنا کیوں کہ واجب تھہرا؟

ایک سوال بیجی ہے کہ معصوم کو پیدا کرنے کا مقصد آیا دنیا سے فساد کوختم کرنا ہے یا کم کرنا؟ اگر ختم کرنا مقصود ہے تو بیکا م معصوم کے بغیر بھی ختم کرنا مقصود ہے تو بیکا م معصوم کے بغیر بھی ممکن ہے ۔ سیدنا ابو بکر وغمر کے عہد خلافت میں فساد میں جو کمی آئی تھی وہ سیدنا علی کے عہد خلافت میں رونما نہیں ہوئی۔ اسی طرح بارہ اماموں کے وجود سے فساد جس حد تک زائل ہوا اسی قدر دیگر خلفاء کے زمانے میں بھی اس میں انحطاط پیدا ہوا۔

کہا گیا ہے کہ ظالم امام کے زیر تسلط ساٹھ سال بسر کرنا ایک رات بدوں امام وحاکم گزارنے سے بہتر ہے۔

شيعه مصنف لكصتاب:

''اگرامام معصوم نه هوتو کسی اورامام کی ضرورت لاحق هوگی۔''

ہم اس کے جواب میں کہتے ہیں،اس بات کا بھی احتمال ہے کہ جب امام سے خلطی صادر ہوتو امت کا کوئی فرداس کی اصلاح کردے، تا کہ سب لوگوں کاغلطی پر جمع ہونا لازم نہ آئے جس طرح رعیت کا کوئی فردغلطی کررہا ہوتو امام یااس کا نائب اس کی اصلاح کرتا ہے جس کا نتیجہ یہ ہوتا ہے کہ سب لوگ گناہ سے نیج جاتے ہیں اور اس پر جمع نہیں ہوتے جسیا کہ اہل سنت والجماعت کاعقیدہ ہے۔

اس کی نظیر میہ ہے کہ خبر متواتر میں ایک ایک کرکے ہرشخص کے بارے میں کذب وخطا کا احتمال ہوتا ہے، مگر بہ حیثیت مجموعی عادةً بیا حتمال باقی نہیں رہتا، بنابریں بہ حیثیت مجموعی پوری امت کو معصوم قرار دینے سے بہتر ہے، اس سے عصمت امام کا مقصد پورا ہو جاتا ہے اور امام کو معصوم قرار دینے کی ضرورت نہیں رہتی۔

### عقيره رفض كاباني ايك زنديق تها:

روافض کی جہالت کا بیرعالم ہے کہ ان کے خیال میں سب اہل اسلام غلطی پر ہو سکتے ہیں، مگر ایک شخص کا غلطی سے پاک ہونا ضروری ہے۔ متعدد علماء نے ذکر کیا ہے کہ جس شخص نے تشتیع کی بنا ڈالی اور بنا برنص سیدناعلی کوخلیفہ قرار دیا وہ ایک زندیق تھا اور دین میں بگاڑ پیدا کرنے کے لیے اس نے ایسا کیا تھا۔ وہ مسلمانوں کے ساتھ وہی سلوک کرنا جا ہتا تھا جو پولوس نے نصار کی کے ساتھ کیا تھا

گراسے اپنے مقصد میں وہ کامیابی حاصل نہ ہوسکی جو پولوس کو ہوئی تھی، اس کی وجہ بیتھی کہ سب نصاری ضعیف العقل تھے۔ سیدنا مسے علیا آسان پراٹھا لیے گئے تھے اور آپ کے بیروا لیسے نہ تھے جوشی معنیٰ میں دین عیسوی سے باخبر ہوں اور اس پڑمل پیراٹھی ہوں، جب پولوس نے سیرنا مسے کے بارے میں غلق کا عقیدہ اختر اع کیا تو بہت سے عیسائی اس کی بیروی کرنے لگے، بلکہ بہت سے سلاطین اس کے ہم نوا بن گئے۔ نصاریٰ کی ایک جماعت نے جب ان کی تر دید کا بیڑا اٹھایا تو پولوس کے ہم نوا سلوک کے ہم نوا بن گئے۔ نصاریٰ کی ایک جماعت نے جب ان کی تر دید کا بیڑا اٹھایا تو پولوس کے ہم نوا سلوک کے ہم نوا بن گئے۔ نصاریٰ کی ایک جماعت نے جب ان کی تر دید کا بیڑا اٹھایا تو پولوس کے ہم نوا سلوک کے ہم نوا بن گئے۔ نصاریٰ کی ایک جماعت کی تر وصداقت کا دامن ہاتھ سے بیس کیا اور عبادت گا ہوں میں عزلت گزیں ہوگئے۔ لٹد الحمد کہ امت مسلمہ کا معاملہ نصاریٰ سے بیس مختلف ہے۔ حدیث نبوی کے مطابق مسلمانوں کی ایک جماعت حق وصداقت کا دامن ہاتھ سے نہیں بیدا کر چھوڑے گی۔ میں بگا ٹر نہیں بیدا کر چھوڑے گی۔ بی بنا بریں کوئی ملحد و بے دین اپنے غلوگی بنا پریاحتی پرغلبہ یا کراس میں بگا ٹر نہیں بیدا کر گا۔ سکتا۔ البتہ جوشخص اس کی پیروی کرے گا وہ یقیناً گمراہ گھہرے گا۔

علاوہ ازیں امام معصوم کے نائب جزئیات میں معصوم نہیں ہو سکتے ،اس کے باوصف اکثر بلکہ تمام امور وہی فیصل کرتے ہیں۔اب کلیات میں معصوم ہونے کا مسکلہ باقی رہا۔ تو اس ضمن میں واضح ہو کہ اللہ تعالیٰ کلیات کی اسی طرح تصریح کرسکتا ہے کہ اس کی موجود گی میں کلیات کی معرفت حاصل کرنے میں امام کی ضرورت بیش نہ آئے۔ وہ اس بات پر بھی قادر ہے کہ نص نبوی کونص امام سے اکمل بنادے، بنا ہریں ہم کلیات و جزئیات دونوں میں عصمت امام کے تاج نہیں ہیں۔

ہم شیعہ سے دریافت کرنا چاہتے ہیں کہ ان کی رائے میں عصمت امام سے کیا مراد ہے؟ کیا اس کا یہ مطلب ہے کہ امام اداء عبادات یا ترک معاصی میں مختار ہے؟ حالانکہ شیعہ کے نزدیک اللہ تعالی اپنے اختیار کا خالق ہے یا یہ معنی تعالی اپنے اختیار کا خالق ہے یا یہ معنی کہ وہ معصیت کی قدرت کوسلب کرسکتا ہے حالانکہ شیعہ کے نزدیک اللہ تعالی ہمارے اختیار کا خالق نہیں ہے۔ اس سے یہ لازم آیا کہ اللہ تعالی معصوم کو پیدا کرنے پر قادر نہیں ہے۔ اگر شیعہ تقذیر کے بارے میں اپنے نظریہ کی خلاف ورزی کریں تواس سے یہ لازم آئے گا کہ معصوم کو طاعت وعبادت کا اجر نہیں دیا جائے گا۔

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المناقب ، باب (۲۸) (حدیث: ۳۱٤۱،۳٦٤)، صحیح مسلم، کتاب الامارة ، باب قوله عِنْمَهُ "لا تزال طائفة من امتی ..... " (حدیث: ۱۹۲۰–۱۹۲۳)



#### امامیہ عصمت علی کے دعویٰ میں منفرد ہیں:

شیعه کا قول ہے:

''علی کے سوا کوئی بھی معصوم نہیں۔''

سے سے خی نہیں، اس لیے کہ بہت سے عابد و زاہد اور عوام شیعہ کی طرح اپنے مشائخ کو معصوم قرار دیتے ہیں۔ اس کے باوجود ان کا عقیدہ ہے کہ عام صحابہ کرام ان کے شیوخ سے افضل ہیں۔ خلفائے راشدین تو بالا ولی افضل ہوں گے۔ فرقہ اساعیلیہ والے اپنے اماموں کو معصوم سمجھتے ہیں، ان کے امام راشدین تو بالا ولی افضل ہوں گے۔ فرقہ اساعیلیہ والے اپنے اماموں کو معصوم سمجھتے ہیں، ان کے امام بارہ اماموں سے الگ ہیں۔ بنوامیہ کے شبعین کہا کرتے تھے کہ خلفاء پر حساب و کتاب نہیں ہوگا۔ جو شخص میہ عقیدہ رکھتا ہو کہ امام کا ہر حکم واجب الاطاعت ہے اسے معصوم کی ضرورت نہیں، وہ کہ سکتا ہے میرے لیے اس امام یا شخ یا امیر کی عصمت ہی کافی ہے جس کا میں پیروہوں۔ اس کی دلیل میں وہ بیہ آیت میں کرتے ہیں۔

# ﴿ أَطِيعُوا اللَّهَ وَ أَطِيعُوا الرَّسُولَ وَ أُولِي الْأَمْرِ مِنْكُمْ ﴾

(النساء: ٤/٩٥)

''اللّٰد تعالیٰ ، رسول مَالِیِّهٔ اور اپنے اولی الا مرکی اطاعت کرتے رہو۔''

اگر شیعہ کہیں کہ ان لوگوں کی مخالفت کچھا ہمیت نہیں رکھتی تو یہ بات نا قابل قبول ہے، اس لیے کہ وہ جس امام کے پیرو ہیں وہ موجود ہے۔ بخلاف ازیں روافض جس امام کی پیروی کے مدعی ہیں وہ امام منتظر معدوم ہے جس کی اطاعت قطعی طور پر بے سود ہے۔ مزید براں اصحاب رسول تا بعین اور اصحاب علم میں سے کوئی بھی عصمت علی کا مدعی نہیں ہے۔ البتہ جاہل امامیہ اس دعویٰ میں اسی طرح منفر د ہیں جس طرح گراہ خوارج سیرناعلی کو کا فرقر ار دینے میں اور نواصب آپ کو فاسق تصور کرتے ہیں۔ ہم شیعہ سے کہیں گے کہ دوہی صور تیں ممکن ہیں۔

- ا۔ امام معصوم کا وجود ضروری ہے۔
- ۲\_ امام معصوم کا وجود ضروری نہیں۔

بصورت ٹانی شیعہ کا قول باطل کھہرااوراگر معصوم کا وجود ضروری ہے تو ہم اس بات کو تسلیم نہیں کرتے کہ وہ معصوم علی ہیں اور خلفاء ثلاثہ معصوم نہیں ہیں، بخلاف ازیں اگر بیہ نظریہ درست ہے تو معصوم صرف سیدنا ابو بکر وعمر ہوں گے، اس لیے کہ اہل سنت ان کو بالا تفاق سیدنا ابو بکر وعمر ہوں گے، اس لیے کہ اہل سنت ان کو بالا تفاق سیدنا علی سے افضل قرار

دیتے ہیں اور اگر سیدنا ابو بکر وعمر معصوم نہیں تو سیدنا علی بالا ولی معصوم نہیں ہو سکتے۔ اس کی نظیر ہیہ ہے کہ مسلمان صرف موسیٰ وعیسیٰ علیالہ کی نبوت کو نبی کریم علیالیہ کے ایمان کو اصحاب علی نبوت کے پہلو بہ پہلو تسلیم کرتے ہیں۔ اصحاب علی ہے۔ اسی طرح سیدنا علی کے ایمان کو اصحاب علی نہ ہے ایمان سے مقرون ومتصل مانتے ہیں۔ اصحاب علیا فہ سے جب عصمت کی نفی کی جائے گی تو اس کے پہلو بہ پہلوعصمت علی کو بھی ٹھکرا دیا جائے گا۔ 

شیعہ کا یہ تول کہ ''سیدنا علی کی امامت اجماع سے ثابت ہے، مگر اصحاب علیا فہ کی امامت اجماعاً ثابت نہیں۔'' یہود کے اس قول سے بڑی حد تک ملتا جلتا ہے کہ سیدنا موسیٰ کی نبوت اجماع سے ثابت نہیں۔' اجماع کی نبوت اجماع سے ثابت نہیں۔ یا نصاریٰ کے اس قول کی مانند کہ فحمہ وموسیٰ علیالہ ہیں۔''

ہم بداہة ً اس حقیقت ہے آگاہ ہیں کہ سیدناعیسلی میں الوہیت کی الیمی کوئی خصوصیت موجو دنہیں جو محمد وموسی علیا ہم جومحمد وموسی علیا ہمیں موجود نہ ہو۔اسی طرح ہمیں قطعیت کے ساتھ اس مسلمہ صدافت کاعلم حاصل ہے کہ سیدناعلی میں ایسی کوئی مزیت نہیں یائی جاتی جس سے سیدنا ابو بکر وعمر محروم ہوں۔

ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ انھیں یہ بات کیوں کر معلوم ہوئی کہ علی معصوم تھے اور ابوبکر وعمر معصوم نہ تھے؟ اگر شیعہ کہیں کہ ہمیں اجماع سے اس بات کاعلم حاصل ہوا کہ سیدناعلی کے سواکوئی بھی معصوم نہ تھا۔ ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ اگر اجماع دین میں جمت نہیں ہے تو شیعہ کا دعوی غلط معصوم نہ تھا۔ ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ اگر اجماع دین میں جمت نہیں ہے تو شیعہ کا دعوی غلط مظہرا۔ اور اگر سیدناعلی کی عصمت کے اثبات میں اجماع جمت ہے جو کہ اصل ہے تو آپ کی عصمت سے جو چیز مقصود ہے لینی نثر یعت کے حفظ ونقل کے بارے میں بھی اجماع جمت ہوگا۔ یہ عجیب بات ہے کہ شیعہ اجماع کو جمت قر ارنہیں دیتے مگر اپنے نظریات کے اثبات میں اجماع سے احتجاج کرتے ہیں۔ اگر شیعہ اجماع کو جمت قر ارنہیں دیتے مگر اپنے نظریات کے اثبات میں اجماع سے احتجاج کرتے ہیں۔ اگر شیعہ کہیں کہ سیدناعلی کا معصوم ہونا خبر متواتر سے ثابت ہے ، توبیہ دعوی اسی طرح ہے جیسے ان

الکھنو کے کسی محلّہ میں شیعہ روزانہ رات کو دیواروں پراصحاب ثلاثہ کو تبرا (گالیاں) لکھ دیا کرتے تھا ور سنی مٹاتے رہے۔ ایک سنی مولوی صاحب نے کہا کہ آئندہ نہیں لکھیں گے ہم ان کا علاج کر لیتے ہیں، چنانچہ انھوں نے اصحاب ثلاثہ کے ساتھ سیدنا علی کا نام بھی لکھ دیا اور فرمایا کہ جب نیکی اور ہدایت کی زندگی میں ان سب نے ایک دوسرے کا ساتھ دیا تھا تواب مشکل میں سیدنا علی الگ کیسے رہ سکتے ہیں، چنانچہ دوسرے دن شیعہ نے مٹانا شروع کر دیا اور معاملہ ختم ہوگیا۔

کا یہ دعویٰ کہ سیدناعلی کی خلافت نص سے ثابت ہے۔ مزید برال شیعہ کے نزدیک اجماع اس صورت میں جت ہے جب اس میں معصوم کا قول ثابت ہو۔ اگر معصوم کی معرفت اجماع پر موقوف ہوتو دور لازم آئے گا، اس لیے کہ اس کا معصوم ہونا اس کے اپنے قول پر شخصر ہے اور اس کے قول کا ججت ہونا اس صورت میں پہچانا جاتا ہے جب بیہ بات معلوم ہو کہ وہ معصوم ہے، لہذا دونوں میں سے کوئی بات بھی ثابت نہ ہوگی اور اس کا نتیجہ اس صورت میں برآ مد ہوگا کہ گویا شیعہ نے کہا: '' فلال شخص اس لیے معصوم ہے کہ اس نے کہا میں معصوم ہوں اور میر سے سواکوئی بھی معصوم نہیں ہے۔'' ظاہر ہے کہ ہر شخص معصوم نہیں ہے۔'' ظاہر ہے کہ ہر شخص بیہ بات کہ سکتا ہے یہ اسی طرح ہے جیسے کوئی شخص کے ''میری ہر بات سی ہے۔'' اگر اس کی سچائی اسی بات پر موقوف ہے تو اس کی صدافت معلوم نہ ہوگی۔

#### سيرناعلى منصوص عليه امام نه ته:

اساعیلیہ کا دعویٰ بھی اسی طرح ہے وہ کہتے ہیں کہ امام معصوم ہوتا ہے اور اس پر امامت کا نشان لگا ہوتا ہے۔ اساعیلیہ کہتے ہیں حصول علم کا ذریعہ مع وعقل ہے اور اس کی صحت امام معصوم اور اس کی تعلیمات سے حاصل ہوتی ہے۔ جب کسی معین ومخصوص امام کے معصوم ہونے کی دلیل پوچھی جائے تو وہ اس کا جواب نہیں دے سکیں گے اور ثابت ہو جائے گا کہ ان کے قول میں تناقض پایا جاتا ہے۔ اگر ہم سیدناعلی کے اس قول پر عمل کرنے کے لیے تیار بھی ہوں کہ'' میں معصوم ہوں'' تو ہم شیعہ سے ہم سیدناعلی کے اس قول ان سے کس نے نقل کیا؟ بخلاف ازیں بتوائر آپ سے اس کے خلاف منقول ہے۔ سیدناعلی نے اپنے قاضوں کو بتا کید حکم دیا تھا کہ ان کی رائے کے برخلاف فیصلہ صادر کریں ، بہ نقل صحیح ثابت ہے کہ سیدناعلی نے فرمایا:

''میری اور عمر کی رائے اس بات پر متفق ہوگئی تھی کہ صاحب اولا دلونڈ یوں کوفروخت نہ کیا جائے۔اب میں ان کے فروخت کرنے کے حق میں ہوں۔'' پین کر سیدناعلی کے قاضی عبیدہ سلمانی نے کہا:

''سیدنا عمر کے ساتھ آپ کی متفقہ رائے ہمیں آپ کی انفرادی رائے سے عزیز تر ہے۔''**0** 

مصنف عبد الرزاق، (۱۳۲۲٤)، كتاب الام للامام الشافعي (۱۵۷/۷)، سنن كبرئ،
 بیهقی (۱۰/۲۸)

قاضی شرح اپنے اجتہاد کے مطابق فیصلہ کیا کرتے تھے اور سیرناعلی سے مشورہ نہیں لیا کرتے تھے۔ سیرناعلی اس ضمن میں ان کے موید تھے۔ سیرناعلی اپنے اجتہاد کے مطابق فتوی دیتے اور فیصلہ صادر کیا کرتے تھے، پھر اپنے اجتہاد ہی سے اپنے سابقہ فتویٰ سے رجوع کیا کرتے تھے۔ اس ضمن میں آپ کے اقوال باسانید صحیحہ ثابت ہیں۔

شيعه مصنف لكصتاب:

"بیضروری ہے کہ خلیفہ و امام کا تقررنص کی بنا پر ہو، اس لیے کہ ہم طریق انتخاب کا بطلان ثابت کر چکے ہیں۔ وجہ بطلان بیہ ہے کہ بعض لوگ جوامام کو منتخب کرتے ہیں، وہ دوسرے لوگوں سے افضل نہیں ہیں جو کسی اور امام کا انتخاب عمل میں لاتے ہیں، ورنہ تنازع بیا ہو جائے گا ،سیدناعلی کے سوا دوسرے ائمہ وخلفاء بالا تفاق منصوص علیہ نہ تھے، لہذا سیدناعلی کے سوا کوئی بھی امام برحق نہ ہوگا۔"

ہم دونوں مقدمات کوشلیم نہیں کرتے۔علمائے سلف وخلف کے نز دیک سیدنا ابوبکر کی خلافت نص سے ثابت ہے۔ ایک قلیل جماعت کے نز دیک سیدنا عباس بھی منصوص علیہ امام تھے۔ پھر سیدنا علی کے منصوص علیہ امام ہونے پراجماع کیسے رہا؟

ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ دوہی صورتیں ممکن ہیں:

(۱) خلیفہ کے تقرر میں نص معتبر ہے۔

(۲) خلیفہ کے تقر رمیں نص معتبر نہیں ہے۔

بصورت اوّل ہم کہیں گے کہ نص سیدنا ابو بکر کے حق میں ہے نہ کہ سیدناعلی کے بارے میں۔ بصورت ثانی اگرنص معتبر نہیں تو شیعہ کا دعویٰ باطل گھہرا۔

شیعہ کے نز دیک امام معصوم کا قول ججت ہے اور اجماع ججت نہیں ہے۔اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ اثبات نص کے لیے امام معصوم کا قول ضروری ہوگا اور اس طرح نص ثابت ہوگی نہ امام کی معصومیت، بخلاف ازیں اس کی صورت منطقی اعتبار سے یوں ہوگی۔

'' میں امام معصوم ہوں اور میں خود ہی معصومیت کی دلیل ہوں۔''

ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہتمہارےاس قول کا کیا مطلب ہے کہامام کامعصوم اورمنصوص علیہ ہونا واجب ہے۔ آیااس کا مطلب میہ ہے کہ نبی مگاٹیا مطراحت فرمائیں کہ فلاں شخص میرے بعدامام وخلیفہ ہوگا ؟ یا میہ کہ اس کی بیعت خلافت نہ کی جائے؟ پہلی علیہ کہ اس کی بیعت خلافت نہ کی جائے؟ پہلی صورت میں نص کا ہونا ضروری نہیں۔ شیعہ کا فرقہ زید بیا ہل سنت کی طرح الیمی نص کا انکار کرتا ہے، ہم سیدناعلی پر بہتان نہیں لگاتے۔

### سيرنا ابوبكركي افضليت:

شيعه مصنف لكهتاب:

"امام معصوم نه ہونے کی صورت میں تنازع بیدا ہوگا۔"

ہم کہتے ہیں جن نصوص سے نظر واستدلال کی بنا پرسیدنا ابوبکر کی افضلیت ثابت ہوتی ہے، ان سے مقصد حاصل ہو جاتا ہے۔ آپ کی افضلیت کے دلائل ہی اس ضمن میں کافی ہیں، جن انصار نے سیدنا ابوبکر سے جھگڑا کیا تھا وہ سیدنا ابوبکر کی افضلیت کے منکر نہ تھے بخلاف ازیں وہ آپ کی افضلیت کا عتراف کرنے کے باوجودان پر تفوق حاصل کرنا جا ہتے تھے۔

شیعہ کے نزدیک نص کا وجود قطع نزاع کے لیے ضروری ہے، مگر معاملہ اس کے برعکس ہوا۔ سیدنا ابوبکر وعمر وعثمان کیے بعددیگر ہے منصب خلافت پر فائز ہوئے مگر فساد ونزاع ختم نہ ہوا۔ فتنہ پردازی کا آغاز خلافت عثمانی کے آخری دور میں ہوا۔ جب بقول شیعہ امام منصوص ومعصوم (سیدناعلی) خلیفہ قرار پائے تو فتنہ بازی اوج کمال پر بہنچ گئی۔ گویا امام معصوم سے جومقصود تھا وہ حاصل نہ ہوا بلکہ مقصود کی نقیض حاصل ہوئی۔

ہم کہتے ہیں کہ کسی امام کے بارے میں وجودنص سے فساد کا ازالہ ہو جاتا ہے۔نص کے متعدد طرق ہیں:

ا۔ نص کا ایک طریق ہے ہے کہ نبی کریم مَنَّاتِیْم کسی شخص کی خلافت کے بارے میں پیش گوئی فرمائیں اوراس کی تعریف کریں۔امت کواس سے یہ بات معلوم ہوتی ہے کہ اگر بیخض مسند امارت پر فائز ہوا تو لوگوں کے حق میں مفید ثابت ہوگا بلاشبہ اس سے نزاع اٹھ جاتا ہے اگر چہ آب یہ بین فرماتے کہ فلال شخص کوامام مقرر کرلوظا ہر ہے کہ سیدنا ابو بکر وعمر ڈاٹٹیما کے بارے میں آپ مِنْ این پیش گوئی فرمائی تھی۔

۲۔ نص کا دوسرا طریق ہیہ ہے کہ نبی کریم ایسے امور کی پیش گوئی فرمائیں جوکسی شخص کی خلافت و

امارت کی عمد گی کی دلیل ہوں جیسے آپ نے فارس • و روم کے فتح ہونے کی بشارت دی تھی۔ • جوخلافت صدیقی و فاروقی میں پوری ہوئی۔

- س۔ تیسراطریقہ یہ ہے کہ نبی کریم اپنے بعد میں آنے والے کوئسی شخص کے پاس جانے کا حکم دیں، بیچکم اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ وہ شخص خلیفہ ہوگا۔سیدنا ابوبکر کے بارے میں بیرواقعہ پیش آجا ہے۔
- ۳- چوتھا طریقہ بیہ ہے کہ آپ خلافت کے بارے میں ایک عہد نامہ لکھنا جا ہے ہوں اور جب اس کی شکیل نہ ہو سکے تو فرمائیں: '' اللہ تعالی اور مومن ابو بکر کے سواکسی کو خلیفہ تسلیم نہیں کر سکتے۔'' 🖰 جیسے آپ نے فرمایا تھا، اسی طرح وقوع پذیر ہوا۔
- ۵۔ پانچواں طریقہ بیہ ہے کہ نبی کریم اپنے بعد کسی شخص کی پیروی کا حکم صادر کریں اور وہ منصب خلافت برفائز بھی ہو جائے۔
- ۲۔ چھٹا طریقہ یہ ہے کہ آپ خلفائے راشدین کی سنت کی پیروی کا حکم دیں اور ان کی مدت خلافت کی تعیین کردیں اس سے معلوم ہوتا ہے کہ اس مدت کے اندراندر جولوگ منصب امامت یرفائز ہوں گے وہ خلیفہ راشد اور ہدایت یا فتہ ہوں گے۔
- 2۔ ساتواں طریقہ یہ ہے کہ آپ کسی شخص کو چند باتوں کے ساتھ مختص کردیں جواس بات کی مقتضی ہوں کہ بیسب پر فائق ہے، بیصفت صرف ابو بکر میں موجود تھی۔
- ۸۔ آٹھواں طریقہ ہے کہ ترک نص رسول کے لیے موز وں تر ہے، اس لیے کہ اگر نص معصوم کے حق میں ہوتو اس کی ہر حق میں ہوتو اس کی ہر حق میں ہوتو اس کی ہر بات کے واجب الاطاعت ہونے میں بعض اوقات نص سے احتجاج کرنا پڑتا ہے۔ حالانکہ رسول علیا کی وفات کے بعد اس بات کا امکان باقی نہیں رہتا کہ آپ سے مراجعت کرکے

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل المدینة باب من رغب عن المدینة، (حدیث: ۱۸۷۵)، صحیح مسلم، کتاب الحج، باب ترغیب الناس فی المدینة (حدیث: ۱۳۸۸)

عسند احمد (٥/٨٨)

<sup>3</sup> صحیح مسلم۔ کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث:۲۳۸۷)

اس امام وخلیفہ کی بات کومستر دکر دیاجائے یا اسے معزول کیا جائے البتہ جس شخص کو نبی کریم اپنی زندگی میں تعینات کریں گے تو آپ اسے غلطی پرمتنبہ کرسکیں گے اور اسے اس منصب سے معزول بھی کرسکیں گے، اگر رسول اپنے بعد کسی کو بھراحت اس بات کے لیے مقرر فرما کیں کہ ہم اس سے دین اخذ کریں تو اللہ کی ججت باطل تھم سے گی اور رسول کے سوا دوسرا کوئی شخص اس کا اہل بھی نہیں ہوسکتا کیوں کہ معصوم صرف رسول ہی ہوتا ہے دوسرا کوئی شخص معصوم نہیں ہوتا۔

جزئيات كى تنصيص ممكن نہيں:

9۔ نواں جواب یہ ہے کہ جزئیات کی تصیص ممکن نہیں اور کلیات قبل ازیں منصوص ہیں۔ اگر رسول کسی مخصوص آ دمی کواس منصب پر مقرر کردے اور کلیات کی تنصیص میں اس کی اطاعت کا تھم صادر کریں تو یہ باطل ہوگا اور اگر جزئیات میں اس کی اطاعت کا تھم دے خواہ وہ جزئیات کلیات کے موافق ہوں یا مخالف تو یہ بھی باطل ہے اور اگر جزئیات میں اس کی اطاعت اس صورت میں ضروری کھہرائے۔ جب وہ کلیات سے ہم آ ہنگ ہوں تو ہر والی ایبا تھم صادر کرتا ہے، اس میں اس کی کیا خصوصیت ہے اور اگر رسول عالیا تصریحاً کسی کو اس منصب پر مقرر کردیں تو بھی بعض اوقات اس کی اطاعت امام سابق کی طرح نہیں کی جاتی ، کیوں کہ دوسرے امام کی امامت کسی نص قطعی سے ثابت نہیں ہوئی۔

اگرسوال کیا جائے کہ ہرامام اپنے بعد والے امام کا ذکر تصریحاً کرتا ہے تو یہ اسی صورت میں ممکن ہے جب دوسرا امام معصوم ہو حالانکہ نبی کریم کے بعد کوئی شخص معصوم نہیں، بنا ہریں قول بالنص عصمت امام کے عقیدہ کی فرع ہے، واضح ہو کہ یہ فاسد ترین قول ہے، اسی طرح روافض جس نص کے وعمت امام کے عقیدہ کی فرع ہے، واضح ہو کہ یہ فاسد ترین قول ہے، اسی طرح روافض جس نص کوئے ہو کہ اور اسے کتاب وسنت کے معیار پررکھ کر پر کھنے کی ضرورت نہیں، یہ بھی فاسد ہے اگر ہم ارشاد باری کے مطابق اپنے قول کو کتاب وسنت پر پرکھ کر دیکھیں تو نص کی حاجت باقی نہیں رہتی۔ اس لیے کہ دین محفوظ ہے اور یہ ممکن نہیں کہ کوئی شخص برسول کے جملہ علوم سے آگاہ ہو یا اس کی طرف وحی آتی ہو۔

سیرناعلی سیحین سے بڑے عالم نہ تھے:

شيعه مصنف لكهتاب:

" تیسری بات سے کہ امام کا حافظ شرع ہونا ضروری ہے، اس لیے کہ وحی ختم ہو چکی

ہے اور کتاب وسنت میں جزئیات کی تفصیل نہیں ہے۔ لہذا ایک منصوص من اللہ امام کا وجود ناگزیر ہے، جومعصوم بھی ہو، تا کہ نثر عی احکام میں عمداً یا سہواً کمی بیشی نہ کر دے۔ یہ ظاہر ہے کہ سیدناعلی ڈلٹیڈ کے سوا دوسرا کوئی شخص ان صفات کا حامل نہ تھا۔''

ہم اس بات کو تسلیم نہیں کرتے کہ امام کا حافظ شریعت ہونا ضروری ہے بخلاف ازیں امت کا حافظ شرع ہونا ضروری ہے۔ یہ مقصد جس طرح ایک سے حاصل ہوتا ہے اجتماعی طوپر بھی حاصل ہو سکتا ہے، بلکہ اہل تو اتر کا شریعت کو قتل کرنا ایک شخص کے قتل کرنے سے بہتر ہے۔ ہم اس بات کو تسلیم نہیں کرتے کہ سید نا ابو بکر وعمر آپ سے بڑھ عالم دین نہیں کرتے کہ سید نا ابو بکر وعمر آپ سے بڑھ عالم دین سے لئوا شیعہ کا اجماع باطل گھرا اور اگر شیعہ کہیں کہ سید نا علی معصوم تھے، لہذا شرع کی صحت معلوم کرنے کے لیے کسی مسللہ کا آپ سے منقول ہونا ضروری ہے، اس سے بید لازم آیا کہ اہل زمین پر جحت قائم کرنے کے لیے آپ سے نقل کا ہونا ضروری ہے اور نقل کی صحت اس وقت تک معلوم نہیں ہوتی جب تک آپ کا معصوم ہونے کا علم نہیں اس بات ہوتی جب تک آپ کا معصوم ہونا ثابت نہ ہو جائے۔ سیدنا علی کے معصوم ہونے کا علم نہیں اس بات سے حاصل ہوا کہ دوسرا کوئی شخص بالا جماع معصوم نہیں۔

اگر معصومین کا اجماع ہوتو شریعت کی حفاظت اس سے ممکن ہے اور اگر وہ معصومین کا اجماع نہیں ہےتو ہمیں اس کاغلطی سے پاک ہونا بھی معلوم نہیں ہے۔

ہم شیعہ سے پوچھے ہیں کہ کیا امام ہر فرد بشر تک شری احکام کو ہتوا تر پہنچا سکتا ہے یا یہ کہ شری احکام ایک معصوم سے دوسرے معصوم تک منتقل ہوتے رہتے ہیں، اگر امام کے لیے ایسا کرناممکن ہے تو رسول کے لیے بطریق اولی ممکن ہے۔ اندریں صورت نقل امام کی حاجت نہ ہوگی، اور اگر شیعہ کہیں کہ امام ایسا نہیں کرسکتا تو اس سے بیلازم آیا کہ دین اسلام کانقل کرنے والا اقارب رسول میں سے ایک شخص فرد واحد ہوتا ہے جس کے بارے میں منکر رسالت یہ کہہ سکتا ہے کہ بیا قارب جو چاہتے ہیں، رسول کے بارے میں کہتے ہیں اس سے یہ بھی لازم آیا کہ رسول اللہ حکومت وسلطنت کے حریص شے اور اب آیے بعد ان کے اعدان کے اقارب امور سلطنت کی دیکھ بھال کررہے ہیں۔

ہم کہتے ہیں کہ بلاشبہ دین کے تحفظ اور اس کی نشر واشاعت کے لیے معصومین کی ضرورت ہے۔ آ خراس میں کیا قباحت ہے کہ صحابہ کرام ہی وہ معصوم ہوں جن سے دین کا مقصد پورا ہوا اور جنھوں نے دین کو کا ئنات ارضی کے گوشہ گوشہ تک پہنچایا اور اس میں کیا برائی ہے کہ ہر گروہ کو دین کے تحفظ اور اس کی نشروا شاعت کے سلسلہ میں اسی قدر عصمت حاصل ہوجس حد تک وہ اس کا حامل ہے۔ مثلاً قراء حفظ قرآن اور اس کی تبلیغ میں معصوم ہیں، اسی طرح محد ثین احادیث صححہ کے حفظ وابلاغ اور فقہا فہم کلام اور استدلال اور احتجاج میں معصوم ہیں۔ یہی وہ چیز ہے جس کی بنا پر اللہ تعالیٰ نے ہمیں ایک معدوم امام سے بے نیا کر دیا ہے۔ علاوہ ازیں اگر شریعت کے حفظ وابلاغ کا کام ایک معصوم ہی انجام دے سکتا ہے جو دوسرے معصوم سے اخذ کر رہا ہوتو یہ کیابات ہے کہ چار سوساٹھ سال کے طویل عرصہ میں کسی نے امام منتظر سے ایک مسئلہ بھی نہیں سیصا ؟ اب سوال ہے ہے کہ پھر شیعہ نے قرآن کر یم اور دین کاعلم کہاں سے حاصل کیا ؟ اور کیا یہ ممکن نہیں کہ جوقرآن وہ پڑھر ہے ہیں وہ اس قرآن سے اور دین کاعلم کہاں سے حاصل کیا ؟ اور کیا یہ ممکن نہیں کہ جوقرآن وہ پڑھر ہے ہیں وہ اس قرآن سے الگ ہو جو نازل ہوا تھا ؟

ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ مصیں نبی کریم سُلُقیا اور سیدناعلی کے حالات سے کیوں کرآگاہی ہوئی۔ جب کہ بذات خودتم نے کسی معصوم سے اس ضمن میں کچھ نہیں سنا۔ اگر شیعہ کہیں کہ ہمارے نزدیک بیتوانز کی حد تک معروف ہے، تو ہم کہیں گے کہ جب تمہارے ائمہ کا توانز شحفظ شرع کا موجب ہے تو پوری امت کا توانز اس کی نسبت اولی واحری ہے کہ اس پراعتماد کیا جائے نہ کہ ایک شخص کی نقل کودوسرے سے معتبر شلیم کیا جائے۔

#### دين اسلام كاشحفظ:

الله تعالی فرماتے ہیں:

شیعه مصنف کا بیقول که ' نصوص تفاصیل احکام سے قاصر ہیں۔''

ہم کہتے ہیں کہ ہرامیر کا طریق کاریہی ہوتا ہے۔امیر جب عوام الناس سے خاطب ہوتا ہے تو عوامی طرز شخاطب اختیار کرتا ہے اور اس کے لیے یہ ممکن نہیں ہوتا کہ فاعل کے ہر فعل کو ہر وقت میں معین کر دے، جہاں تک خطاب کلی کا تعلق ہے وہ خاصہ رسول ہے، اگر روافض کہیں کہ نصوص رسول قواعد کلیہ کی حیثیت نہیں رکھتے، تو ہم کہیں گے کہ یہ غیر مسموع ہے، ہم اسے تسلیم کرنے کے لیے تیار نہیں ہیں اورا گرنصوص رسول میں یہ بات ممنوع ہے تو خطاب امام میں شیعہ کو یہ ثابت کرنا پڑے گا کہ اس کے الفاظ یا معانی میں عموم پایا جاتا ہے، ان دونوں میں سے جو بات بھی ہوگی اسے کلام رسول سے ثابت کرنا ممکن ہوگا اور اس طرح امام کی ضرورت باتی نہ رہے گی۔ یہ حقیقت ہے کہ لوگوں پر رسول ہی کی وجہ سے جحت تمام کی گئی ہے۔

﴿لِتُبَيِّنَ لِلنَّاسِ مَا نُزِّلَ اللَّهِمُ ﴾ (سورهٔ نحل: ١٦ /٤٤)
"تاكه آپلوگول براس چيز كوواضح كردين جوان كى طرف اتارى گئي ہے۔"

الله تعالی نے قرآن کریم کی حفاظت کا ذمہ خود لیا ہے، بنا بریں کلام پاک تبدیل و تغییر سے مامون ومصنون ہے۔ پھر یہ بات ہر کس و ناکس کو معلوم ہے کہ اکثر مسلمانوں کو قرآن وحدیث کاعلم سیدناعلی کی وساطت کے بغیر حاصل ہوا۔ فاروق اعظم نے جب بلاد وامصار کو فتح کیا تو وہاں ایسے معلم صحابہ بھیجے، جنھوں نے لوگوں کو دینی وفقہی مسائل کی تعلیم دی۔ پھر ان لوگوں کی بدولت باقی مسلمانوں نے علم دین سیکھا۔ سیدناعلی نے علم دین کو اسی حد تک پہنچایا جیسے سیدنا عبد الله بن مسعود، معاذ بن جبل ،انی بن کعب اور دیگر صحابہ ڈی گئی نے۔ ماشاء الله! روافض کی جہالت کے کیا کہنے؟ میں شیعہ مصنف لکھتا ہے:

"الله تعالی نصب امام کی قدرت سے بہرہ ور ہے اوراس میں کچھ خرابی بھی نہیں۔ بلکہ ضرورت اس کی داعی ہے، جب سیدناعلی کے سواکسی اور میں بیاوصاف موجود ہی نہیں تو صرف وہی خلیفہ برحق ہوں گے۔''

یمحض تکرار ہے ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں کہ اجماع اگر معصوم ہے تو عصمت علی کی حاجت نہیں۔ اورا گر معصوم نہیں تو عصمت علی پراس کا دلالت کرنا باطل ہے اورا گر شیعہ یہ کہیں کہ معصوم کے موجود ہونے کی صورت میں امت کی حالت اکمل ہوگی تو بلا شبہ معصوم نائبین کی موجود گی میں بھی ان کی حالت تمام و کمال سے بہرہ ور ہوگی اورا گروہ بذات خود معصوم ہول تو بیاور بھی بہتر ہے ، مگر اللہ تعالی پر بیواجب نہیں ہے۔

شیعہ کا بید عویٰ کہ'' جب معصوم نہ ہوگا تو لوگ جہنم میں جائیں گے اور دنیا میں زندہ نہ رہ سکیں گے یا بیہ کہ پخت مصیبتیں آئیں گی۔''

ہم کہتے ہیں کہ بفرض محال اگر بید درست ہے تو تم نے یوں کیا کہا۔ کہ مصائب وآلام کا ازالہ ضروری ہے؟ ظاہر ہے کہ دنیا میں بیاریاں اور ہموم وغموم موجود ہیں، اس کے علاوہ گرانی اور حوادث و آلام بھی پائے جاتے ہیں۔ امام مظلوم کے ظہور پذیر ہونے کی صورت میں اسے جوضر رلاحق ہوتا وہ ان مصائب سے زیادہ نہ ہوتا اور اللہ تعالی نے اس کا از الہ بھی نہیں کیا۔ اس پر مزید بیہ کہ بشری حوائے و ضروریات کا کوئی ٹھکا نہیں۔ مثلًا انسان کوصحت وقوت مال وسر ور اور لا تعداد امورکی ضرورت ہے۔

اگر شیعہ کے اصل فاسد کو پیش نظر رکھا جائے تو اللہ تعالیٰ مومن و کا فر کو پیدا کرنے پر قا در نہیں ہے۔ اب سوال بیہ ہے کہ وہ معصوم کو پیدا کرنے پر کس طرح قا در ہے؟ بیہ بات پہلے گزر چکی ہے، اس سے شیعہ کا تناقض بھی کھل کر سامنے آیا۔ ایک طرف ان کا بید عویٰ ہے کہ معصوم کو پیدا کرنا اللہ تعالیٰ پر واجب ہے۔ دوسری جانب ان کا قول ہے کہ اللہ تعالیٰ اپنے اختیار سے کسی کو اس طرح معصوم نہیں بنا سکتا کہ اسے طاعات وعبادات کا اجر دیا جائے اور معاصی کی سزا دی جائے۔

ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ کیا معصوم تخصیل مصالح اور از الہ مفاسد پر قادر ہے یا نہیں؟ نیزیہ کہ آ یا معصوم عاجز ہونے کی صورت میں بھی معصوم رہے گا؟ ہم یہ بات سلیم نہیں کر سکتے کہ بصورت بجز بھی وہ معصوم ہی رہے گا، کیوں کہ عاجز سے کوئی فائدہ حاصل نہیں ہوسکتا، بلکہ قدرت کا ہونا اس میں شرط ہے اور اگر یہ کہا جائے کہ وہ تخصیل مصالح پر قادر ہے تو یہ بات اس سے ظاہر نہیں ہوئی ، الہذایا وہ معصوم نہیں بلکہ عاصی ہوگا اور یا عاجز ہوگا۔

# سيدناً على افضل ابل زمان نه تھے:

شيعه مصنف لكصتاب:

"امام کا اپنی رعیت سے افضل ہونا ضروری ہے، بیدایک بدیہی بات ہے کہ سیرنا علی فاضل دوراں ویک نائے زبان تھے، لہذا وہی امام ہوں گے اس لیے کہ فاضل کی موجودگی میں مفضول کا تقدم عقلاً وشرعاً فتیج ہے۔"

ہم کہتے ہیں کہ سیدناعلی افضل اہل زمان نہ تھے۔ آپ نے کوفہ کے منبر پر کھڑ ہے ہو کر فرمایا تھا:
''اس امت میں نبی منگائی کے بعد سب سے افضل ابو بکر اور پھر عمر ہیں۔' •
مزید براں اکثر علماء کے نزدیک افضل کو جا کم بنانا ضروری نہیں۔ بعض کے نزدیک مفضول کو والی بنانا جا کڑ ہے۔ جب کہ اس میں کوئی مصلحت بائی جاتی ہو۔ شیعہ کا فرقہ زید بیہ یہی نظر بیدر کھتا ہے۔

شیعه مصنف امامت علی پر قرآنی دلائل پیش کرتا ہوالکھتا ہے۔ اللّٰہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

" تمہارا ولی، الله تعالیٰ اس کا رسول اور وہ مومن ہیں جو نماز کی پابندی کرتے، زکوۃ ادا

■ سنن ابن ماجة ، المقدمة ـ باب فضائل عمر بن الخطاب، رضى الله عنه (حديث: ١٠٦)،
 مسند احمد(١/٦/١)، من عدة طرق

كرتے اور ركوع كرنے والے ہيں۔'' (سورة مائدہ: ۵۵)

علاء کا اجماع اس بات پر منعقد ہو چکا ہے کہ یہ آیت سیدناعلی کے بارے میں نازل ہوئی۔ نغلبی سیدنا ابو ذر ڈھٹئ سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے نبی کریم سے اپنے ان دوکانوں کے ساتھ سنا اور اگر نہ سنا ہوتو یہ بہرے ہو جا کیں۔ فرماتے تھے، ''علی نکیوں کے قائد اور کفار کے قائل ہیں، جوان کی مدد کرے گا اس کی مدد کی جائے گی، اور جوان کو بے یارومد کارچھوڑ دیاجائے گا'۔ میں نے ایک دن نبی کریم کے ساتھ ظہر کی نماز ادا کی ۔ اسنے میں ایک سائل نے آ کر سوال کیا مگر کسی نبی کریم کے ساتھ ظہر کی نماز ادا کی ۔ اسنے میں ایک سائل نے آ کر سوال کیا مگر کسی کے است چھ بھی نہیں دیا گیا۔' سیدناعلی کہ میں نے تیرے نبی کی مسجد میں سوال کیا اور مجھے بچھ بھی نہیں دیا گیا۔' سیدناعلی رکوع کی حالت میں شے آپ نے حالت رکوع میں اپنی چھوٹی انگل کی جانب اشارہ کیا۔سائل نے آ گے بڑھ کر آ ہے کی انگوٹی ا تار لی۔

نبی کریم بیر ماجراد کیھر ہے تھے، جب فارغ ہوئے تو آسان کی جانب سراٹھا کر کہا:
اے اللہ! موسی علیا نے تجھ سے سوال کیا تھا: ﴿وَاجْعَلُ لِّی وَذِیْرًا مِّنُ اَهْلِی ﴾ ان
کے جواب میں اللہ تعالیٰ نے ارشاد فرمایا: ﴿ سَنَشُدُ عَضُدَکَ بِاَخِیْکَ ﴾ اللہ!
میں تیرا نبی و برگزیدہ ہوں، اس لیے میراسینہ کھول دے۔ میراکام آسان کردے اور میرے گھرے ایک آدمی کومیراوزیر بنادے'

آپ اپنی گفتگوختم نہ کر پائے تھے کہ جبرائیل مذکورہ بالا آیت لے کر حاضر ہوئے۔ فقیہ ابن المغازی سیدنا ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ بیآ یت سیدنا علی کے بارے میں نازل ہوئی۔ اس آیت میں جو ولی کا لفظ مذکور ہے اس سے متصرف مراد ہے۔ گویا اللہ تعالیٰ نے جس طرح اپنے اور رسول علیا کے لیے ولایت فی الامہ کا اثبات کیا ہے، اسی طرح سیدنا علی کے لیے بھی کیا۔' (شیعہ کا بیان ختم ہوا)

اس کا جواب ہے ہے کہ یہ آیت سیدناعلی کے بارے میں نازل نہیں ہوئی، اور اس ضمن میں اجماع کا دعویٰ سراسر بے بنیاد اور کذب صریح ہے، بلکہ اجماع اس بات پر منعقد ہوا ہے کہ یہ آیت خاص طور پر سیدناعلی کے بارے میں نازل نہیں ہوئی۔ شیعہ کی بیان کردہ روایت صاف جھوٹ ہے۔

لغلبی کی تفسیر موضوعات کا طومار ہے، تغلبی اوراس کا تلمیذ واحدی دونوں'' حاطب لیل (رات کا لکڑ ہارا جوخشک وتر میں تمیز کیے بغیر ہرفتم کی لکڑیاں جمع کرتا ہے ) تھے۔علاوہ ازیں شیعہ مصنف کے ذکر کردہ دلائل سب باطل ہیں اور وہی شخص ان کو تسلیم کرسکتا ہے جو گونگا، بہرہ،صاحب ہوئی وضلالت ہواور اللہ تعالیٰ نے اس کے دل کو قبول حق سے اندھا کر دیا ہو۔

یمی وجہ ہے کہ اکثر زنادقہ اسلام میں تشیع کے دروازہ سے داخل ہوئے، اوران اکاذیب کے بل ہوتے پر اسلام کومطعون کرنا شروع کیا۔ جہلاءان مکذوبات کی بنا پر شبہات کا شکار ہو گئے۔ فرقہ ہائے اساعیلیہ ونصیریہ بھی اسی وجہ سے گمراہ ہوئے، انھوں نے تفییر اور مناقب و مثالب سے متعلق شیعہ کی روایت کردہ اکاذیب پر مہر تصدیق ثبت کردی۔ چنانچہ انھوں نے سب سے پہلے آل محمد پر اظہار رحم وکرم کا آغاز کیا، پھر صحابہ پر نقد وجرح اور گالی گلوچ کا بیڑ ااٹھایا۔ بعد ازاں سیدناعلی کو ہدف ملامت بنایا، کیوں کہ آپ یہ سب با تیں سن کرخاموش رہے تھے، پھر رسول علیا کو تقید کا نشانہ بنایا اور بعد ازاں اللہ کی تردید و تکذیب پر اتر آئے۔ جبیبا کہ صاحب البلاغ الاکبر نے اس تر تیب پر روشن ڈالی ہے۔

شیعه مصنف نے اپنی تائید میں نغلبی کا حوالہ دیا ہے، ہم کہتے ہیں کہ نغلبی نے سید نا ابن عباس کا یہ قول بھی نقل کیا ہے کہ بیر آ بت ابوبکر کی شان میں نازل ہوئی۔'' نیز نغلبی نے عبد الملک سے نقل کیا ہے کہ میں نے ابوبعفر باقر سے اس آ بت کی تفسیر پوچھی۔ تو انھوں نے فر مایا:'' اس سے سب مومن مراد ہیں۔'' میں نے عرض کیا، بعض لوگ اس سے سید ناعلی مراد لیتے ہیں، بیس کر امام باقر نے فر مایا:'' اہل ایمان میں علی بھی شامل ہیں۔'' ضحاک سے بھی یہی مروی ہے۔

علی بن ابی طلحه سیرنا ابن عباس سے اس آیت کی تفسیر میں نقل کرتے ہیں کہ انھوں نے فر مایا: 
''سب مومن ومسلم اللہ تعالیٰ کے ولی ہیں۔''

ہم شیعہ کے ادعاء اجماع کو معاف کرتے اور ان سے مطالبہ کرتے ہیں کہ اپنے دعویٰ کے اثبات میں ایک سند صحیح ہی پیش کریں ۔ نغلبی سے ذکر کردہ روایت ضعیف ہے اور اس کے راوی متہم بالکذب ہیں۔ باقی رہا فقیہ ابن المغازی واسطی تو اس کی کتاب اکا ذیب کا پلندہ ہے۔ اس حقیت سے ہروہ مخص آشنا ہے جوعلم حدیث سے معمولی ہی واقفیت بھی رکھتا ہے۔

اگر آیت کا مطلب بیقرار دیا جائے کہ حالت رکوع میں بھی زکوۃ ادا کی جاسکتی ہے تو بیہ

موالات کی شرط تھہرے گی اور سیدنا علی کے سواکوئی مسلمان ولی نہیں بن سکے گا۔ بنا ہریں حسن و حسین ڈھٹھ بھی امام نہیں ہوں گے، علاوہ ازیں اس آیت میں ﴿ يُقِینُمُونَ الصَّلُو اَ ﴾ جمع کا صیغہ ہے۔ لہذا فرد واحد اس کا مصداق نہیں ہوسکتا۔ علاوہ ازیں تعریف کسی اچھے کام پر کی جاتی ہے۔ ظاہر ہے کہ نماز میں یہ کام کرنا فعل محمود نہیں ہے، اگر بیاچھا کام ہوتا تو نبی کریم بھی ایسا کرتے اور اس کی ترغیب دیتے۔ نیز سیدناعلی ڈھٹھ بار باریف سامرانجام دیتے۔ ظاہر ہے کہ نماز میں ایک طرح کا انہاک ہوتا ہے۔ لہذا یعنی نماز کے منافی ہے بھر یہ کہنا کس حد تک درست ہے کہ ولی وہی شخص ہوگا جو حالت رکوع میں سجدہ کرے۔ علاوہ ازیں ﴿ وَ يُونُ تُونَ الزَّ کُووَ اَن پر فرض نہ تھی۔ چاندی کی زکوۃ اس شخص حالانکہ عہد رسالت میں سیدناعلی شاک دست شے اور زکوۃ ان پر فرض نہ تھی۔ چاندی کی زکوۃ اس شخص حالانکہ عہد رسالت میں سیدناعلی صاحب نصاب نہ پر فرض ہوتی ہے جو نصاب کا ما لک ہواور اس پر ایک سال گزر جائے، مگر سیدناعلی صاحب نصاب نہ شخے، مزید براں اکثر علاء کے نزد کی زکوۃ میں انگوٹھی کا دینا کافی نہیں ہے۔

حقیقت بیہ ہے کہ شیعہ مصنف کی ذکر کر دہ آیت مندرجہ ذیل آیات کی مانند ہے اور ان میں کوئی فرق نہیں یا یا جاتا ہے۔اللہ تعالیٰ فر ماتے ہیں:

١ - ﴿ وَ أَقِيمُوا الصَّلُوةَ وَ النُّوا الزَّاكُوةَ وَارْكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾

(البقرة:٢/٢٤)

٢-﴿ أُقُنْتِي لِرَبِّكِ وَاسْجُدِى وَارْكَعِي مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴾ (آل عمران: ٤٣/٣) متنازعه آيت كي تحجي تفسير:

مفسرین کے ہاں بیہ بات عام طور سے معروف ہے کہ زیر نظر آیت موالات کفار سے روکنے اور اہل اسلام کے ساتھ دوستانہ مراسم استوار کرنے کے سلسلہ میں نازل ہوئی ۔غور کرنے سے معلوم ہوتا ہے کہ سیاق کلام بھی اسی پر دلالت کرتا ہے۔

الله تعالیٰ نے فرمایا:

"اے ایمان والو! یہودونصاریٰ کو دوست مت بناؤتم میں سے جوشخص ان سے دوست لگائے گاوہ انہی میں سے ہوگا بے شک اللہ تعالیٰ ظالموں کو ہدایت نہیں دیتا۔"

(المائده٦/١٥-٢٥)

اس آیت میں یہود ونصاری کے ساتھ دوستانہ مراسم قائم کرنے سے منع کیا گیا ہے۔اس کے

"جن لوگوں کے دلول میں کھوٹ ہے آپ دیکھتے ہیں کہ وہ بھاگ بھاگ کران (بہود ونصاریٰ) کی طرف جاتے ہیں اور کہتے ہیں کہ ہمیں (ان کے ساتھ دوستی نہ لگانے کی صورت میں ) سی مصیبت میں گرفتار ہوجانے کا اندیشہ ہے۔اللہ تعالیٰ عنقریب ہی کسی فتح یا کسی اور بات کی بشارت سنائے گا، جس سے وہ ان باتوں پر نادم ہوں گے، جو انھوں نے اپنے جی میں پوشیدہ رکھی تھیں۔"

اس کے بعد فر مایا: ﴿ إِنَّمَا وَلِیُّکُمُ اللّٰه ﴾ اس سے معلوم ہوا کہ یہ مونین کا عام وصف ہے۔ مگر سیدنا ابو بکر وعلی اور سابقین اوّلین صحابہ ان میں بالا ولی داخل ہیں۔ جوشخص حدیث نبوی میں غور وفکر کرے گا اس پر شیعہ مصنف کی دروغ گوئی واضح ہوگی اور اگر شیعہ کی ذکر کر دہ تفسیر صحیح ہوتی تو جن لوگوں نے سیدناعلی کا ساتھ چھوڑا تھا اور ان کی مدد کا حق ادا نہیں کیا تھا وہ ذلیل وخوار ہو جاتے حالانکہ ایسانہیں ہوا۔ بلکہ وہ منظفر ومنصور ہوئے اور انھوں نے بلاد فارس وروم اور قبط کو فتح کیا۔ شیعہ کا دعویٰ سے کہ شہادت عثمان تک سب امت نے سیدناعلی کا ساتھ چھوڑ دیا تھا۔

یہ تاریخ کی مسلمہ حقیقت ہے کہ امت مسلمہ سیدنا عثان کی شہادت تک ہر میدان میں کا میاب و کا مران رہی ،ایسا غلبہ بعد میں تبھی حاصل نہیں ہوا۔سیدنا عثان کی شہادت کے بعد امت کا شیراز ہ بھر گیا۔ایک گروہ سیدناعلی کا معاون تھا اور دوسرا مخالف۔ تیسرا گروہ غیر جانبدار تھا۔

### بقول شیعه اہل اسلام سیدناعلی سے بغض رکھتے ہیں:

یہ ایک بدیمی بات ہے کہ لوگوں کا نبی کریم پر ایمان اور آپ کی اطاعت شعاری سیدناعلی کی وجہ سے نہ تھی ۔ بخلاف ازیں بنی اسرائیل ہارون علیا کو بے حد چاہتے تھے اور موسی علیا سے خائف و ہراساں رہتے تھے، ہارون سیدنا موسی سے الفت و محبت کا سلوک روا رکھتے تھے۔ روافض کا دعویٰ ہے کہ اہل اسلام سیدناعلی سے بغض رکھتے تھے۔ یہی وجہ ہے کہ انھوں نے سیدناعلی کی بیعت نہ کی اور ان کے بارے میں جونص تھی اس کو پوشیدہ رکھا۔ پھر یہ کہنا کیوں کر درست ہے کہ نبی منافیا ہم سیدناعلی کے اس طرح موسی ہارون کے؟ سیدنا ابو بکر کو لیجے ان کے دستِ حق پرست پر پاپنی اسی طرح موسی ہو وعشرہ میں شار کیے جاتے ہیں، وہ یہ صحابہ تھے:

عثمان ، طلحه، سعد، عبد الرحمٰن بن عوف، ابوعبيده (رُحَالَيْهُمُ)

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبوية النبويه النبويه النبويه السنة النبويه النبويه

گرہمیں نہیں معلوم کہ سابقین اوّلین صحابہ میں سے کسی نے بھی سیدناعلی کے ہاتھ پر بیعت کی ہو۔ سیدنامصعب بن عمیر سابقین صحابہ میں شامل ہیں ، ان کے ہاتھ پر سیدنا اُسید بن حفیر اور سعد بن معاذ نے بیعت کی تھی۔

الله تعالی موالات کے بارے میں فرماتے ہیں:

﴿ فَا نَتَ اللّٰهَ هُوَ مَوْلَا لا وَ جِبْرِيْلُ وَ صَالِحُ الْمُؤْمِنِيْنَ ﴾ (التحريم: ٦٦٪) اس آيت ميں الله تعالى نے فرمایا کہ جو بھی صالح مومن ہواللہ تعالی ، رسول عليه اور جبريل امين سب اس كے مولی ہیں اور وہ ان کا مولی ہے۔ مولا ہونے کا بير مطلب نہيں کہ وہ نبی کريم کا متولی و متصرف ہوگا۔ جيسے اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنُتُ بَعُضُهُمْ اَوْلِيَاءُ بَعْضٍ ﴿ (التوبة: ٧١/٩) مومن مرداورعورتين باهم ايك دوسرے كے مولى بين ـ "
اس آيت سے معلوم ہوا كہ ہرمومن ومتى الله كاولى ہے ـ اور الله اس كاولى (دوست ) ہے ـ الله تعالى فرماتے ہيں:

﴿ اَللّٰهُ وَلِی اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلِی اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهِ اللَّهُ وَلِی اللَّهُ اللَّ

﴿ اللَّا إِنَّ اَوْلِيَاءَ اللّٰهِ لَا خَوفٌ عَلَيْهِمْ ﴿ يونس: ٢٢/١٠) ﴿ اللّٰهِ كَ وَفَ نَهِيلٍ هِـ '' اللّٰهِ كَ وَسَنُولِ يَرُونَى خُوفَ نَهِيلٍ هِـ ''

مذکورہ صدر آیات میں بیے کہیں بھی مذکور نہیں کہ جو کسی کا ولی ہوگا وہ اس کا متولی بھی ہوگا، وِلایت اور وَلایت کا فرق علماء میں عام طور پر معروف ہے۔ چنانچہ امیر کو والی کہتے ہیں اور ولی نہیں کہتے۔ فقہاء نے اس مسکلہ میں اختلاف کیا ہے کہ جب والی اور ولی دونوں جنازہ میں موجود ہوں تو جنازہ کون پڑھائے ،اس سے معلوم ہوا کہ موالات معادات کی ضد ہے۔

# امام علی کے اثبات میں دوسری دلیل:

شيعه مصنف لكصتاب:

"امامت على (بلافصل) كى دوسرى دليل بيرآيت قرآنى ہے:

﴿ يَا يُهَا الرَّسُولُ بَلِّغُ مَا أُنُولَ اللَّهُ ﴿ المائدة: ٥/٧٢)

''اےرسول! جو کچھآپ کی طرف اتارا گیاہے وہ پہنچا دیجیے''

بالا تفاق بيرآيت كريمه سيدناعلى كے بارے ميں نازل ہوئى۔ ابونعيم سنداً بيان كرتے ہيں كہ بير آيت سيدناعلى كے بارے ميں اترى۔ 'تفسير تغلبى ميں ہے:

'' یہ آیت سیدناعلی کے بارے میں نازل ہوئی۔''اس کے نزول کے بعد نبی کریم نے سیدناعلی کا ہاتھ پکڑ کر فرمایا:

" مَنُ كُنُتُ مَولَاهُ فَعَلِيٌ مَولَاهُ"

ظاہر ہے کہ نبی مَثَاثِیَّا سیدنا ابو بکر وعمر کے اجماعاً مولی تھے، بنا بریں سیدناعلی ان کے بھی مولی ہوں گے ۔لہذا وہی امام برحق ہوں گے۔

تفسیر نغلبی میں ہے۔

''سرور کا سُنات سُلَّیْ اِ نَمْ نَے غدیریَم کے روز صحابہ کو پکارا جب سب جمع ہو گئے تو آپ نے سیدناعلی کا ہاتھ پکڑ کرفر مایا:

" مَنُ كُنُتُ مَوُلَاهُ فَعَلِيٌ مَوُلَاهُ"

چنانچہ بیہ بات جنگل کی آگ کی طرح مشہور ہوگئی، جب حارث بن نعمان فہری نے آپ کا بیدارشاد مبارک سنا تو مدینہ پہنچا۔ اپنااونٹ وادی میں بٹھایا اور بارگاہ رسالت میں حاضر ہوا۔ آپ چند صحابہ سمیت تشریف فرما تھے۔اس نے کہا:

''اے محمد! آپ نے ہمیں دوشہادتوں، نماز، روزہ حج اور زکوۃ کا حکم دیا تھا، وہ ہم نے قبول کرلیا اب آپ نے اپنے بچپازاد بھائی علی کا سراونچا کر دیا اور اس کوہم پر فوقیت مجنش ہے، کیا آپ اللہ کے حکم سے بیہ بات کہدرہے ہیں؟

نی کریم منگالیا نے بیس کر فر مایا: الله کی قسم! بدالله کا حکم ہے۔ ' چنانچہ حارث بد کہتے ہوئے رخصت ہوگیا کہ:

'' اگریه بات من جانب الله ہے تو ہم پر پتھروں کی بارش برسایا ہمیں درد ناک عذاب میں مبتلا کر۔''

ابھی وہ منزل مقصود پرنہیں پہنچا تھا کہ ایک پتھراس کے سر پرگر ااور ڈبر سے نکل گیا جس

سے اس کی موت واقع ہوگئے۔ تب ہے آیت اتری: ﴿ سَالَ سِعَدَابٍ وَ اَقْعِ ﴾ نقاش نے بھی اپنی تفسر میں بےروایت بیان کی ہے۔ (شیعہ مصنف کا بیان ختم ہوا)

ہم کہتے ہیں کہ بید لیل بہلی دلیل سے بھی زیادہ جھوٹی ہے۔ رافضی کا بیقول کہ بیآ بت بالا تفاق سیدناعلی کے بارے میں نازل ہوئی۔'صرح کذب ہے بلکہ بیہ بات کسی عالم نے بھی نہیں کہی۔ باقی رہیں ابوقیم ، نعلبی اور نقاش کی تصانف تو ان میں لا تعداد جھوٹی روایات موجود ہیں۔ احادیث و روایات کے بارے میں ان علماء پر اعتاد کیا جائے گا جو حدیث رسول اللہ کے امین ہیں۔ جس طرح نحوی مسائل میں علمائے نحوی طرف رجوع کیا جاتا ہے اور قراءت ، لغت اور طب کے مسائل میں ان علماء کی طرف رخ کیا جاتا ہے اور قراء ت ، لغت اور طب کے مسائل میں ان علماء کی طرف رخ کیا جاتا ہے وان علوم میں ماہرانہ بصیرت رکھتے ہیں اس لیے کہ "لِکُلِّ فَنِّ دِ جَالٌ " علماء کی طرف رخ کیا جاتا ہے وان علوم میں ماہرانہ بصیرت رکھتے ہیں اس لیے کہ "لِکُلِّ فَنِّ دِ جَالٌ " علماء کی طرف رخ کیا جاتا ہے وان علوم میں ماہرانہ بصیرت رکھتے ہیں اس لیے کہ "لِکُلِّ فَنِّ دِ جَالٌ " عبد واقفیت رکھنے والے حضرات کلیۂ اس سے آگاہ ہیں۔ چنا نچہ جس روایت کو وہ بالا تفاق ضعیف یا لغوقر اردیں وہ ساقط عن الاحتجاج ہوگی اور جس کی صحت پرشفق ہوں وہ صحیح ہوگی اور جس میں وہ مختلف الخیال ہوں اس میں عدل وانصاف کے نقاضا کے مطابق غور وفکر کیا جائے گا۔ محدثین کرام علم حدیث کا معیارو مدار ہیں۔ شہرہ آق فاق محدثین حضرات کے اساء گرامی حسب ذیل ہیں۔

# محدثین کرام اوران کی خدمات جلیله:

امام ما لک، شعبه، اوزاعی، لیث ، سفیان بن عیبنه، سفیان توری، ذوالنون، حماد، ابن مبارک ، یخیی قطان، عبد الرحمٰن بن مهدی، وکیع ، ابن علیه، شافعی، عبد الرزاق، فریا بی ، ابونعیم، قعنبی، حمیدی، ابو علیه، شافعی، عبد الرزاق، فریا بی ، ابونعیم، قعنبی، حمیدی، ابوداود، عبید، ابن المدینی، احمد، اسحاق، ابن معین، ابوبکر بن ابی شیبه، ذبیلی، بخاری، ابوزرعه، ابوداود، مسلم، موسی بن مارون، صالح جزره، نسائی، ابن خزیمه، ابواحمد بن عدی \_ ابن حبان ، دارقطنی اور دیگر محدثین و ماهرین علم الرجال و جرح و تعدیل (میشیم)

معرفت رجال کے موضوع پر متعدد کتب تصنیف کی گئی ہیں۔ چندایک کتب کے نام حسب ذیل ہیں۔ طبقات ابن سعد، تاریخ صغیر بخاری، تاریخ کبیر بخاری، کلام ابن معین، کلام احمد بروایت تلامٰدہ، کتاب کی بن سعیدالقطان، کتاب علی بن مدینی، تاریخ یعقوب الفسوی، ابن ابی خیثمہ، ابن ابی حاتم، عقیلی، ابن عدی، ابن حبان، دارقطنی، مسند طبر انی، مسند احمد، مسند اسحاق، مسند ابو داود، مسند ابن ابی شیبہ، مسند العدنی، مسند ابن منبع، مسند ابویعلی، مسند برزار۔

مندرجہ ذیل کتب حدیث فقہی ابواب کی ترتیب کے مطابق جمع کی گئی ہیں:

موطا، سنن سعید بن منصور، سیح بخاری، سیح مسلم، سنن تر ندی ، سنن نسائی ، سنن ابی داؤد، سنن ابن ملحبه اور دیگر لا تعداد کتب حدیث جن کا ذکر طوالت کا موجب ہے۔

خلاصہ کلام! فرقہ ہائے اسلامیہ میں روافض سے بڑھ کرکوئی فرقہ احادیث و آثار سے اس قدر نابلد ہے نہ باطل کو اتن تیزی سے قبول کرنے والا ہے اور نہ احادیث صححہ کو اس حد تک ٹھکرا تا ہے۔ یہ عجیب بات ہے کہ خوارج ومعتزلہ جو روافض کا توڑ ہیں صدق کے طلب گار رہتے ہیں۔ اور جھوٹی روایات سے بھی استناد نہیں کرتے۔ انھول روایات سے بھی استناد نہیں کرتے۔ انھول نے ازخود کچھ قواعد گھڑر کھے ہیں اور وہ انہی کو پیش نظر رکھتے ہیں۔ روافض کا یہ عالم ہے کہ عمل ونقل دونوں سے تہی دامن ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ احادیث و آثار اور اسانید کی پہچان اہل سنت والجماعت کا خاصہ بن کررہ گیا ہے۔ روافض کے بزد یک سی حدیث کی صحت کی علامت یہ ہے کہ وہ اس کے افکار و معتقدات سے ہم آ ہنگ ہو، امام عبد الرحمٰن بن مہدی فرماتے ہیں:

''اہل علم موافق ومخالف سب احادیث لکھتے ہیں، مگر مبتدعین وہی روایات لکھتے ہیں جن سے ان کے نظریات کی تائید ہوتی ہو۔''

ہم شیعہ سے پوچھے ہیں کہ آیا تم نقاش و تعلبی وابونعیم کی مرویات ہر حال میں قبول کرتے ہو، خالف یا موافق ہوں یا مطلقاً ان کوٹھکرا دیتے ہوں یا موافق روایات کوقبول کرتے اور مخالف کی تکذیب کرتے ہو؟ اگر ہر حال میں ان کی روایات تہمارے نز دیک قابل قبول ہیں تو ان میں فضائل شیخین کی صحیح وضعیف روایات بھی موجود ہیں اور اگر موافق و مخالف کسی قتم کی روایات بھی تہمارے نز دیک قابل احتجاج نہیں ہیں تو تمہارا دعوی ان منقولات کے بارے میں باطل کھہرا۔ اور اگر موافق روایات کوقبول کرتے ہوتو تمہارے مخالف کو بیت حاصل ہے کہ تمہاری مقبول روایات کو مستر دکردے اور تمہاری رد کردہ روایات سے استناد کرے ۔ لوگوں میں بیہ بات عام طور سے رائج ہے کہ وہ منا قب و مثالب کے بارے میں ہوستم کی روایات کوقبول کر لیتے ہیں۔

#### بے بنیا دروایات:

ہم کہتے ہیں کہ بیروایت با تفاق محدثین جھوٹی ہے اور حدیث کی کسی قابل اعتماد کتاب میں مندرج نہیں۔اس حدیث کی صحت کا دعویٰ وہی شخص کرتا ہے جواس حد تک جھوٹا ہے کہ نبی کریم مَالَّا اللّٰہِ مِ

کو مذاہب اربعہ میں سے کسی ایک کا پیرو خیال کرتا ہے اور اس بات کا دعویٰ دار ہے کہ امام ابو صنیفہ اور دیگر ائمہ نبی کریم علی ہے پہلے پیدا ہوئے ہیں۔ یا جس طرح ترکوں کا ایک گروہ کہتا ہے کہ سید الشہد اء سیدنا حمزہ ڈلیٹی نے بہت سی لڑائیاں لڑی تھیں اور وہ ان لڑائیوں کا ذکر بھی کرتے ہیں، حالانکہ سیدنا حمزہ نے بدر میں شرکت کی تھی اور غزوہ احد میں شہادت سے مشرف ہوئے۔ یا جس طرح بہت سیدنا حمزہ رکھتے ہیں کہ سیدنا ابی بن کعب اور سیدہ ام سلمہ دمشق میں مدفون ہیں۔ یا عوام کا یہ نظریہ کہ سیدہ عائشہ صدیقہ ڈلیٹی جامع دمشق کے باب القبہ میں احادیث روایت کیا کرتی تھیں۔ اسی طرح بیا فواہ بھی بے بنیاد ہے کہ سیدنا علی نجف میں مدفون ہیں، حالانکہ اہل علم سے بہ حقیقت پوشیدہ نہیں کہ سیدنا علی ومعاویہ اور عمرو بن عاص ڈی لیگئ کو قصر الا مارت میں دفن کیا گیا تھا کیوں کہ اس بات کا خطرہ دامن گیرتھا کہ خوارج ان کی قبریں نہ کھود ڈالیس۔ ●

• کوفہ کا قصر الا مارت جس میں سیدناعلی مدفون ہیں جامع کوفہ سے جانب قبلہ واقع ہے۔ مشہور شیعہ مورخ لوط بن کی کہنا ہے کہ سیدناعلی ڈھائی جامع کوفہ کے ایک کونہ اور قصر الا مارت کے حن میں ابواب کندہ کے قریب فن کیے گئے تھے۔ شیعہ نے تیسری صدی ہجری میں سیدناعلی اور سیدنا حسن وحسین ڈھائی کے ایک مدت بعد بید دعویٰ کیا کہ آپ نجف میں مدفون ہیں، حقیقت شناس لوگوں کا قول ہے کہ نجف میں جو قبر سیدناعلی کی جانب منسوب ہے دراصل وہ سیدنا مغیرہ بن شعبہ ڈھائی کی قبر ہے۔

دمشق کا قصر الامارت جہاں سیدنا معاویہ ڈھاٹی مدفون ہیں اس کو الخضر اء کہتے ہیں، یہ مسجد دمشق کی اس دیوار سے متصل ہے جو جانب قبلہ واقع ہے، اس کی مشرقی جانب جیرون نامی حوض ہے۔ مغرب میں باب البریداور جنوب میں قصراسعدیا شاواقع ہے۔

دمشق کے معمرلوگ اپنے آباؤ اجداد سے نقل کرتے ہیں کہ سیدنا معاویہ رٹائٹڈاس دیوار کے بنیچے مدفون ہیں جو جامع دمشق اور الدار الخضر اء کے درمیان واقع ہے دولت عباسیہ کے عہدا قبال میں متقد مین نے جامع دمشق کی قبلہ والی دیوار پر سیدنا معاویہ کی قبر کے نزدیک ایک کتبہ لگا دیا تھا جس پر لکھا تھا:

"بداللدك نبي مود عليلا كي قبرب-"

اس سے ان کا مقصد بیرتھا کہ حاسد لوگ آپ کی قبرنہ کھود ڈالیں۔

الدار الخضراء میں ایک اور قبر بھی تھی جو آج کل'' البزوریۂ' نامی بازار میں واقع ہے۔ غالبًا بیہ معاویہ بن یزید بن معاویہ کی قبر ہے۔ اس بات پرعلاء کا اتفاق ہے کہ ' غدریجُم ' پر نبی کریم نے جوالفاظ کہوہ جہۃ الوداع سے واپسی کے وقت کہے تھے،اس کی دلیل شیعہ کا بیمل ہے کہ وہ بارہ ذی الحجہ کوعید مناتے ہیں ۔اس کی وجہ یہ بھی ہے کہ نبی کریم جہۃ الوداع کے بعد پھر بھی مکہ تشریف نہ لائے ۔ کہیں باہر جانے کی ضرورت نہیں اس حدیث کے اندرایسے شواہد موجود ہیں جن سے بی ظاہر ہوتا ہے کہ بیمن گھڑت حدیث ہے۔ مثلاً بیہ الفاظ کہ آپ مکہ میں تشریف فرما تھے کہ ' حارث آپ کے پاس آیا۔' نیز یہ بات کہ پھر ﴿ سَالً سَائِلٌ ﴾ والی آیت نازل ہوئی تھی۔ حالانکہ بیآ یت ہجرت سے پہلے مکہ میں نازل ہوئی تھی۔ علاوہ ازیں بیآ یت ﴿ إِنْ کَانَ هَلَا الْهُو َ الْحَقُ ﴾ بالاتفاق غزوہ بدر کے بعد نازل ہوئی تھی۔ مفسرین کا اس بات براتفاق ہے کہ بیآ یت مشرکین مکہ مثلاً ابوجہل کے اقوال کی وجہ سے نازل ہوئی تھی۔اس کے باوجود براتھاتی ہے کہ بیآ یت مشرکین مکہ مثلاً ابوجہل کے اقوال کی وجہ سے نازل ہوئی تھی۔اس کے باوجود نکل گیا تواصحاب الفیل کے واقعہ کی طرح بی ظیم مجزہ تھا اور ہر کس وناکس اس کو جانتے ہوتے حالانکہ السانہیں ہے۔

# امامت على كى تيسرى دليل:

شيعه مصنف لكصتاب:

''امام على كى تيسرى دليل بهآيت ہے: ﴿الْيَوْمَ اَكُمَلُتُ لَكُمُ دِيْنَكُمْ ﴾

ابونعیم ابوسعید سے روایت کرتے ہیں کہ نبی سُلُّا اِنِیْم نے لوگوں کوغدیرُ مُّم پر بلایا۔ہمیں کا نٹے اور جھاڑیاں ہٹانے کا حکم دیا۔ پھر آپ نے کھڑے ہوکر سیرناعلی کے دونوں بازوتھام لیے اور انھیں بلند کیا، یہاں تک کہ لوگوں کو نبی کریم کی بغلوں کی سفیدی نظر آنے گی۔ ابھی لوگ جدانہیں ہو یائے سے کہ یہ آیت ازی: ﴿اَلْیَوْمَ اَکُمَلُتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ ﴾ نبی سُلُّا اِنْ اللہ کا شکر ہے کہ اس نے کہ یہ آیت ازی: ﴿اَلْیَوْمَ اَکُمَلُتُ لَکُمْ دِیْنَکُمْ ﴾ نبی سُلُّا اِنْ اللہ کا شکر ہے کہ اس نے

سیدناعمروبن عاص ڈٹاٹٹؤ نے عیدالفطر ۴۳ ھیں وفات پائی آپ کے بیٹے عبداللہ نے نماز جنازہ پڑھائی، مجھے تادم تحریراس بات کی کوئی دلیل معلوم نہیں ہوسکی کہ آپ دارالا مارۃ میں مدفون ہیں۔مشہوریہ ہے کہ آپ وادی المعظم میں گھاٹی کے دروازہ کے نزدیک مدفون ہیں،صحابہ کا نقطہ نظریہ تھا کہ آ دمی اعمال سے زندہ جاوید ہوتا ہے، کپی قبر سے نہیں، یہی وجہ ہے کہ فراعنہ و جبابرہ کی طرح وہ اس بات کو پسند نہیں کرتے تھے کہ صلحاء اور نامور فاتحین صحابہ کی قبروں پر مقبر ہے بنائے جائیں اور ان پر عالی شان عمارتیں تغمیر کی حائیں۔

دین کو تکمیل بخشی اور میری رسالت اور علی کی ولایت پر رضا مندی کا اظهار کیا، پھر آپ نے فر مایا: "مَنُ کُنْتُ مَوْلَاهُ فَعَلِیٌّ مَوْلَاهُ" اے اللہ جوعلی سے دوستی رکھے تو بھی اس سے دوستی رکھ۔ جواس کی مدد کرے تو بھی اس کی مدد کر اور جواس کی نصرت و تائید سے ہاتھ تھینچ لے تو اس کی مدد نہ کر۔"

ہم کہتے ہیں موضوعات کے علماء کے نزدیک بیر حدیث بالا تفاق جھوٹی ہے۔ احادیث سیحے ہے۔ ثابت ہے کہ بیر آیت غدیر نم کے واقعہ سے سات روز پہلے اس وقت نازل ہوئی جب نبی کریم عرفات میں قیام پذیر سے ۔ آس میں سیدناعلی کی امامت کی طرف کوئی اشارہ بھی نہیں پایا جاتا۔ نظر بریں شیعہ کا بیر دعویٰ کہ قرآنی دلائل سے امامت علی کا ثبوت ملتا ہے صاف جھوٹ ہے۔ البتہ سیحے احادیث سے انھیں اس بات کا ثبوت پیش کرنا جا ہے۔

امامت على كي چوشى دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

''امامت على كى چوتھى دليل بيآيت ہے: ﴿ وَالنَّجُمِ إِذَا هُواى ﴾

فقیہ ابن مغاز لی شافعی سیدنا ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ میں بنی ہاشم کی ایک جماعت کے ساتھ بارگاہ نبوی میں بیٹھا تھا کہ اسنے میں آسمان کا ایک ستارہ ٹوٹا، نبی کریم نے فرمایا: جس کے گھر میں بیستارہ ٹوٹا وہ میرے بعد میراوصی ہو گیا۔معلوم ہوا کہ وہ ستارہ سیدنا علی کی محبت کہ وہ ستارہ سیدنا علی کی محبت میں سیدھی راہ سے بھٹک گئے ہیں: '' تب بیآ بیت اتری: ﴿وَالنَّحْمِ إِذَا هَوٰی ﴾ میں سیدھی راہ سے بھٹک گئے ہیں: '' تب بیآ بیت اتری: ﴿وَالنَّحْمِ إِذَا هَوٰی ﴾ میں سیدھی راہ سے بھٹک گئے ہیں: '' تب بیآ بیت اتری اللہ کے بارے میں کوئی بات کہنا حرام ہے۔ اور بلاعلم ومعرفت اللہ کے بارے میں کوئی بات کہنا حرام ہے۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَ لَا تَقُفُ مَا لَيْسَ لَكَ بِهِ عِلْمٌ ﴾ (الاسراء: ٣٦/١٧) "جس بات كالحجي علم نهين وه بيان نه كرـ"

جو شخص حدیث نبوی سے استدلال کرنا چاہے اس پر لازم ہے کہ احتجاج کرنے سے قبل اس کی صحت معلوم کرلے، اور جب اس سے کسی دوسرے کے خلاف احتجاج کریے تو ساتھ ہی اس کی صحت

❶ صحیح بخاری، کتاب الإیمان، باب زیادة الایمان و نقصانه، (حدیث: ۵۶)، صحیح مسلم- کتاب التفسیر- باب فی تفسیر آیات متفرقة (حدیث: ۲۰۱۷)

بھی بیان کردے، جب بیہ بات معلوم ہے کہ کتابوں میں جھوٹی روایات بھی پائی جاتی ہیں تو ان کے مندرجات پر اعتاد کرنا اسی طرح ہے جیسے فاسق کی شہادت سے استدلال کرنا جو بھے بھی بولتا ہواور حھوٹ بھی۔

علاوہ ازیں محدث ابن الجوزی نے اس حدیث کو بالفاظ دیگر موضوعات میں شار کیا ہے۔ ابن الجوزی نے بیحدیث بروایت محمہ بن مروان ذکر کی ہے، اس نے کلبی ہے، اس نے ابوصالح ہے، اس نے سیدنا ابن عباس ڈھٹٹ سے سنا کہ جب نبی کریم کوساتویں آسان کی سیر کرائی گئی اور اللہ تعالیٰ نے آپ کی بہت سے عجا بُبات دکھائے تو علی الصبح آپ نے وہ واقعات بیان کردیے۔ اہل مکہ نے آپ کی تکذیب کی، اسی دوران آسان سے ایک ستارہ ٹوٹا۔ نبی کریم نے فرمایا جس کے گھر میں بیستارہ گرے گا وہ میرے بعد میرا خلیفہ ہوگا؟ چنا نچہ وہ ستارہ حضرت علی کے گھر میں گرا، اہل مکہ کہنے گے محمد گراہ ہو گئے اور اپنے بچپازاد بھائی کی طرف جھک گئے۔ تب بہ آیت اتری۔ ﴿وَالنَّحُم اِذَا هَوٰی ﴾

محدث ابن الجوزی فرماتے ہیں ، یہ حدیث موضوع ہے، اس کا واضع کتنا برا آ دمی ہے اور اس نے کس قدر بعید ازعقل بات بیان کی ہے۔اس کی سند میں اندھیرا ہی اندھیرا ( کذاب راوی ) ہے۔ مثلاً ابوصالح نیز کلبی اور محمد بن مروان سدتی ، کلبی متہم بالکذب ہے ابوحاتم بن حبان لکھتے ہیں۔

''کبی ان لوگوں میں سے تھا جو کہتے ہیں کہ سید ناعلی فوت نہیں ہوئے اور وہ لوٹ کر دنیا میں آئیس گے۔ جب بادل کو دیکھا تو کہتا اس میں سید ناعلی ہیں۔ اس کی روایت سے احتجاج کرنا حلال نہیں ہے۔ جیرانی کی بات ہے اس حدیث کو وضع کرنے والے نے یہ بھی نہ سوچا کہ یہ عقل کے منافی ہے۔ یہ کیسے ممکن ہے کہ ستارہ کسی جگہ گرے اور وہ اتنی دیر وہاں موجود رہے کہ دوسرا شخص اسے دیکھ سکے، اس کی حماقت کا اندازہ لگا ہے کہ اس نے اس روایت کوسیدنا ابن عباس کی طرف منسوب کیا ہے، حالانکہ ابن عباس کی عمر اس وقت دوسال تھی۔ پھر ابن عباس اس واقعہ کے شاہد کیسے ہو سکتے تھے؟''

محدث ذہبی فرماتے ہیں:'' میں کہتا ہوں چونکہ بیروایت کلبی کی معروف تفسیر میں نہیں ہے اس کا مطلب بیہ ہے کہ بیہ حدیث اس کے بعد وضع کی گئی ہے۔اقر ب الی الصحت یہی بات ہے۔ ابوالفرج ابن الجوزی فرماتے ہیں: '' بعض لوگوں نے اس حدیث کے الفاظ چرا لیے، اس کی اسناد تنبدیل کردی اور ایک غریب سند کے ساتھ اسے روایت کیا ہے۔''

مزید براں ستارہ ٹوٹے کا واقعہ جے نہیں۔ مکہ و مدینہ بلکہ کسی جگہ بھی یہ واقعہ پیش نہیں آیا۔ جب نبی کریم مُلَّا ﷺ مبعوث ہوئے تھے، اس وقت بکثرت انگارے آسان سے بھینکے جایا کرتے تھے بایں ہمہ الیم من گھڑت روایت بیان کرنا بڑے ڈھیٹ اور بے حیا آ دمی کا کام ہے۔ علاوہ ازیں اگریہ واقعہ پیش آ چکا تھا، تو غدر بُرُم کے موقع پر وصیت کرنے کی کیا ضرورت تھی۔

#### امامت على كى يانچويں دليل:

شيعه مصنف لكصتاب:

'' پانچویں دلیل قرآن کریم کی بیآیت ہے:

﴿إِنَّمَا يُرِينُ اللَّهُ لِيُذُهِبَ عَنْكُمُ الرِّجُسَ آهُلَ الْبَيْتِ

امام احمد نے اپنی مسند میں واثلہ بن اسقع سے روایت کیا ہے کہ میں نے سیرناعلی کوان کے گھر میں تلاش کیا۔ سیرہ فاطمہ واٹھانے بتایا کہ وہ نبی کریم کی طرف گئے ہیں۔ چنانچہ نبی کریم مگاٹی اور سیرناعلی دونوں آئے۔ سیرہ فاطمہ بھی وہاں بہنچ گئیں، آپ نے علی کو بائیں جانب اور فاطمہ کو دائیں طرف اور حسن وحسین کواپنے سامنے بٹھایا بھران پراپی بائیں جانب اور فاطمہ کو دائیں طرف اور حسن وحسین کواپنے سامنے بٹھایا بھران پراپی جا در تان کی اور فرمایا: ﴿ إِنَّمَا يُویُدُ اللَّهُ لِیُدُهِبَ عَنْکُمُ الرِّ جُسَ اَهُلَ الْبَیْتِ ﴾ جادر تان کی اور فرمایا: ﴿ إِنَّمَا يُویُدُ اللَّهُ لِیُدُهِبَ عَنْکُمُ الرِّ جُسَ اَهُلَ الْبَیْتِ ﴾ میں تشریف فرما تھے۔ اس روایت کے آخر میں ہے: ''اِنَّکِ عَلٰی خَیْر'' میں تھے۔ اس روایت کے آخر میں ہے: ''اِنَّکِ عَلٰی خَیْر''

من ریب را بیت میں ﴿ اِنَّمَا ﴾ کا لفظ بتا کید اہل بیت کی عصمت پر دلالت کرتا ہے، مزید بران خبر پر 'لام' واخل کیا گیا ہے اس سے بھی تا کید کا مفہوم نکل رہا ہے، اس آیت سے مستفاد ہوا کہ اہل بیت کے سواکوئی بھی معصوم نہیں ۔ لہذا امام صرف سید ناعلی ہول گے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ انھوں نے متعدد اقوال میں اس کا دعویٰ کیا ہے، جیسے ہول گے۔ اس کی وجہ بیہ ہے کہ انھوں نے متعدد اقوال میں اس کا دعویٰ کیا ہے، جیسے آ ہے کا بیقول:

'' ابن ابی قحافہ نے بیال اوڑھا (منصب خلافت پر فائز ہوئے) حالانکہ وہ جانتے ہیں کہ مجھے وہی مرتبہ حاصل ہے جوایک چکی میں درمیانی سیخ کوحاصل ہوتا ہے۔'' علاوہ ازیں آپ سے نجاست کی نفی بھی کردی گئی ہے، لہذا سیدنا علی ہی خلیفہ صادق ہوں گے۔''

#### آیت تطهیر سے شیعه کا استدلال:

ہم کہتے ہیں بیر حدیث میں ہے مسلم نے بیر وایت سیرہ عائشہ سے نقل کی ہے اور سنن میں سیدہ ام سلمہ رہا ہیں بیر حدیث میں عصمت وامامت کا کوئی ذکر نہیں پایا جاتا۔ سورہ میں عصمت وامامت کا کوئی ذکر نہیں پایا جاتا۔ سورہ احزاب کی آبیت: ۲ ﴿ مَا يُوِیدُ اللّٰهُ ﴾ کی مانند ہے۔ مندرجہ ذیل آبیات بھی اسی قبیل سے ہیں:

- ر ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ بِكُمُ الْيُسُرَ ﴾ (البقرة: ١٨٥/٢)
  - ٢ ﴿ يُرِيدُ اللَّهُ لِيُبَيِّنَ لَكُمْ ﴿ (النساء: ٢٦/٣)
- ٣ ﴿ وَاللَّهُ يُرِيدُ أَنُ يَّتُونَ عَلَيْكُمْ ﴾ (النساء: ١٢ / ٢٥)

ان آیات میں ارادہ سے مراد محبت و رضا ہے۔ بیہ مطلب نہیں کہ اس نے بیہ بات مقدر کردی ہے یا اسے ایجاد کردیا ہے۔

اس آیت کے نزول کے بعد نبی کریم نے فرمایا:''اے اللہ بیرمیرے گھر والے ہیں تو ان سے نجاست کودورکردے۔'' 🕄

نبی کریم نے اللہ تعالیٰ کے دربار میں بیالتجا کی ہے۔ اگر آیت کا مطلب ہوتا کہ اہل بیت کو پاک کیا جا چکا ہے تو دعا کی حاجت نہ تھی۔ فرقہ قدر بیر (منکرین تقدیر) کے قول کے مطابق بیہ بات اور بھی واضح ہے، اس لیے کہ قدر بیہ کے نز دیک اللہ کے ارادہ کے لیے وجود مراد ضروری نہیں۔ بلکہ بعض اوقات وہ ارادہ کرتا ہے اور وہ چیز وقوع میں نہیں آتی اور بعض دفعہ وہ چیز ظہور پذیر ہوتی ہے جس کا وہ ارادہ نہیں کرتا۔ کیا شیعہ اپنا قانون فاسر بھی بھول گئے؟

 <sup>■</sup> صحیح مسلم- کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل اهل بیت النبی صلی الله علیه وسلم(حدیث:۲٤۲٤)

<sup>•</sup> سنن ترمذی کتاب المناقب باب ما جاء فی فضل فاطمة رضی الله عنها (حدیث: ۲۸۷۱)

**ا** سنن ترمذی ، حواله سابق

اہل سنت کی رائے میں ارادہ کی دوقتمیں ہیں:

ا ۔ ارادہ شرعیہ جواللہ تعالی کی محبت ورضا کو مضمن ہے جبیبا کہ مذکورہ صدر آیات ہیں:

۲۔ ارادہ کونیہ بیاللہ تعالیٰ کی خلق و تقدیر کوشامل ہے۔

ارادہ کونیہ کی مثال ہے آیت ہے،اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنْ كَانَ اللَّهُ يُرِينُ أَنْ يُّغُوِيَكُمْ ﴾ (هود: ١ /٣٤)

نيز فرمايا:

﴿ فَمَنْ يُودِ اللَّهُ أَنْ يَهُدِيهُ يَشُرَحُ صَدْرَةُ لِلْإِسْلَامِ ﴾ (الانعام: ١٢٥/٦)

حقیقت ہے کہ زبر نظر آبت کے آغاز میں ازواج النبی مُثَاثِیْم کا ذکر کیا گیا ہے اور آخر میں بھی انہی کا ذکر ہے۔ بنابریں بیخطاب ازواج سے ہے۔ نجاست دور کرنے کا ارادہ اور تظہیراہل بیت صرف ازواج ہی کے ساتھ مختص نہیں بلکہ سب اہل بیت اس میں شامل ہیں۔ بلا شبہ سید ناعلی و فاطمہ و حسن وحسین ڈی کُٹیم باقی اہل بیت کی نسبت اخص ہیں یہی وجہ ہے کہ دعا میں خصوصیت ہے، ان کا ذکر کیا۔احادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ نبی کریم مُثَاثِیم نے ان کو بیدعا سکھائی:

" اَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّا زُوَاجِهِ وَ ذُرِّ يَاتِهِ " • أَللَّهُمَّ صَلِّ عَلَى مُحَمَّدٍ وَّا زُوَاجِهِ وَ ذُرِّ يَاتِهِ " • آيت تظهير سے شيعه كا دعوى ثابت نهيں ہوتا:

اگرشیعه کہیں کہ فرض سیجے قرآن کریم سے اہل بیت کی طہارت اور پاکیزگی ثابت نہیں ہوتی، مگر نبی کریم کی دعا سے معلوم ہوتا ہے کہ فی الواقع ان سے نجاست کا از الہ کر دیا گیا ہے۔ اس کا جواب میہ ہے کہ ہمارا مقصد میہ بتانا ہے کہ صرف قرآن کریم سے میہ ثابت نہیں ہوتا کہ اہل بیت سے نجاست کو دورکر دیا گیا ہے۔ باقی رہی عصمت وامامت تو قرآن میں اس کا کوئی ذکر ہی نہیں یا یا جاتا۔

اس پرمزیدیه که بالفرض اگر قرآن سے ان کی طہارت ثابت ہو بھی جائے تو عصمت کہاں سے لازم آئے گی؟

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب احادیث الانبیاء باب(۱۰)، (حدیث:۳۳٦۹)، صحیح مسلم،
 کتاب الصلاة، باب الصلاة علی النبی صلی الله علیه وسلم بعد التشهد (حدیث: ۲۰۷)

نیز اس کی دلیل کیا ہوگی کہ اہل بیت سے سہو و خطا کا صدور نہیں ہوتا۔ از واج مطہرات کو جو احکام اس آیت میں دیے گئے ہیں۔ ان سے ہرگزیہ مقصود نہیں کہ ان سے خلطی سرز دنہیں ہوگی۔

آیت کے سیاق سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالی ان سے خبث و فواحش کو دور کرنا چاہتا ہے، ہم اس حقیقت سے بخوبی آگاہ ہیں کہ ان اکا بر سے اللہ تعالی نے شرک و خبائث کو دور کر کے ان کو فواحش و منکرات سے پاک کر دیا تھا۔ گرمتی کے لیے بیضروری نہیں کہ اس سے صغیرہ گناہ بھی صا در نہ ہو۔ اگر متی کے لیے بی بات شرط ہوتی تو پوری امت میں ایک بھی متی نہ ہوتا۔ خلاصہ کلام جو شخص بھی نیک اعمال سے اپنے گنا ہوں کو زائل کرے وہ متی ہوگا۔

التّدتعالى فرماتے ہیں:

﴿ خُنُ مِنَ اَمُوالِهِمْ صَلَقَةً تُطَهِّرُهُمْ وَ تُزَرِّكُهُمْ بِهَا ﴾ (التوبة: ٩٠٠١)

''ان كے مالوں سے صدقہ لے كراس سے ان كو پاك تيجے اوران كا تزكية فرمائے۔''
حاصل بحث يہ ہے كہ آيت ميں جس تطبير كا ذكر كيا گيا ہے اور آپ نے جو دعا فرمائى تھى اس
سے بالا تفاق اہل بيت كامعصوم ہونا مراد نہيں، جہاں تك اہل سنت كے نقطہ نظر كا تعلق ہے، وہ رسول
کے ليے عصمت كا اثبات كرتے ہيں۔ شيعہ نبى كے علاوہ سيد ناعلى اورائمہ كو بھى معصوم قرار ديتے ہيں۔
ہنا ہريں نبى كريم طَلَّيْظِ كى ازواج و بنات عصمت كے حكم ميں داخل نہ ہول گی۔ جب يہ بات ہے تو
جن چارا كاہر كے حق ميں تطبير كى دعا كى گئى ہے وہ اس عصمت كو شامل نہ ہوگى جو نبى وامام كے ساتھ مخصوص ہے۔ علاوہ ازيں گنا ہوں سے معصوم ہونے اور تطبير كى دعا قدريہ كے قاعدہ كے مطابق ممتئع ہے (شيعہ بھى قدريہ ليخن منكرين تقدير ميں داخل ہيں ) اس ليے كہ افعال اختيار بيا يعنى واجبات كافعل اور منكرات كا ترك قدريہ كے نزد يك اللہ كى قدرت ميں داخل نہيں ہے۔ جس كا مطلب يہ ہے كہ اللہ انسان كو يا كيزہ وطائع بنا سكتا ہے نہ عاصى ۔ اہذا اس اصل كى بنا پر فعل خيرات اور ترك منكرات كى دعا كا كوئى فائدہ نہيں ہے۔

قدریہ کے نزدیک اللہ کی عطا کردہ قدرت نیک و بد دونوں شم کے افعال کی صلاحیت رکھتی ہے۔ جس طرح تلوار سے مسلمان کوبھی قتل کر سکتے ہیں اور کافر کوبھی یا مال کو طاعت میں بھی خرچ کر سکتے ہیں اور کافر کوبھی یا مال کو طاعت میں بھی خرچ کر سکتے ہیں اور معصیت کے کاموں میں بھی۔ اسی طرح بندہ اللہ کی عطا کردہ قدرت سے اچھے کام بھی انجام دیتا ہے اور برے بھی۔ شیعہ کی پیش کردہ حدیث ان کے خلاف ججت ہے کیوں کہ اس حدیث

میں آپ نے اہل بیت کے لیے تطہیر کی دعا فرمائی ہے۔ اگر شیعہ کہیں کہ اس کا مطلب یہ ہے کہ اللہ تعالیٰ اہل بیت کی مغفرت فرمائے گا اور وہ بروز آخرت ماخوذ نہیں ہوں گے تو اس سے عصمت کے اثبات پر استدلال کرنا بالکل ہی غلط ہوگا۔ شیعہ کے نزد یک گنا ہوں سے معصوم رہنے کی دعا بھی ممنوع ہے۔ بفرض محال اگر عصمت ثابت بھی ہو جائے تا ہم ہمارے نزد یک بیامامت کے لیے مشروط نہیں ہے۔

# شہادت عثمان سے بل سیدناعلی نے امامت کا دعویٰ نہیں کیا تھا:

شيعه مصنف لكهتاب:

''سیدناعلی امامت کے مدعی تھے اور نجاست کا از الہ بھی ثابت ہو چکا ہے۔لہذا آپ ہی امام صادق ہوں گے۔''

ہم اس بات کو تسلیم نہیں کرتے کہ شہادت عثمان تک سیدنا علی نے امامت کا دعویٰ کیا ہو۔ بے شک آپ دل سے امامت کے خواہاں تھے، مگر آپ نے بینہیں فرمایا کہ میں امام یا معصوم ہوں۔ نہ یہ کہ نبی کریم نے اپنے بعد مجھے امام بنایا اور میری اطاعت لوگوں پر واجب کھہرائی ہے، اور نہ اس قسم کے دیگر الفاظ ارشاد فرمائے۔ بخلاف ازیں ہم اس حقیقت سے بخوبی آگاہ ہیں کہ جس شخص نے ان سے اس قسم کے الفاظ اقتل کیے ہیں وہ کا ذب ہے۔ ہم یہ بھی جانتے ہیں کہ سیدناعلی سے معنی میں متقی تھے اور ایسے صرح کذب کا دعویٰ نہیں کر سکتے تھے جس کا کذب ہونا سب صحابہ پر عیاں ہو۔

شیعه مصنف نے سیدناعلی کا بی تول نقل کیا ہے کہ: "لَقَدُ نَقَمَّصَهَا " بیسیدناعلی کا قول نہیں ہے۔ ہم شیعہ سے تقاضا کرتے ہیں کہ اس کی سند پیش کریں ، البتہ بی قول نہج البلاغہ میں موجود ہے۔ اہل علم سے بیحقیقت پوشیدہ نہیں کہ نہج البلاغہ کے اکثر خطبات خودساختہ اور جھوٹے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ بیکسی قدیم کتاب میں مندرج نہیں۔ 

• اور نہ ان کی کوئی سند معروف ہے۔ بیاسی طرح ہے کہ بیکسی قدیم کتاب میں مندرج نہیں۔ 
• اور نہ ان کی کوئی سند معروف ہے۔ بیاسی طرح ہے

اس کی حدیہ ہے کہ کتب اوب جن میں سند مذکور نہیں ہوتی ان میں بھی یہ الفاظ مذکور نہیں ہیں۔ مثلاً جاحظ کی ''البیان و التبیین '' میں سیدناعلی کا یہ خطبہ صرف چند سطروں تک محدود ہے، اگر اس خطبہ کا تقابل نہج البلاغہ میں ذکر کردہ خطبہ کے ساتھ کیا جائے تو ہم دیکھتے ہیں کہ نہج البلاغہ میں اس خطبہ کو بہت بڑھا چڑھا کر بیان کیا گیا ہے اور وہ اضافہ کیا گیا ہے جو جاحظ کے زمانہ تک موجود نہ تھا۔ مشہور شیعہ عالم رضی اور ان کے بھائی مرتضی نے نہج البلاغہ میں جس جعل سازی سے کام لیا ہے وہ یہ ہے کہ ایک ثابت شدہ

جیسے کوئی شخص کے کہ میں علوی یا عباسی ہوں، حالانکہ اس کے اسلاف میں سے کسی نے بھی یہ دعویٰ نہ کیا ہو۔ اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ یہ دعوی بے بنیا د ہے، اس لیے کہ نسب اپنی اصل کے اعتبار سے جانا پہچانا ہوتا ہے اور اسی طرح وہ اپنی فرع سے مل جاتا ہے۔ نہج البلاغہ کے خطبات میں بعض باتیں ایسی بھی ہیں جن کے خلاف صراحة سیدناعلی سے منقول ہے۔ اللہ تعالیٰ نے بندوں پر بیضروری قرار نہیں دیا کہ کسی بات کو بلا دلیل تسلیم کرلیں ہے'' تکلیف مالا بطاق'' ہے۔

ہم سیرناعلی کے ادعاء خلافت کو ان لوگوں کے قول کی بنا پر کیوں کر تسلیم کر سکتے ہیں جو متہم بالکذب سے؟ فرض سیجے کہ سیرناعلی نے ایسا کہا تھا تو تم نے یوں کیا کہا۔ کہ سیرناعلی نے امام منصوص ہونے کا دعویٰ کیا تھا۔ ممکن ہے کہ آپ یہ بتانا چاہتے ہوں کہ وہ دوسروں کی نسبت خلافت کے لیے موزوں تر ہیں۔ لہذا اس کا یہ مطلب نہ ہوگا کہ آپ نے دانستہ جھوٹ کا ارتکاب کیا، بلکہ یہ بات آپ نے اپنے اجتہاد کی بنا پر کہی ہوگی۔ بہر کیف اگر ان میں سے کوئی بات ثابت ہو بھی جائے تو وہ قرآن سے ماخوذ نہ ہوگی۔ پھر شیعہ مصنف کے قرآنی دلائل کہاں ہیں جن کا وہ ڈھنڈورا پیٹتا ہے؟

# امامت على كى چھٹى دليل:

شيعه مصنف لكهتا ہے كه:

"المامت على كى چھٹى دليل قرآن كريم كى بيآيت ہے: ﴿ فِي بُيُوتٍ اَذِنَ اللّٰهُ اَنُ تُرُفَعَ وَ يُذُكَرَ فِيُهَا السَّمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْاصَالِ رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمُ تَرُفَعَ وَ يُذُكَرَ فِيهَا السَّمُهُ يُسَبِّحُ لَهُ فِيهَا بِالْغُدُوِّ وَالْاصَالِ رِجَالٌ لَّا تُلْهِيهِمُ تَرُفَعَ وَ يُذَكِر اللّٰهِ ﴿ (سورة نور:٣٢/٢٣\_٣)

لغلبی نے سیرنا انس و بریدہ سے روایت کیا ہے کہ نبی کریم سکاٹیٹی نے بہ آیت تلاوت فرمائی۔ ایک شخص نے کھڑے ہو کر کہا اے اللہ کے رسول! ﴿فَی بیوت ﴾ سے کون سے گھر'' سیرنا ابو بکر نے عرض کیا، کیا سیرنا علی و فاطمہ کا گھر بھی ان میں شامل ہے؟ آپ نے فرمایا۔ بیان میں سے افضل ترین علی و فاطمہ کا گھر بھی ان میں شامل ہے؟ آپ نے فرمایا۔ بیان میں سے افضل ترین

چیز پر بے بنیاد باتوں کا اضافہ کرتے ہیں۔'''لقد تقمصا'' کا جملہ بھی اسی میں شامل ہے۔ بعض اوقات ایسا ہوتا ہے کہ نہج البلاغہ میں ذکر کر دہ اقوال سیدناعلی کے معروف ارشادات کی نقیض ہوتے ہیں اور ان کی کوئی سند ہوتی ہے نہ دلیل۔ روافض کی ستم ظریفی ملاحظہ فرمائے کہ اس طرح انھوں نے سیدناعلی کے اقوال میں تناقض ثابت کردیا جس سے ان کا دامن یا ک تھا۔

گھرول میں سے ہے۔''

ہم شیعہ مصنف سے پوچھتے ہیں۔اس کی دلیل کیا ہے ہمارا دعویٰ ہے کہ وہ ہرگز اس کی دلیل پیش نہیں کرسکتا۔ باقی رہا نخلبی تو وہ '' حاطب لیل' ہے۔ یہ حدیث بلاشبہ جموئی ہے، مزید برال یہ آیت بالا تفاق مساجد سے متعلق ہے۔ بفرض محال اگر سیدناعلی ﴿ رِجَالٌ اللّٰ تُلُهِیُهِ ﴾ میں داخل بھی ہیں تو اس سے آپ کا افضل الامت ہونا لازم نہیں آتا۔ یہ امر بھی قابل غور ہے کہ آیت میں ﴿ رِجَالٌ ﴾ جمع کا لفظ ہے، واحد نہیں ہے۔ لہذا سیدناعلی اس کے مصداق نہیں ہو سکتے،اگر فرض کر لیا جائے کہ سیدناعلی سب سے افضل شے تو شیعہ افضل کی امامت کو واجب کیوں قرار دیتے ہیں؟ جائے کہ سیدناعلی سب سے افضل شے تو شیعہ افضل کی امامت کو واجب کیوں قرار دیتے ہیں؟

شیعه مصنف لکھتا ہے:

"المامت على كى ساتوي دليل بير آيت ہے: ﴿لا اَسْئَلُكُمْ عَلَيْهِ اَجُرًا إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ الْقُرْبِي ﴾

امام احمد بن حنبل وطلقہ اپنی مسند میں سیدنا ابن عباس والتی سے روایت کرتے ہیں کہ جب بیآ ہت نازل ہوئی تو صحابہ نے عرض کیا ،اے اللہ کے رسول! آپ کے کون سے رشتہ دار ہیں جن سے محبت رکھنا ہمارے لیے ضروری ہے؟ آپ نے فرمایا: ''علی و فاطمہ اور ان کے دونوں بیٹے ۔''

تفسیر نظابی اور بخاری و مسلم میں بھی اسی طرح مروی ہے، چونکہ سیرنا علی کے سوا دیگر صحابہ سے محبت رکھنا واجب نہیں ۔ لہذا سیدنا علی ان سے افضل کھہر ہے اور وہی امام ہوں گے۔ بنا بریں ان کی مخالفت محبت کے منافی ہے اور محبت کا مطلب یہ ہے کہ ان کی اطاعت کی جائے ، لہذا آپ واجب الاطاعت ہوئے۔''

ہم کہتے ہیں کہ بیر حدیث مسنداور صحیحین میں مذکور نہیں ہے۔ لہذا بیان پر کھلا ہواا فتراء ہے بلکہ ان میں ایسی احادیث موجود ہیں، جو اس کی نقیض ہیں، ایسے کا ذب و جہال لوگوں پر کیا اعتماد کیا جائے۔ البتہ امام احمد بن صنبل ڈ اللہ نے خلفاء اربعہ کے فضائل ومنا قب میں ایک کتاب تصنیف کی تھی جس میں صحیح وسقیم ہر قسم کی روایات موجود ہیں۔ بعد از ان امام احمد کے بیٹے عبد اللہ اور القطیعی نامی عالم نے بھی اس میں بہت کچھاضا فہ کیا تھا جس میں جھوٹی اور ضعیف روایات شامل ہیں۔ جہلاء نے عالم نے بھی اس میں بہت کچھاضا فہ کیا تھا جس میں جھوٹی اور ضعیف روایات شامل ہیں۔ جہلاء نے

سمجھا کہ بیسب امام احمد کی مرویات ہیں حالانکہ بیہ بدترین غلطی ہے۔عبداللہ کی زیادات سے معلوم ہوتا ہے کہ بیانھوں نے اپنے والدسیدنا امام احمد سے روایت نہیں کیں۔انقطیعی کی زیادات بھی عبد اللہ بن احمد کی بجائے دیگر راویوں سے منقول ہیں۔

اس پرمزیدیه که مذکوره صدر آیت سورهٔ شوری میں شامل ہے، جو بالاتفاق کمی سورة ہے۔ سیدنا علی کا نکاح سیدہ فاطمہ کے ساتھ مدینہ میں ہوا تھا۔ اسی طرح سیدنا حسن ۳ھ میں اور سیدنا حسین ۴ ھی میں پیدا ہوئے تھے۔

اب سوال یہ ہے کہ نبی کریم ایک کمی آیت کی تفسیر میں ان لوگوں کی محبت کو کیوں کر واجب قرار دے سکتے تھے جو ابھی پیدا بھی نہیں ہوئے تھے۔ بخاری ومسلم میں اس آیت کی تفسیر میں مذکور ہے کہ سیدنا ابن عباس سے اس کے بارے میں سوال کیا گیا، تو سعید بن جبیر نے کہا:''اس آیت کا مطلب سیہ ہے کہ نبی کریم کے اقارب سے محبت کا سلوک کر کے ان کی ذات سے الفت قائم رکھے۔''

یس کرسیدنا ابن عباس نے فرمایا: '' آپ نے جلد بازی سے کام لیا، قریش کا کوئی جھوٹا قبیلہ بھی ایسانہ تھا جس کے ساتھ نبی کریم کے قرابت دارانہ روابط نہ ہوں۔ اس لیے فرمایا ﴿لَا اَسْئَلُکُمُ عَلَيْهِ اَجُوّا ﴾ یعنی اس قرابت داری کی بنا پر جو میں آپ سے رکھتا ہوں میں چاہتا ہوں تم مجھ سے محبت کا سلوک روارکھو۔''

اوراگروہ مطلب مراد ہوتا جو شیعہ کہتے ہیں تو آیت کے الفاظ اس طرح ہوتے جیسے ہم نے نقل کیے ہیں۔مندرجہ ذیل آیات ملاحظہ فرمایئے:

- ا ﴿ فَانَّ لِلَّهِ خُمُسَةً وَلِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرُبِي ﴿ انْفَالَ: ١٨٨)
  - ٢ ﴿ فَلِلَّهِ وَ لِلرَّسُولِ وَلِذِى الْقُرُبِي ﴾ (سورة حشر: ٩٩ )
    - ٣ ﴿ فَالْتِ ذَا اللَّقُرُبِلِي حَقَّهُ ﴾ (الروم: ٣٨)
  - ٣ ﴿ وَ اتَّى الْمَالَ عَلَى حُبِّهِ ذَوِى الْقُرُبِي ﴾ (البقرة: ١/١١)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب التفسیر ، سورة الشوری (حدیث: ۱۸ ۲۹۷٬٤۸ ۳۲)

## آيت ﴿ إِلَّا الْمَوَدَّةَ فِي الْقُرُبِلِي ﴾ عيشيعه كااستدلال:

قرآن کریم میں جہاں جہاں اقارب کے تق میں وصیت کی گئی ہے اسی قسم کے الفاظ آئے ہیں۔
یہ امر بھی قابل غور ہے کہ آیت میں ﴿المودة ﴾ کا لفظ مصدراستعال کیا گیا ہے۔ اسم نہیں لہذا
اس سے بھی معلوم ہوا کہ ﴿القربیٰ ﴾ سے اقارب مراد نہیں۔ اگر اقارب مراد ہوتے تو الفاظ یوں
ہوتے: ﴿الْمُودَّةَ لِذَوِی الْقُربیٰ ﴾ مزید براں اس صورت میں ''فی ''کا لفظ بھی نہیں ہونا چا ہے تھا۔
اس لیے کہ عربی محاورہ میں یوں نہیں کہتے: ﴿اَسُعُلُکَ الْمُودَّةَ فِی فُلان ﴿ الله وه صرف الله سے
ہیں۔ ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ رسول تبلیغ شریعت کی اجرت ہر گز طلب نہیں کرتا، بلکہ وہ صرف اللہ سے
اجرت کا طلب گار ہوتا ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ قُلُ مَا أَسْئَلُكُمُ عَلَيْهِ مِنَ أَجُرٍ ﴾ (الفرقان: ٥٧/٢٥) "آ بِفرمادي كه مين اس كى يجها جرت طلب نهين كرتاء" نيز فرمايا:

﴿ أَمْ تَسْئَلُهُمْ أَجُرًا فَهُمْ مِنْ مَّغُرَمِ مُثَقَلُونَ ﴾ (الطور: ٢٠/٥٢)
"كيا آپ اجرت طلب كرتے بيل كه وه تاوان كے بوجھ تلے دبے جارہے بيل۔"
ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنْ آجُرِى إِلَّا عَلَى اللَّهِ ﴿ (يونس: ١٠/٧٧) "ميرى اجرت صرف الله ك ذمه ہے۔ "

اس میں شبہ ہیں کہ اہل بیت کی محبت واجب ہے، مگر اس کا وجوب اس آیت سے ثابت نہیں ہوتا۔ان کی محبت کورسول کی اجرت بھی نہیں کہہ سکتے ، بلکہ وہ دیگر شرعی مامورات کی طرح عبا دات کی حیثیت رکھتی ہے۔

حدیث صحیح میں آیا ہے کہ سرور کا ئنات مُنَاقِیَّا نے غدیریُّم پرخطبہ دیتے ہوئے فرمایا: '' میں شخصیں اپنے اہل بیت کے بارے میں اللّٰد کو یاد دلاتا ہوں۔'' آپ نے تین مرتبہ یہی الفاظ دہرائے۔

<sup>•</sup> صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل علی بن ابی طالب، رضی الله عنه(حدیث:۲٤۰۸)

ابوداؤدوتر مذی ونسائی وابن ماجه میں ہے کہ نبی کریم نے فرمایا:

اگر اہل بیت سے ہماری محبت آنخضور کی اجرت رسالت میں داخل ہوتی تو ہمیں اس کا اجر وثواب نہ دیا جاتا۔اس لیے کہ ہم نے آپ کی وہ اجرت ادا کی تھی جس کا آپ رسالت کی بنا پر استحقاق رکھتے تھے۔کیا کوئی مسلمان یہ بات کہنے کے لیے تیار ہے؟

یہ بات ہمیں شلیم ہے کہ دیگر دلائل کی بنا پر سیدناعلی کی محبت ہمارے لیے ضروری ہے، مگر اس سے ان کی افضلیت اور امامت وخلافت کیوں کر ثابت ہوئی ؟

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''خلفاء ثلاثه سے محبت رکھنا ضروری نہیں ہے۔''

یہ بات ہمارے لیے نا قابل قبول ہے، بلکہ اہل بیت کی الفت و محبت کے دوش بدوش اصحاب شلا نہ کی محبت بھی نا گزیر ہے۔ یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ اللہ تعالیٰ خلفائے ثلاثہ سے محبت رکھتے ہیں اور جس سے اللہ تعالیٰ محبت رکھتے ہوں اس سے الفت و محبت کا سلوک روا رکھنا ہم پر واجب ہے ''اَلُحُبُّ فِی اللّٰهِ وَالْبُغُضُ فِی اللّٰهِ مَ اللّٰهِ مَ اللّٰهِ وَالْبُغُضُ فِی اللّٰهِ مَ اللّٰهِ مَ اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا الهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهُ مَا اللهِ مَا اللهُ مَا ال

#### جميع صحابه واجب الاحترام ہیں:

بخاری ومسلم میں ہے کہ نبی کریم مُثَاثِیَّا نے فر مایا: ''مسلمانوں کے باہمی رحم وکرم اور الفت و محبت کی مثال ایک جسم جیسی ہے کہ جب اس کا کوئی عضو بیار پڑتا ہے تو پوراجسم بخار و بیداری سے بے

<sup>•</sup> سنن ابن ماجة، المقدمة، باب فضل العباس بن عبد المطلب رضى الله عنه، (حديث: (حديث)، مستدرك حاكم (٤/٥) و سنده ضعيف لانقطاعه ال كي سند منقطع ہے۔

ع سنن ابي داؤد كتاب السنة باب مجانبة اهل الاهواء (حديث: ٩٩٥٤)

قرار ہوجا تاہے۔''

ایک رافضی قوت دلیل سے خوارج و نواصب کو قائل نہیں کرسکتا۔ جبیبا کہ اس مکالمہ سے ظاہر ہے۔اگر خارجی و ناصبی ایک شیعہ سے کہیں شہصیں کیوں کرمعلوم ہوا کہ علی اللہ کے ولی ہیں؟''

اگر شیعہ اس کے جواب میں کہے کہ'' مجھے تواتر سے سید ناعلی کا ولی اللہ ہونا معلوم ہوا کیوں کہ آپ مسلمان تھے اور اعمال صالحہ انجام دیتے تھے۔'' تو خارجی و ناصبی اس کے جواب میں کہہ سکتے ہیں کہ 'نقل متواتر تو سیدنا ابو بکر اور دیگر صحابہ کے بارے میں بھی موجود ہے۔''

اوراگر شیعہ کہے کہ قرآن سے سیرناعلی کا ولی اللہ ہونا ثابت ہے تو خوارج ونواصب کہہ سکتے ہیں کہ' قرآنی عمومات میں تو دیگر صحابہ بھی سیرناعلی کے ساتھ شامل ہیں، مگر شیعہ عام صحابہ کوان عمومات سے خارج کردیتے ہیں۔'

اس سے آسان تریہ ہے کہ جمیع صحابہ کی بجائے صرف ایک سیدناعلی کوان سے خارج کردیا جائے۔ اوراگر شیعہ کے کہ '' احادیث نبویہ سے سیدناعلی کا ولی ہونا ثابت ہے' تواس کا جواب یہ ہے کہ دیگر صحابہ کے فضائل و مناقب کی احادیث اکثر واضح ہیں مگر شیعہ ان پر قدح وارد کرتے ہیں۔ دوسری جانب فضیلت علی میں شیعہ جوروایات بیان کرتے ہیں ان کے ناقل وہی صحابہ ہیں جو شیعہ کے نزدیک مطعون ہیں۔ اب دوہی صورتیں ہیں:

- ا۔ اگر صحابہ پر شیعہ کی جرح و قدح درست ہے تو فضیلت علی رٹاٹیئۂ میں ان کی روایات بھی معتبر نہیں ہیں۔
  - ۲۔ اگر فضیلت علی کی روایات قابل اعتماد ہیں تو صحابہ پر شیعہ کے مطاعن لغوہیں۔

اگر روافض کہیں کہ فضیلت علی کی روایات شیعہ کی نقل کے مطابق معتبر ہیں تو اس کے جواب میں کہا جائے گا کہ معدود سے چند کے سوا شیعہ کے نز دیک سب صحابہ مطعون ہیں ، کہا جاتا ہے کہ دس سے زائد صحابہ ایسی روایات کے نقل کرنے میں یک زبان ہیں ، جب روافض جمہور صحابہ کی مرویات کو صحیح تسلیم نہیں کرتے تو معدود سے چند صحابہ کی روایت کردہ احادیث کیوں کران کے نز دیک ججت ہوں گی ؟

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الأدب، باب رحمة الناس والبهائم(حدیث: ۲۰۱۱)، صحیح مسلم کتاب البر والصلة ـ باب تراحم المؤمنین(حدیث: ۲۰۸۲)

یہ درست ہے کہ محبوب اللہ ورسول ہونے کے اعتبار سے سیدناعلی کی محبت ہم پر واجب ہے،
تاہم دیگر صحابہ کی محبت کو بھی نظر انداز نہیں کیا جا سکتا۔ بخاری ومسلم میں ہے کہ نبی کریم مُثَاثِیًا سے
دریافت کیا گیا تھا کہ سب لوگوں میں سے آپ کوعزیز تر کون ہے؟ فرمایا: '' عائشہ'' عرض کیا گیا
مردوں میں سے کون عزیز ہیں؟ فرمایا: ''ان کے والدا بو بکر صدیق۔'' •

صحیح حدیث میں آیا ہے کہ سقیفہ بنی ساعدہ کے دن سیدنا عمر نے سیدنا ابوبکر ڈلاٹیڈ کو مخاطب کرکے کہاتھا:

''آپ ہمارے سر داراور ہم سب سے بہتر اور نبی کریم کو ہم سب سے عزیز ہیں۔'' کے سر در کا کنات سَالِیْمِ کا ارشاد گرامی ہے:

''اگر میں اس امت میں سے کسی کو گہرا دوست بنانا چا ہتا تو ابو بکر کو بناتا۔'' <sup>3</sup> شیعه مصنف لکھتا ہے:

''سیدناعلی کی مخالفت ان کی محبت کے منافی ہے۔''

اس کا جواب ہیہ ہے کہ اگر کسی سے محبت رکھنے کا مطلب ہیہ ہے کہ اس کی اطاعت واجب تھہرتی ہے تو اقارب کی اطاعت بھی ضروری ہوگی ،اس لیے کہ ان کی محبت واجب ہے۔ جس سے سیدہ فاطمہ کا امام ہونا لازم آتا ہے۔ ورنہ محبت ومودت کسی طرح بھی امامت کو ستازم نہیں۔ اگر محبت کو امامت کا ملزوم قرار دیا جائے تو ملزوم کا انتفاء لازم کی نفی کا تقاضا کرتا ہے۔ بنا ہریں صرف اسی شخص کی محبت لازم ہوگی جوامام معصوم ہو۔

شیعہ کا بی قول کہ'' مخالفت مودت کے منافی ہے' ہم کہتے ہیں کہ جب مخالفت صرف اسی

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم "لوکنت متخذًا خلیلًا" (حدیث:٣٦٦٢)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الله علیه وسلم نفضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث:٢٣٨٤)

**<sup>2</sup>** صحیح بخاری حواله سابق(حدیث:۳٦٦٨)، مطولاً

<sup>■</sup> صحیح بخاری حواله سابق (حدیث:۳٦٥۸)، عن عبد الله بن الزبیر رضی الله عنه صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث:۲۳۸۳/٤) عن عبد الله بن مسعود رضی الله عنه۔

صورت میں قادح فی المودت ہوتی ہے جب وہ مخص واجب الاطاعت ہوتو پہلے وجوب اطاعت کاعلم ضروری ہے۔' جب اطاعت کواس لیے واجب قرار دیا جائے گا کہ محبت واجب ہے تو دور لازم آئے گا۔ اللّا یہ کہ وہ شخص امام ہو۔ علاوہ ازیں سیرناعلی کے حکم کی خلاف ورزی صرف اس صورت میں قادح فی المودّت ہوگی جب سیرناعلی نے ہمیں اپنی اطاعت کا حکم دیا ہو۔ہم جانتے ہیں کہ خلفائے ثلاثہ کے فی المودّت ہوگی جب سیرناعلی نے ہمیں اپنی اطاعت کا حکم دیا ہو۔ہم جانتے ہیں کہ خلفائے ثلاثہ کے ذمانہ میں آپ نے ایسانہیں کیا تھا۔ بنا ہریں خلفاء ثلاثہ کی مودت واطاعت بھی واجب ہوگی اور ان کی محبت بلکہ اللہ ورسول کی محبت میں بھی قادح ہوگی۔

### ا مامت على رُكَاتُونُهُ كَى آ تُقُوسِ دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

"المامت على كى آ تُقوي وليل به آيت ب: ﴿ وَ مِنَ النَّاسِ مَنُ يَشُرِئُ نَفُسَهُ ابْتِغَاءَ مَرُ ضَاقِ اللَّهِ ﴾ (البقرة ٢/ .....)

لغلبی کہتے ہیں جب سرور کا ئنات مَلَّاتِیْم نے ہجرت کا ارادہ کیا تو قرض اور امانتوں کی ادائیگی کے لیے سیرناعلی کومکہ میں ہی رہنے دیا جس رات آپ غار کی جانب چلے اور کفار قریش نے آپ کے گھر کا محاصرہ کرلیا تھا تو آپ نے سیدناعلی کو حکم دیا کہ آپ کی سنر چا در اوڑھے آپ کے بستر پرسور ہیں۔ آپ نے سیدنا علی سے کہا:'' کفار آپ کو کوئی تکلیف نہیں دے سکیں گے۔'' سیدنا علی نے تعمیل ارشاد کردی۔ اللہ تعالیٰ نے جبرئیل و میکائیل کی طرف وحی کی کہ میں نے تمہارے درمیان مواخات کا رشتہ قائم کیا اور ایک کی عمر دوسرے سے طویل کر دی ۔ بتایئے تم میں سے کون اپنی زندگی کا حصہ دوسرے کوعطا کرتا ہے۔ دونوں نے جینے کو بیند کیا اور کوئی بھی ایثار نہ کر سکا۔اللہ تعالیٰ نے فر مایا: ''تم نے سیدناعلی کی تقلید نہ کی ۔ میں نے محمد وعلی کے درمیان بھائی جارہ قائم کیا تھا علی محمد کے بستریرسو گئے اوران کے لیے بیرایثار قبول کیا۔ چنانچہ اللہ تعالیٰ نے دونوں کوسیدناعلی کی حفاظت کا حکم دیا۔ جبرائیل سیدناعلی کے سرکے پاس کھڑے ہو گئے اور میکائیل یاؤں کے پاس جبرائیل نے کہا:''شاباش!اےعلی! تیرے جبیہااورکون ہو گا۔اللہ تعالی تیری وجہ سے فرشتوں پر فخر کرتے ہیں۔ نبی کریم مَلَّالیَّا عازم مدینہ تھے کہ مٰدکورۃ الصدرآیت نازل ہوئی۔''

سیرنا ابن عباس فرماتے ہیں، یہ آیت سیدناعلی کی فضیلت میں نازل ہوئی۔ جب آپ مکہ سے غارثور کی طرف جارہے تھے۔ یہ ایک الیمی فضیلت ہے جس میں سیدناعلی منفر د ہیں، بنا بریں یہ واقعہ سیدناعلی کی عظمت و فضیلت کی زبر دست دلیل ہے۔ اس سے ثابت ہوا کہ آپ ہی امام ہیں۔ (شیعہ مصنف کا بیان ختم ہوا۔)

ہم شیعہ مصنف سے اس واقعہ کی صحت نقل کا مطالبہ کرتے ہیں۔ اس روایت کو تغلبی کی طرف منسوب کرنے میں ہی اس کا جھوٹا ہونا ثابت ہور ہا ہے۔ حقیقت یہ ہے کہ جب نبی کریم کی ذات گرای فرمائی۔ قریش مکہ سیدناعلی سے قطعی طور پر بے تعلق سے۔ ان کا اصلی مطلوب نبی کریم کی ذات گرای اور صدیق اکبر سے قریش مکہ نے انعام بھی انہی دو حضرات کو پکڑنے والے کے لیے مقرر کیا تھا۔ جیسا کہ روایات صححہ میں مذکور ہے۔ ● جہاں تک شیعہ کی ذکر کردہ روایت کا تعلق ہے وہ نہایت پست درجہ کا جھوٹ ہے۔ سیدناعلی کو آپ کے بستر پرسلانے کا مقصد صرف یہ تھا کہ قریش اس وہم میں مبتلا رہیں کہ آپ گھر ہی میں ہیں اور آپ کی تلاش نہ کریں، جب صبح ہوئی تو قریش پران کی ناکامی کا راز فاش ہوا۔ تا ہم انھوں نے سیدناعلی کو پچھ ایذاء نہ پہنچائی۔ ان سے صرف یہ دریافت کیا کہ نبی کریم ﷺ کہاں ہیں؟ سیدناعلی نے اپنی لاعلمی کا اظہار کیا۔ ● اگر انھیں سیدناعلی سے کوئی پرخاش مقی تو وہ انھیں ضرور تکلیف پہنچاتے۔ کفار مکہ کا سیدناعلی سے تعرض نہ کرنا اس بات کی دلیل ہے کہ سیدناعلی سے ان کا کوئی واسطہ نہ تھا۔

جس شخص نے قصداً آپ کا دفاع کیا وہ سیدنا ابو بکر صدیق تھے، آپ کی حفاظت کے نقطہ خیال سے دوران سفر بھی سیدنا ابو بکر نبی کریم کے آگے ہوتے اور بھی پیچھے۔ <sup>3</sup> بعض صحابہ نے لڑا ئیوں میں اپنی جانیں تک نبی کریم پر نثار کی تھیں ۔ بعض شہید ہوئے اور بعض کے اعضاء تک شل ہو گئے۔ مثلاً طلحہ ڈالٹیڈ کا ہاتھ کٹ گیا تھا۔ <sup>4</sup> نبی کریم کی تائید ونصرت مسلمانوں پرواجب ہے۔

 <sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب مناقب الانصار باب هجرة النبی صلی الله علیه وسلم و اصحابه
 الی المدینة(حدیث: ۲۹۰۳)

<sup>■</sup> سیرة ابن هشام (ص:۲۲۲\_۲۲۳) مسند احمد (۱/۸۳) ،مستدرك حاکم (۴/۸)

سیرة النبی صلی الله علیه وسلم، لابن کثیر(۱/۲۵۶) ، مستدرك حاكم(٦/٣) دلائل
 النبوة(۲/۲/٤) عن محمد بن سیرین مرسلاً

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی باب ﴿ إِذْ هَمَّتُ طَائِفَتَانِ مِنْكُمْ ..... ﴾ (حدیث: ٢٠٦٣)

سیرت ابن اسحاق میں ہے کہ جبرائیل امین نبی کریم مُثَاثِیَّا کی خدمت میں حاضر ہوئے اور کہا آج رات آپ اپنے بستر پر نہ سوئیں۔ رات کے اندھیرے میں کفار آپ کے دروازے پر جمع ہوکر انتظار کرنے لگے کہ جب سوجائیں تو آپ برحملہ کردیں۔

ان کو کھڑے دیکھ کرآپ نے سیدناعلی سے کہا:'' میرے بستر پر میری چا در اوڑھ کرسو جائیں کفارآپ کوکوئی تکلیف نہیں پہنچاسکیں گے۔''

#### واقعه ہجرت:

محمد بن کعب القرظی سے روایت ہے کہ جب کفار مکہ نبی کریم کی تلاش میں جمع ہوئے تو ان میں ابوجہل بھی تھا۔اس نے کہا۔ محمد کہتے ہیں:''اگرتم ان کی پیروی کرو گے تو عرب وعجم کے بادشاہ بن جاؤ گے اور موت کے بعد جب دوبارہ زندہ ہو گے توشمصیں ایسے باغات ملیں گے جیسے اردن کے باغات ہیں اور اگرتم نے ان کی پیروی نہ کی تو وہ شمصیں ہلاک کر ڈالیں گے اور بعد از موت جب اٹھائے جاؤ گے توشمصیں آگ میں جلایا جائے گا۔ راوی کا بیان ہے کہ نبی کریم گھر سے نکلے اورمٹھی بھرمٹی ان پر دے ماری، پھر فرمایا۔ ہاں میں یوں ہی کہتا ہوں۔ ابوجہل کو مخاطب کر کے فرمایا تو بھی آ گ میں جلنے والوں میں سے ایک ہے۔اللّٰہ تعالیٰ نے کفار کی قوت بصارت سلب کر لی اور وہ آ پ کو د کیچہ نہ سکے۔ بیمٹی ان سب آ دمیوں کے سر پر پڑی۔اور وہ ادھر ادھر منتشر ہو گئے۔ پھرایک شخص ان کے پاس آیا،اس نے کہا:''تم یہاں کس کا انتظار کررہے ہو؟'' انھوں نے کہا:''محمد کا۔''وہ کہنے لگا:'' الله كی قشم! محد جا چکے ہیں تم اپنے مقصد میں ناكام ہوئے۔ جاتے جاتے وہ آپ كے سرير خاك بھی جھونک گئے ہیں۔'' چنانچہ کفار نے دیکھا کہ ان کے سر پرمٹی پڑی ہے۔ پھروہ گھر میں ادھرادھر حما نکنے لگے کیا دیکھتے ہیں کہ ملی آپ کی جا دراوڑ ھے پڑے ہیں وہ کہنے لگےاللہ کی قشم! محمداینی جا در تانے سور ہے ہیں،اتنے میں صبح ہوگئی اور سیدناعلی اٹھ کھڑے ہوئے تو کفارنے کہا اس شخص نے سچی بات كهي تقى كەمجمريهان سے چلے گئے ہيں۔ تب بير آيت كريمه نازل ہوئى:

"اس وقت کو یاد کیجے جب کافر آپ کے خلاف تدبیریں کر رہے تھے کہ آپ کو قید کردیں یاقتل کرڈالیس یا مکہ سے نکال دیں ادھریہ تدبیریں کر رہے تھے اور ادھر اللہ

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص:۲۲۳،۲۲۲) ، مسند احمد (۱/۳٤۸)

تعالیٰ بھی (آپ کو بچانے کی) تدبیر کرر ہاتھا اور اللہ بہتر تدبیر کرنے والا ہے۔'' (سورۂ انفال:۳۰)

مذکورہ صدر روایت سے یہ حقیقت اجا گر ہوتی ہے کہ نبی کریم نے سیرناعلی کو یقین دلایا تھا کہ ان کوکوئی تکلیف نہیں پہنچے گی۔ بنابریں سیدناعلی ٹاٹٹیڈ ہرطرح مسرور ومطمئن تھے۔

شیعه مصنف نے جبرائیل و میکائیل کا جس مکالمه کا ذکر کیا ہے وہ سراسر باطل اور بے بنیاد ہے۔ سیدناعلی کی سرور کا ئنات مُلَاثِیَّا سے مواخات بھی صحیح نہیں۔ تاہم اگر مواخات وقوع میں آئی بھی تھی تو بعداز ہجرت مدینہ میں نہ کہ مکہ میں۔

علاوہ ازیں بیرآیت ﴿مَنُ یَّشُویُ نَفُسَهٔ ﴾ سورہُ بقرہ میں ہے جو بالا تفاق مدنی سورت ہے۔ بعض مفسرین کا قول ہے کہ بیرآیت اس وفت اتری جب سیدنا صہیب ڈٹاٹیڈ نے ہجرت کی اور مشرکوں نے آپ کو پکڑنا چاہا تو آپ نے اپنا مال ان کو دے دیا اور خود مدینہ بہنچ گئے۔ نبی مَثَاثِیْم نے انھیں د کیھ کرفر مایا:

''ابویجیٰ! بیسوداسودمند ہے۔' (بیواقعہ متعدد تفاسیر میں مذکور ہے) 'کا ابوقادہ کا قول ہے کہ بیآ یت مجاہدین مہاجرین کے بارے میں نازل ہوئی۔
عکرمہ کہتے ہیں بیآ بت سیدناصہ یب وابو ذرکے بارے میں اس وفت نازل ہوئی جب بدر والوں نے ابو ذرکو پکڑلیا مگروہ ان سے چھوٹ کر بارگاہ نبوی میں پہنچ گئے۔ جب واپس لوٹے تو کفار پھرم " االظہر ان میں مل گئے آ ب دوبارہ ان سے چھوٹ گئے۔

سیدناصہ بب کوان کے گھر والوں نے بکڑلیا تھا۔ آپ نے فدید دے کران سے رہائی حاصل کرلی۔ علاوہ ازیں آیت کے الفاظ عام ہیں اور رضائے الہی کے لیے اپنی جان کوفر وخت کرنے والا ہر شخص اس میں داخل ہے۔ یہ جھی معلوم ہے کہ بیعت الرضوان میں شمولیت کرنے والوں نے رسول اللہ سے موت کی بیعت کی تھی۔ •

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص:۲۲۱-۲۲۳)

<sup>€</sup> تفسیر ابن جریر (۲٤٨/٤)، مستدرك حاكم (۴۹۸،٤٠٠)

**<sup>3</sup>** صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة الحدیبیة (حدیث: ۱۲۹ ٤)، صحیح مسلم، کتاب الامارة، باب استحباب مبایعة الامام الجیش (حدیث: ۱۸۲۰)

اس میں شبہیں کہ غارمیں جونصیات ابو برکو حاصل ہوئی اس میں وہ دیگر صحابہ سے منفرہ ہیں۔
اس طرح واقعہ ہجرت میں نبی کریم کی رفاقت کا شرف بھی صرف سیرنا ابو بکر کے حصہ میں آیا۔ لہذا
سیرنا ابو بکر صدیق ہی خلیفہ برخق تھے۔ بیوہ تجی دلیل ہے جس میں کوئی شبہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:
﴿ إِلَّا تَنْصُرُ وَهُ فَقَلُ نَصَرَهُ اللّٰهُ إِذْ آخُرَ جَهُ الَّذِیْنَ کَفَرُ وُا ثَانِیَ
اثُنیْنِ اِذْ هُمَا فِی الْغَارِ اِذْ یَقُولُ لِصَاحِبِهِ لَا تَحْزَنُ اِنَّ اللّٰهَ
مَعَنَا ﴿ (التوبة: ٩/٠٤)

اگرتم اس کی مدنہیں کرتے تو اللہ نے اس کی مدد کی تھی جب کفار نے ان کو نکال دیا تھا وہ دوانتخاص کا دوسرا تھا۔ جب وہ دونوں غار میں تھے اور اپنے ساتھی سے کہدرہے تھے کہ غم نہ کراللہ ہمارے ساتھ ہے۔''

بتایئے نص قرآنی کے مطابق بیخصوصیت سیدنا صدیق کے سوا اور کس میں پائی جاتی ہے؟ پھریہ بات بھی قابل غور ہے کہ نبی کریم کے بستر پرسونے میں سیدناعلی کوکسی تکلیف کا سامنانہیں ہوا تھا۔ حالانکہ نبی کریم کی حفاظت میں دیگر صحابہ کوجسمانی تکلیفیں پہنچی تھیں۔

## امامت على كى نويس دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

"سیدناعلی کی امامت کی نویں دلیل آیت مباہلہ ہے جمہور کا قول ہے کہ اس آیت میں ﴿ اَبُناءَ نَا ﴾ سے سیدہ فاطمہ ﴿ اَبُناءَ نَا ﴾ کا اشارہ سیدناحس وحسین کی طرف ہے۔ ﴿ نِسَاءَ نَا ﴾ سے سیدہ فاطمہ مراد ہیں اور ﴿ اَنْفُسَنَا ﴾ سے سیدناعلی۔

یہ آیت امامت علی کی زبردست دلیل ہے۔اس لیے کہ آیت زبردست میں سیدناعلی کو 'دنفس رسول' قرار دیا ہے۔ یہ ایک بدیہی بات ہے کہ رسول علیا اور سیدناعلی ایک تو ہو نہیں سکتے۔لہذا دونوں کی مساوات کا مطلب یہ ہوگا کہ سیدناعلی آپ کے قائم مقام بیں۔اس سے یہ بھی ثابت ہوا کہ اگر دوسراکوئی شخص فضیلت میں ان کا ہم سر ہوتا تو اللہ اس کو بھی ساتھ لے جانے کا تکم صادر کرتے ، کیوں کہ قبولیت دعا کے لیے ان کی ضرورت تھی جب اہل بیت سب سے افضل ہوئے تو پھرامام بھی وہی ہوں گے۔

یہ آیت اس قدر واضح ہے کہ اس کی دلالت صرف اس شخص پر پوشیدہ رہ سکتی ہے جس پر شیطان نے قبضہ جمار کھا ہو۔'' (شیعہ مصنف کا بیان ختم ہوا)

مگراس سے افضلیت اور امامت کیوں کر ثابت ہوگئ؟ شیعہ کا بیقول سیدناعلی کو' دنفس رسول' بنا دیا تھا۔ ہم کہتے ہیں کہ مساوات کی کوئی دلیل موجود نہیں۔ بلکہ اسے مساوات برمجمول کرناممتنع ہے، کیوں کہ کوئی شخص رسول سے مساوی نہیں ہوسکتا۔ علاوہ ازیں ''اَنْفُسَنَا'' کا لفظ لغت میں مساوات کے لیے نہیں بولا جاتا۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ لَوْ لَا إِذْ سَمِعْتُمُولُهُ ظَنَّ الْمُؤْمِنُونَ وَالْمُؤْمِنْتُ بِأَنْفُسِهِمْ الْمُؤْمِنْتُ بِأَنْفُسِهِمْ خَيْرًا ﴾ (سورة نور: ١٢/٢٤)

اس سے مومن مرداور عور توں کا مساوی ہونا لا زم نہیں آتا۔

نيز فرمايا:

﴿ فَا قُتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (البقرة: ٢/٥٥)

''بینی ایک دوسرے کوتل کرو۔''

اس کا بیمطلب نہیں کہ جن لوگوں نے بچھڑے کی بوجا کی تھی وہ ان لوگوں کے مساوی ہیں جنھوں نے اسے نہیں بوجا تھا۔

دوسری جگهارشادفر مایا:

﴿ وَ لَا تَقْتُلُوا أَنْفُسَكُمْ ﴾ (سورة النساء: ٤/٢٩)

مطلب بیہ ہے کہ ایک دوسرے کوتل نہ کرو۔ بیمرا نہیں کہ وہ سب لوگ مرتبہ میں مساوی تھے۔

 <sup>■</sup> صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة۔ باب من فضائل علی بن ابی طالب رضی الله عنه(حدیث:۲٤٠٤/۳۲)

بخلاف ازیں ان میں بہت کچھ فرق مراتب یا یا جاتا تھا۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ ثُمَّ أَنْتُمُ هُؤُلَّ ءِ تَقْتُلُونَ أَنْفُسَكُمُ ﴿ (البقرة:٢/٥٨)

یہ لفظ مختلف امور کی مشابہت ومما ثلت پر دلالت کرتا ہے۔

ندکورۃ الصدرآیات قرآنیکی روشی میں آیت مباہلہ کا مطلب یہ ہوگا کہ ہم اپنے آدمی بلالیں اور تم اپنے '' یعنی وہ آدمی بلالیں جودین و مذہب اور حسب ونسب کے اعتبار سے ہمارے ہم جنس ہیں اور جن میں تماثل و تشابہ و قرابت داری کے لحاظ سے بھی پایا جاتا ہے۔ اور ایمان دار ہونے کے لحاظ سے بھی ، چنانچہ اس میں اولاد، مستورات اور اقارب مردوں کو داخل کیا۔ ظاہر ہے کہ عصبات میں سے بھی ، چنانچہ اس میں اولاد، مستورات اور اقارب مردوں کو داخل کیا۔ ظاہر ہے کہ عصبات میں سے نبی کریم کے قریب ترین رشتہ دار سیدنا علی تھے، پھر آپ نے ان پر اپنی چادر بھی تان دی تھی۔ مباہلہ میں قریبی رشتہ داروں کو شامل کیا جاتا ہے ، دور کے رشتہ داروں کو اگر چہ افضل ہوں تب بھی شامل نہیں کیا جاتا۔ آیت مباہلہ ۱ ھو میں وفد نجران کے وارد مدینہ ہونے پر نازل ہوئی تھی۔ نبی کریم کے چاسیدنا عباس اس وقت زندہ تھے، باقی چپا سب فوت ہو چکے تھے۔ سیدنا عباس کو سبقت کریم کے چپاسیدنا عباس اس وقت زندہ تھے، باقی چپا سب فوت ہو چکے تھے۔ سیدنا عباس کو سبقت اسلام حاصل تھی اور نہ آپ کے ساتھ کوئی اور خصوصیت تھی۔

#### آیت مباہلہ سے استدلال:

شیعه مصنف کا بیقول که

" اگر کوئی اور شخص اہل بیت کے مساوی ہوتا تو آپ اس کو بھی مباہلہ میں شریک کر لیتے ۔" کر لیتے ۔"

ہم اس حقیقت سے بخوبی آگاہ ہیں کہ اگر نبی کریم سیدنا ابو بکر وعمر اور کبار صحابہ کواس مقصد کے لیے طلب کرتے تو بیسب لوگ نقمیل ارشاد کے لیے حاضر سے ، مگر آپ نے ابیانہیں کیا تھا۔ کیوں کہ اس سے مباہلہ کا مقصد پورانہیں ہوتا۔ اس کی وجہ بیتھی کہ نجران کے نصار کی اپنے اقارب واعزہ کو مجلس مباہلہ میں لا رہے سے ۔ اگر نبی کریم اجنبی لوگوں کو بھی اس میں آنے کی دعوت دیتے تو نصار کی بھی ایس میں لا رہے سے ۔ اگر نبی کریم اجنبی لوگوں کو بھی اس میں آنے کی دعوت دیتے تو نصار کی بھی ایس میں شرکت کرنا ان پر کچھ بھی شاق نہ گزرتا جس طرح اقارب کے ہوتے ہوئے ان پر گراں گزرسکنا میں شرکت کرنا ان پر کچھ بھی شاق نہ گزرتا جس طرح اقارب کے ہوتے ہوئے ان پر گراں گزرسکنا تھا۔ یہ بات انسان کی فطرت میں داخل ہے کہ اقارب کی تکلیف کا احساس اس سے خاکف و ہراسال

رکھتا ہے اجانب کا الم ورنج اسے اس قدر پریشان نہیں کرسکتا۔

جب کسی قوم سے مصالحت کرنا مقصود ہوتو ہر فریق دوسرے سے کہنا ہے کہ اپنے بیوی بیچے ہمارے یہاں رہن رکھ دور اس کے برخلاف اگروہ کچھا جنبی لوگوں کوان کے پاس گروی رکھ دیں تو وہ اس پر رضا مند نہیں ہوں گے۔ کسی شخص کے اہل بیت ہونے کا بیہ مطلب نہیں ہوتا کہ وہ دوسروں کی نسبت افضل ہیں۔

ان دلائل و براہین کی روشن میں شیعہ کو چاہیے کہ وہ نصوص سریے کو نظر انداز کر کے مجمل الفاظ کا سہارا نہ لیں اور نہ کسی کورسول کریم کا ہم ہر وہم پلہ قرار دیں۔ ہم کہتے ہیں کہ اگر نبی کریم کی دوسری بیٹیاں بقید حیات ہوتیں تو آپ ان کو مباہلہ میں ضرور نثر یک کرتے۔ اگر آپ کا بیٹا ابرا ہیم اس وفت جانا پہچانا ہوتا تو آپ اسے بھی مجلس مباہلہ میں ضرور لاتے۔ اسی طرح اگر نبی کریم کے چچا سید الشہد اء سیدنا حمزہ ڈیا ٹیڈ زندہ ہوتے تو وہ بھی مباہلہ میں ضرور نثر کت کرتے۔

#### امامت علی کی دسویں دلیل:

شيعه مصنف لكهتاب:

"امامت على كى رسوي وليل بيآيت ہے:﴿فَتَلَقَّى ادَمُ مِنُ رَبِّهِ كَلِمْتٍ فَتَابَ عَلَيْهِ ﴿ البَقْرة: ٢/٢٠)

ابن المغازلی نے اپنی سند کے ساتھ سیرنا ابن عباس ڈلاٹئڈ سے روایت کیا ہے کہ نبی کریم سے جب دریافت کیا گیا کہ "گلِمَاتٍ" سے کیا مراد ہے؟ تو آپ نے فرمایا: سیرنا آ دم نے بحق محمد وعلی و فاطمہ وحسن وحسین اپنے گناہ کی بخشش جاہی تھی۔ چنا نچہ اللہ تعالیٰ نے ان کا بیہ گناہ معاف کردیا۔" اس سے معلوم ہوا کہ جس طرح نبی مثل اللہ تا کھ ساتھ توسل جائز ہے، اسی طرح اہل بیت کو بھی وسیلہ بنا سکتے ہیں۔"

اس کا جواب ہے ہے کہ بیروایت سی خیج نہیں۔اس کی صحت ثابت کرنا بھوائے ''مَنِ ادَّعلی فَعَلَیُهِ الْبَیَانُ ''شیعہ مصنف کا کام ہے۔ ہمارا دعوی ہے کہ بیروایت اللہ ورسول پر بدترین جھوٹ ہے۔اور روافض اس کی صحت ثابت نہیں کر سکتے۔محدث ابن الجوزی فرماتے ہیں کہ بیرحدیث موضوع ہے اور محدث دارقطنی کے افراد میں سے ہے۔ دارقطنی نے اپنی بعض کتابوں میں افراد وغرائب کو جمع کیا ہے۔ دارقطنی کا قول ہے کہ حسین الاشقر بیروایت بیان کرنے میں منفرد ہے۔ وہ ثقہ راویوں سے

موضوع روایتیں بیان کیا کرتا ہے، حالانکہ وہ تقہ ہے نہ مامون۔

شیعه مصنف نے ﴿ کَلِمَاتٍ ﴾ کی جوتفسیر بیان کی ہے وہ درست نہیں۔قرآن کریم میں خوداس کی تفسیر مذکور ہے۔ اور وہ ﴿ کَلِمَاتٍ ﴾ بیر ہیں:

﴿ قَالَا رَبَّنَا ظَلَمْنَا أَنْفُسَنَا وَ إِنْ لَّمْ تَغْفِرْلَنَا وَ تَرْحَمُنَا لَنَكُوْنَنَ مِنَ الْخَاسِرِيْنَ ﴾ (الاعراف: ٢٣/٧)

یہ ایک بدیمی بات ہے کہ تو بہ کرنے میں سیدنا آ دم کی کوئی شخصیص نہیں بلکہ جب کوئی کا فرو فاسق بھی اللہ کے حضور میں تو بہ کرے تو اس کی تو بہ قبول ہوتی ہے خواہ شیعہ کے ذکر کردہ کلمات پڑھے یا نہ پڑھے۔ نبی کریم مُنَا لِیَّا نے بھی کسی کو بہ کلمات پڑھ کردعا کرنے کا حکم نہیں دیا۔

## امامت علی کی گیارهویں دلیل:

شيعه مصنف لكصتاب:

''امامت علی کی گیار ہویں دلیل بیآیت کریمہ ہے:

﴿ إِنَّى جَاعِلُكَ لِلنَّاسِ إِمَامًا قَالَ وَ مِنْ ذُرِّيَّتِي ﴾ (البقرة: ٢٤/٢)

ابن المغازلى شافعى سيدنا ابن مسعود رُلَّ الله على سي كرت بين كه نبى عَلَيْهِم نه فرمايا: "

يد دعا مجھ پر اور على پر پہنچ كرختم ہوگئ، ہم ميں سي كسى نے بھى بت كوسجدہ نہيں كيا۔ چنانچه

الله نے مجھے نبى اور على كووسى بنايا۔ "بيدليل اس بات ميں نص كى حيثيت ركھتى ہے۔ "

يد حديث بالا تفاق حفاظ جھوٹى ہے اگر دعا سيدنا على تك پہنچ كرختم ہوگئ ہے تو اس سے لازم آيا

كه بارہ اماموں كى امامت درست نہ ہوگى۔ باقى رہى بيہ بات كه سيدنا على نے بت كوسجدہ نہيں كيا تو

امت ميں بہت سے فاجرو فاسق لوگ بھى موجود ہيں۔ جضول نے كسى بت كوسجدہ نہيں كيا، تو كيا وہ بھى

امام مشہريں گے؟ بخلاف ازيں عام صحابہ جو بتوں كے پچارى رہ چكے تھے وہ اپنى اولا د سے بالا تفاق اضل ہيں۔ الله تعالى فرماتے ہيں كہ سيدنا لوط ابراہيم پر ايمان لائے تھے حالانكہ وہ نبوت سے سرفراز افضل ہيں۔ الله تعالى فرماتے ہيں كہ سيدنا لوط ابراہيم پر ايمان لائے تھے حالانكہ وہ نبوت سے سرفراز افضل ہيں۔ الله تعالى فرماتے ہيں كہ سيدنا لوط ابراہيم پر ايمان لائے تھے حالانكہ وہ نبوت سے سرفراز

سيدنا شعيب عليلا نے فرمايا تھا:

﴿ قَدِ افْتَرَيْنَا عَلَى اللَّهِ كَذِبًا إِنْ عُدُنَا فِي مِلَّتِكُمُ بَعُدَ إِذْ نَجَّانَا

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

الله مِنْهَا ﴿(الاعراف:٨٩/٨)

''اگرہم تمہارے مذہب سے نجات حاصل کرنے کے بعد پھراس میں لوٹ آئے تو ہم نے اللّٰد پر جھوٹ باندھا۔''

## امامت علی کی بارهویں دلیل:

شيعه مصنف لكصتاب:

''سيرنا على كے امام ہونے كى بارہويں وليل يه آيت ہے:﴿إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ سَيَجُعَلُ لَهُمُ الرَّحُمٰنُ وُدًّا ﴾ (مريم: ٩٦/١٩)

ابونعیم سیدنا ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ بیہ آیت سیدنا علی کے بارے میں نازل ہوئی:''وُدَّ ا'' سے وہ الفت ومحبت مراد ہے جومومنوں کے دلوں میں سیدنا علی کے لیے موجود ہے۔ لثابی سیدنا براء بن عازب سے روایت کرتے ہیں کہ نبی سَلُ اللَّامِ نے فرمایا:

"اے علی! آپ کہہ دیں کہ اے اللہ! میرے لیے اپنے پاس عہد مقرر کردے اور مومنوں کے دلوں میں میری محبت پیدا کردے۔ "تب بیآ بت کریمہ نازل ہوئی۔ چونکہ بیخصوصیت کسی اور میں نہیں یائی جاتی ۔ لہذا سیدناعلی ہی امام ہوں گے۔ "

ہم کہتے ہیں بیان کردہ روایت کی صحت نقل ثابت کرنے کے لیے دلیل کی ضرورت ہے ،ورنہ مقد مات کو ثابت کیے بغیر استدلال کرنا باطل اور قول بلا بر ہان ہے۔ مزید براں شیعہ مصنف کی پیش کردہ روایت موضوع ہے۔ نیز رید کہ آبیت زیر نظر کے الفاظ عام ہیں۔ بنابریں بی آبیت سیدناعلی کو بھی شامل ہے اور دیگر صحابہ کو بھی۔ لہذا اسے سیدناعلی پر محدود و مقصور کرنا درست نہیں۔ بلکہ بی آبیت سیدہ فاظمہ اور حسن وحسین کو بھی شامل ہے۔ لہذا اجماع کی روشنی میں معلوم ہوا کہ بی آبیت کسی کے ساتھ فتص نہیں ہے اللہ تعالی چونکہ اپنے وعدہ کی خلاف ورزی نہیں کرتا اس لیے اس نے قلوب مونین میں محبت نہیں ہے اللہ تعالی چونکہ اب چونکہ اب چونکہ اللہ تعالی نے سب مسلمانوں کے دلوں میں صحابہ و تابعین نیز خلفاء راشدین عموماً وسیدنا ابو بکر وعمر کی محبت و الفت خصوصاً بیدا کردی۔ سب صحابہ سیدنا علی پیش پیش بیش حصابہ کہنا ہو۔ یہ خصوصیت سیدنا علی میں نہیں پائی جاتی اس لیے کہ صحابہ کی ایک دونوں حضرات کو برا بھلا کہنا ہو۔ یہ خصوصیت سیدنا علی میں نہیں پائی جاتی اس لیے کہ صحابہ کی ایک دونوں حضرات کو برا بھلا کہنا ہو۔ یہ خصوصیت سیدنا علی میں نہیں پائی جاتی اس لیے کہ صحابہ کی ایک جاعت نے سیدنا علی کی شان میں سخت ست الفاظ کہے تھے۔ سیدنا عثمان کو بھی یہی واقعہ پیش آبیا۔

اس سے معلوم ہوا کہ اہل ایمان کے دل میں اللہ تعالیٰ نے سیدنا ابو بکر وعمر کی جومحبت پیدا کردی تھی۔ دوسروں کو بیمر تبہ حاصل نہیں ہوسکا۔

#### امامت علی کی تیرهویں دلیل:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' امامت على كى تيرهوي دليل به آيت ہے:﴿إِنَّمَا أَنْتَ مُنُذِرٌ وَّ لِكُلِّ قَوْمٍ هَادٍ﴾ (سورة الرعد:٣١/٢)

'' کتاب الفردوس میں سیدنا ابن عباس سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا:'' میں منذر ہوں اور علی ہاد (رہنما وپیشوا) ہے۔اے علی! ہدایت پانے والے بچھ سے ہدایت پاتے ہیں۔'' ابونعیم نے بھی اسی طرح روایت کیا ہے بیرحدیث سیدنا علی کے امام ہونے کی صرح دلیل ہے۔

شیعہ نے اس روایت کے میچے ہونے کی کوئی دلیل پیش نہیں گی۔اس بات پر علماء کا اجماع ہے کہ کسی روایت کے کسی کتاب میں مندرج ہونے کا یہ مطلب نہیں کہ وہ صحیح بھی ہے۔

دیلمی کی کتاب الفردوس موضوعات کا پلندہ ہے بیان میں سے فتیج ترین روایت ہے اس کو نبی کریم کی طرف منسوب کرنا بھی گناہ ہے، سیدناعلی کو ہادی قرار دینے کا مطلب بیہ ہے کہ لوگ نبی کریم کی طرف منسوب کرنا بھی گناہ ہے، سیدناعلی کو ہادی قرار دینے کا مطلب بیہ ہوایت ہے کہ کوئی مسلمان اسے زبان پر لانے کے لیے تیار نہیں۔ اور اگر شیعہ اس کا مطلب بیہ بیان کریں کہ لوگ اسی طرح سیدناعلی سے فیض ہدایت حاصل کرتے ہیں جیسے نبی کریم سے تو اس سے سیدناعلی کی نبی کریم کے ساتھ مشارکت لازم آتی ہے۔ حالانکہ اللہ تعالی نے نص قر آنی کی بنا پر صرف سرور کا نبات شاھیا ہے کہ کو ہادی بنا کر بھیجا تھا۔

قرآن كريم ميں ارشادفر مايا:

﴿ وَ إِنَّكَ لَتَهُدِى إِلَى صِرَاطٍ مُّسْتَقِيْم ﴿ الشوراى: ٢/٤٢٥) "بلاشبه آپسيرهي راه كي طرف رہنمائي كرتے ہيں۔"

شیعہ کا قول کہ'' ہدایت یافتہ لوگ آپ (سیدناعلی) سے راہ پاتے ہیں۔' اس کا مطلب یہ ہے کہ جس مسلم نے بھی ہدایت پائی۔اس نے سیدناعلی کے ذریعہ پائی بیدواضح جھوٹ ہے اس لیے کہ لا تعداد لوگ سرور کا کنات سے ہدایت پاکر جنت کے وارث بنے اور انھوں نے سیدنا علی سے پچھ استفادہ بھی نہیں کیا۔ جب بیرونی بلاد وامصار فتح ہوئے تو وہاں کےلوگوں نے صحابہ سے فیض ہدایت حاصل کیا اور سیدناعلی کی شکل بھی نہ دیکھی جوان دنوں مدینہ میں بود و باش رکھتے تھے۔ پھر شیعہ کا دعویٰ کیوں کر درست ہوسکتا ہے؟

مزید بران ارشادر بانی ﴿ وَلِکُلِّ قَوْمٍ هَادٍ ﴾ جملہ اقوام عالم کے بارے میں فرمایا گیا ہے۔ ظاہر ہے کہ سیدناعلی اوّلین و آخرین سب کے لیے ہادی نہیں ہو سکتے۔ یہ امر بھی قابل غور ہے کہ سیدنا علی سے ہدایت حاصل کرنے کا مطلب بینہیں کہ آپ امام وخلیفہ بھی ہوں گے۔ اس لیے کہ ہدایت صرف خلیفہ بھی سے حاصل نہیں کی جاتی بلکہ علماء سے بھی یہ فیض حاصل کر سکتے ہیں۔ لہذا شیعہ مصنف کا یہ دعویٰ باطل ہے۔

### امامت علی کی چودھویں دلیل:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' امامت على كى چودهويں دليل يه آيت ہے: ﴿ وَقِفُوهُمُ اِنَّهُمُ مَسْئُولُونَ ﴾ (الصافات: ٢٣)''ان كوسوال كئے جانے كے ليے تشہراؤ۔''

ابونعیم بطریق شعبی سیدنا ابن عباس سے نقل کر کے اس آیت کا بیمعنی بیان کرتے ہیں کہ: ''لوگوں سے سیدنا علی کی ولایت وامارت کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔''اسی طرح کتاب الفردوس میں سیدنا ابوسعید نبی کریم مُثَالِّیْنِ سے روایت کرتے ہیں کہ:'' بروز قیامت سیدنا علی کی خلافت کے بارے میں سوال کیا جائے گا۔''ان روایات سے معلوم مواکہ سیدنا علی ہی خلیفہ بلافصل ہیں۔''

ہم کہتے ہیں یہ جھوٹ ہے۔ آیت ہذا کے سیاق سے معلوم ہوتا ہے کہ یہ آیت کفار قریش سے متعلق ہے اس سے پہلی آیات میں ان مشرکین کا ذکر کیا گیا ہے جوروز قیامت پر ایمان نہیں رکھتے تھے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں کہ ان سے تو حیدوا یمان کے بارے میں دریافت کیا جائے گا۔ ظاہر ہے کہ اس سے سیدناعلی کی حب کے بارے میں سوال کرنے کا کیا مطلب؟ کیا اس کا یہ مطلب ہے کہ اگروہ مشرک ہوتے ہوئے بھی سیدناعلی سے محبت رکھیں گے تو آخیں فائدہ پہنچے گا۔اللہ کی پناہ! کہ کتاب الہی کو ایسے غلط معنی بہنائے جائیں۔

## امامت علی کی بیندرهویں دلیل:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' امامت علی کی پندرهویں دلیل بیآیت ہے:

﴿ وَلَتَعُرِفَنَّهُمُ فِي لَحُنِ الْقَوْلِ ﴾ (سورة محمر: ١٠٠/٣٠)

ابونعیم سیدنا ابوسعید سے روایت کرتے ہیں کہ'' کحن القول'' سے بغض علی مراد ہے۔ یہ خصوصیت دیگر صحابہ میں نہیں یائی جاتی ۔ لہذا سیدناعلی ہی امام ہوں گے۔''

ہم کہتے ہیں کہ بیسیدنا ابوسعید پرافتراء ہے۔عام منافقین سیدناعلی کی عداوت میں مبتلانہ تھے۔ پھریہ بات بھی قابل غور ہے کہ سیدناعلی کے دشمن سیدنا عمر فاروق سے زیادہ نہ تھے۔ بلکہ کفار ومنافقین سیدنا فاروق اعظم سے شدید عداوت رکھتے تھے۔

احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ سرور کا تنات سَلَّالِیَّا نِے فرمایا:

''معمولی درجه کا نفاق انصار سے بغض وعداوت رکھنا ہے۔''**0** 

بنا بریں بغض انصار کی وجہ سے منافقین کی پہچان زیادہ موزوں تھی۔ حدیث میں آیا ہے کہ منافقین کے پہچان زیادہ موزوں تھی۔ حدیث میں آیا ہے کہ منافقین کے سوا کوئی شخص سیدناعلی سے بغض نہیں رکھتا۔' • نفاق کی بہت سی علامات ہیں۔ بغض علی بھی ان میں شامل ہے،علاوہ ازیں کذب و خیانت، وعدہ خلافی اور فسق و فجو رسب علامات نفاق ہیں۔'

ہم کہتے ہیں کہ جو شخص سیدناعلی کے ایمان و جہاد کی بنا پر آپ سے الفت و محبت کا سلوک روا رکھتا ہے، یا انہی اوصاف کی بنا پر انصار کو چا ہتا ہے تو بیاس کے ایمان کی علامات ہے، بخلاف ازیں جو شخص سیدناعلی وانصار کو انہی اوصاف اور نبی کریم مُلَّا اللَّهِ کی تائید ونصرت کے جرم میں نفرت و حقارت کی نگاہ سے دیکھتا ہے وہ منافق ہے۔علاوہ ازیں جو شخص کسی طبعی امر مثلاً رشتہ داری یا کسی دنیوی امر کی بنا پر ان سے محبت رکھتا ہے تو بیراسی قشم کی محبت ہے جیسے ابوطالب کو نبی مُلَّا اللَّهِ کے ساتھ تھی ۔ جو شخص بنا پر ان سے محبت رکھتا ہے تو بیراسی قشم کی محبت ہے جیسے ابوطالب کو نبی مُلَّالِیَّا کے ساتھ تھی۔ جو شخص

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب مناقب الانصار۔ باب حب الانصار، من الایمان، (حدیث: ۳۷۸۳)، صحیح مسلم۔ کتاب الإیمان۔ باب الدلیل علی ان حب الانصار......"
 (حدیث: ۷۵،۷٤)

صحیح مسلم، کتاب الإیمان باب الدلیل علی ان حب الانصار و علی رضی الله عنهم.....(حدیث:۷۸)

سیدنامسے یا سیدنا موسیٰ وعلی کے بارے میں غلو سے کام لیتا اور ان کے بارے میں مبالغہ آمیزی کرنے والے کو بنظر استحسان و کھتا ہے تو بیخض مبالغہ آمیزی وغلو کا ارتکاب کرتا ہے۔ سیدنامسے جن کی شان میں نصار کی نصار کی میں نصار کی نے مبالغہ آمیزی سے کام لیا تھا۔ سیدنا علی ڈٹاٹٹو اس سے افضل سے تاہم یہ محبت نصار کی کے لیے مفید ثابت نہ ہوئی۔ محبت وہی سود مند ہے جواللہ کے لیے ہو، نہ کہ وہ جس میں کسی کواللہ کے ساتھ شریک تھم رایا جائے۔ اسی طرح جو شخص انصار یا کبار صحابہ میں سے کسی کے ساتھ ایک سنی سائی بات کی بنا پر بغض رکھتا ہوتو وہ خطا کار، گراہ اور جاہل ہوگا، منافق نہیں ہوگا۔

### امامت على كى سولہويں دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

''سولہویں دلیل قرآن کریم کی یہ آیت ہے: ﴿ وَالسَّابِقُونَ السَّابِقُونَ اُولَئِکَ الْمُقَرَّبُونَ ﴾ (سورة الواقعہ ۵۲/ .....)

سیدنا ابن عباس سے منقول ہے کہ اس امت میں سے سابق سیدناعلی ہیں۔'' ہم کہتے ہیں کہ بیر دوایت صحیح نہیں۔مزید براں شیعہ مصنف نے اس کی سند بھی ذکر نہیں کی ۔ بشر طصحت بھی بیر دوایت جحت نہیں ،اس لیے کہ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَالسَّابِقُونَ الْأَوْنَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اللَّهُ عَنْهُمْ ﴿ (التوبة: ٩/١٠٠) "بَعُوهُمُ بِإِحْسَانِ رَّضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ ﴿ (التوبة: ٩/١٠٠) "مهاجرين وانصار مين سے اوّلين سابقين اور وہ لوگ جنھوں نے نيک اعمال ميں ان کی پيروی کی الله تعالی ان سے راضی ہو گئے "

سابقین وہ صحابہ ہیں جضوں نے فتح مکہ سے بل اللہ کی راہ میں مال خرچ کیا اور جہاد کیا اس میں وہ صحابہ بھی شامل ہیں جضوں نے بیعت رضوان میں شرکت کی تھی پھر یہ بات کیوں کر صحیح ہوسکتی ہے کہ پوری امت میں ایک ہی سابق (سیدناعلی) تھے؟ حالانکہ مردوں میں سب سے پہلے سیدنا ابو بکر اسلام لائے تھے۔عورتوں میں سے سیدنا خدیجہ، بچوں میں سے سیدنا فرید دی اللہ میں ایک معتبر بھی ہے یا نہیں؟ اس سے معلوم ہوا کہ سیدنا ابو بکر کا اسلام باقی سب کی نسبت اکمل وانفع تھا۔

## امامت علی کی ستر ہویں دلیل:

شيعه مصنف لكصتاب:

"امامت على كى ستر ہويں دليل يه آيت قرآنى ہے: ﴿الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَهَاجَرُوا وَجَاهَدُوا بِالْمُوا بِهِمُ وَ اَنْفُسِهِمُ اَعْظَمُ دَرَجَةً ﴾ (سورة التوبة: ٢٠/٩)

"رزين بن معاويه نے اپنى كتاب "الجمع بين الصحاح" ميں روايت كيا ہے كه به آيت سيدناعلى كے بارے ميں نازل ہوئى، اس ليه آپ سب سے افضل ہوئے اور ساتھ امام اور خليفه بھى۔"

ہم شیعہ مصنف سے مطالبہ کرتے ہیں کہ وہ اس روایت کی صحت ثابت کرے۔محدث رزین کی بیعادت ہے کہ وہ اپنی جانب سے روایت میں بعض الفاظ بڑھا دیا کرتا ہے۔

صحیح حدیث وہ ہے جس کے راوی سیدنا نعمان بن بشیر رٹاٹیڈ ہیں، انھوں نے کہا کہ میں نبی کریم مٹاٹیڈ کے منبر کے پاس بیٹا تھا، ایک شخص نے کہا، میں اسلام لانے کے بعد صرف حاجیوں کو پانی پلاؤں گا اور کچھ نہیں کروں گا۔ دوسر سے نے کہا، میں صرف خانہ کعبہ کو آباد کروں گا۔ دوسرا کوئی کام نہیں کروں گا۔ تیسر سے نے کہا، جہادان سب سے بہتر ہے سیدنا عمر نے انھیں ڈانٹ کر کہا۔ نبی کریم کے منبر کے پاس آواز بلند نہ کرو۔ میں نماز جمعہ سے فارغ ہوکر نبی کریم کی خدمت میں حاضر ہوں گا اور تبہارے اختلافی مسائل کاحل دریا فت کروں گا۔'' تب اللہ تعالیٰ نے بیہ آبیت کر یہ نازل فرمائی۔

"کیاتم نے حاجیوں کے پانی پلانے اور خانہ کعبہ کے آباد کرنے والے کواس شخص کی مانند قرار دیا ہے جو اللہ تعالی اور روز آخرت پر ایمان رکھتا اور اللہ کی راہ میں جہاد کرتا ہو۔" (سورة توبہ: ۱۹/۹۔ ۲۰)

اس حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ سیرناعلی جنھوں نے جہادکو، حاجیوں کو پانی پلانے اور کعبہ کی حفاظت کی نسبت افضل قرار دیا تھا، حق بجانب تھے۔ ان کے مقابلہ میں اس شخص کا قول درست نہیں جس نے ان امور کوافضل تصور کیا تھا۔ اس سے بیجی واضح ہوا کہ مسئلہ متنازعہ میں سیرناعلی کے پاس اینے حریف کی نسبت حق وصدافت کا زیادہ علم تھا۔

سیدنا فاروق و النائی کی رائے متعدد امور میں حکم ربانی سے ہم آ ہنگ رہی تھی۔ آپ ایک بات فرماتے اوراس کی تائید میں قرآن کریم نازل ہوجا تا۔ وہ بیرامور ہیں:

(۱)مقام ابراہیم \_ (۲) حجاب \_ (۳) بدر کے قیدی \_ • • اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿عَسَى رَبُّهُ إِنْ طَلَّقَكُنَّ أَنْ يُبْدِلَهُ أَزُواجًا خَيْرًا مِّنْكُنَّ ﴾

(تحریم:۲۲/۵)

''بہت ممکن ہے کہ اگر وہ (محمد ) تم کوطلاق دے دیں، تو تمہارے عوض وہ آپ کو بہتر بیویاں عطا کردے۔''

فرض کیجے سیدناعلی میں ایک خصوصیت پائی جاتی ہے، تواس سے ان کی امامت ثابت نہیں ہوتی اور نہ یہ کہ آپ امت میں سب سے افضل تھے۔ خضر کوا یسے مسائل معلوم تھے جوسیدنا موسیٰ کو معلوم نہ تھے، تواس کا یہ مطلب نہیں کہ آپ سیدنا موسیٰ سے افضل تھے، اس سے بڑھ کریہ کہ ہد ہد نے سیدنا سلیمان علیا سے کہا تھا: "اَ حُطُتُ بِمَا لَمُ تُحِطُ بِهِ"، "جو بات مجھے معلوم ہے آپ نہیں جانے" سلیمان علیا سے کہا تھا:"اَ حُطُتُ بِمَا لَمُ تُحِطُ بِهِ"، "جو بات مجھے معلوم ہے آپ نہیں جانے" کھر یہا مربھی قابل غور ہے کہ سیدنا ابو بکر بالاولی اس آیت کے مصداق تھے۔ اس لیے کہ سیدنا علی تگ دست تھے، خرج کرنے کے لیے ان کے پاس مال موجود ہی نہ تھا بخلاف از یں سیدنا ابو بکر غنی تھے اور انھوں نے اللہ کی راہ میں کثیر مال صرف کیا تھا۔

## امامت على كى اٹھارھويں دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

''سيرناعلى كمنصب خلافت برفائز مونى كى الهارهوي دليل بيآيت ب: ﴿ الدَّسُولَ فَقَدِّمُوا بَيْنَ يَكَى نَجُوا كُمْ صَلَقَةً ﴾

(المجادلة: ١٢/٥٨)

سیدنا ابن عباس فرماتے ہیں کہ نبی کریم کے ساتھ گفتگو کرنے سے پہلے صدقہ دینا

صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضی الله عنه
 (حدیث: ۲۳۹۹)

ضروری ہے۔ باقی صحابہ بخل سے کام لیا کرتے تھے۔ صرف سیدناعلی صدقہ دیتے تھے۔'' سیدنا عبداللّٰہ بن عمر کا قول ہے کہ سیدناعلی تین اوصاف کے حامل تھے اگر مجھ میں ان تین باتوں میں سے ایک بھی ہوتی تو مجھے سرخ اونٹوں سے زیادہ عزیز تھا۔

ا۔ سیدہ فاطمہ کے ساتھ شادی۔

۲۔ غزوہُ خیبر میں نبی کریم کا سیدناعلی کو جھنڈا عطا کرنا۔

۳۔ آیت نجویٰ۔

سیرناعلی فرمایا کرتے تھے:''اس آیت پرمیرے سواکسی نے عمل نہیں کیا اور میری وجہ سے اللہ تعالیٰ نے امت کا بوجھ ملکا کر دیا۔''

ندکورہ صدر اقوال سے سیدناعلی کی فضیلت ثابت ہوتی ہے، لہذا آپ احق بالا مامت ہوں گے۔''

ہم کہتے ہیں کہ سیدناعلی نے اس آیت پڑمل کیا اور پیجلد ہی منسوخ ہوگئ۔ بنابریں دیگر صحابہ کو اس پڑمل کرنے کا شرف حاصل نہ ہوسکا۔علاوہ ازیں اس آیت میں صدقہ کو واجب قرار نہیں دیا گیا۔ بلکہ بیچکم دیا گیا تھا کہ جب رسول علیا سے راز دارانہ طور پر کوئی بات کرنا چاہیں تو صدقہ ادا کریں، جو شخص الیمی بات نہ کرنا چاہتا ہواس کے لیے صدقہ ادا کرنا ضروری نہیں، چونکہ سرگوشی واجب نہ تھی۔ لہذا غیر واجب چیز کو ترک کرنے میں کوئی حرج نہیں ۔ یہ بھی ممکن ہے کہ جو شخص صدقہ ادا کرنے پر قادر نہ ہوا وراس کی نیت یہ ہو کہ بشرط قدرت وہ نبی کریم سے بات چیت کرے گا اور صدقہ دے گا تو اسے اس کی نیت کا اجر و تو ال مل حائے گا۔

جس شخص کو نبی کریم سے ایسی خفیہ بات کرنے کی ضرورت لاحق نہ ہوتو اسے ناقص قرار نہیں دیا جائے گا۔ البتہ جس شخص کو ایسی ضرورت لاحق ہوئی ہوگر اس نے بخل سے کام لے کر آپ سے خفیہ بات نہ کی تو اس نے ایک مستحب فعل کو ترک کیا۔ خلفاء کے بارے میں یہ نہیں کہا جا سکتا کہ وہ بخیل سے ، یہ بھی نہیں کہہ سکتے کہ اصحاب ثلاثہ اس آیت کے نزول کے وقت موجود سے۔ بلکہ اس بات کا بھی امکان ہے کہ بعض ان میں سے موجود نہ ہوں۔ یا تگ دست ہوں یا آخیں نبی کریم کے ساتھ راز دارانہ بات کرنے کی ضرورت پیش نہ آئی ہو۔ اگر فرض کر لیا جائے کہ اصحاب ثلاثہ نے ایک مستحب فعل کو ترک کر دیا تو کیا مستحب پرعمل کرنے فرض کر لیا جائے کہ اصحاب ثلاثہ نے ایک مستحب فعل کو ترک کر دیا تو کیا مستحب پرعمل کرنے

حدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم مُنگائی آ نے دریافت فرمایا: '' تم میں سے آج کون روزہ سے ہے؟'' ابوبکر نے کہا: میں ہوں۔ فرمایا کہ '' تم میں سے کسی نے جنازہ کوالوداع کہا ہے؟'' ابوبکر نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں نے جنازہ پڑھا ہے۔ پھر آپ نے دریافت کیا: '' کیاتم میں سے کسی نے صدقہ دیا ہے۔ '' ابوبکر نے کہا: اے اللہ کے رسول! میں نے صدقہ دیا ہے۔ آپ نے فرمایا: '' میں جہ ہوجا کیں وہ جنتی شخص ہے۔'' •

سرور کا ئنات مَنَاتَیْنِمْ نے فرمایا:'' ابو بکر کے مال سے مجھے جس قدر فائدہ پہنچا دوسرے کسی کے مال سے نہیں پہنچا۔''

بخاری و مسلم میں روایت کیا گیا ہے کہ نبی کریم نے فر مایا: ''صحبت ورفاقت اورانفاق مال کے اعتبار سے ابو بکر میر ہے سب سے بڑے محسن ہیں اورا گر میں کسی کو گہرا دوست بنانے ولا ہوتا تو ابو بکر کو بناتا۔ البتہ اسلامی اخوت و مودّت سے انکار نہیں کیا جا سکتا۔ مسجد نبوی کی طرف کھلنے والی سب کھڑ کیاں بند کر دی جائیں مگر ابو بکر کی کھڑ کی کھی رہے۔' 🔞

سنن ابی داؤد میں ہے کہ نبی سُلُیْا ﷺ نے سیدنا ابوبکر کو مخاطب کر کے فرمایا:'' اے ابوبکر! آپ سب سے پہلے جنت میں جائیں گے۔'' 🍎

تر مذی و ابودا وَد میں سیدنا عمر رٹالٹیُ سے مروی ہے کہ نبی مٹالٹیُا نے ہمیں صدقہ کرنے کا حکم دیا۔ میرے پاس ان دنوں مال تھا۔ میں نے کہا آج میں ابوبکر سے سبقت لے جاوَں گا۔ چنانچیہ میں گھر

 <sup>●</sup> صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة ،باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۱۰۲۸/۱۲)

 <sup>☑</sup> سنن ترمذی، کتاب المناقب باب (۳٤/۱۵)، (حدیث:۳۶۱)، سنن ابن ماجة المقدمة، باب فضل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۹۶)

<sup>3</sup> صحیح بخاری، کتاب مناقب الانصار، باب هجرة النبی صلی الله علیه وسلم واصحابه الی المدینة (حدیث: ۲۹۰۳)، صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ۲۳۸۲)

سنن ابی داود کتاب السنة، باب فی الخلفاء (حدیث:۲۵۲٤)، و سنده ضعیف

میں گیا اور آ دھا مال لا کر آپ کی خدمت میں پیش کردیا۔ نبی کریم نے دریافت کیا:'' بال بچوں کے لیے کیا باقی حجور ا؟ میں نے کہا:اس کے برابر۔ابوبکر گھر کا تمام اثاثہ لے آئے۔آپ نے فرمایا:'' ابوبکر! گھر میں کیا باقی حجور ا''عرض کیا:

پروانے کو چراغ ہے بلبل کو پھول بس صدیق کے لیے ہے اللہ و رسول بس سیدناعمرفرماتے ہیں:''میں نے کہااس کے بعد میں بھی ابوبکر کا مقابلہ نہیں کروں گا۔'' تر مذی میں مرفوعاً روایت کیا گیا ہے کہ جس قوم میں ابوبکر موجود ہوں ان کو جا ہیے کہ ابوبکر کے سوااورکسی کوامام مقرر نہ کریں۔ €

سیدنا عثمان کا ایک ہزار اونٹ کو جنگ کے لیے تیار کرنا <sup>3</sup> ۔ سرگوثی کے صدقہ سے کئی گنا ہڑھ کر ہے۔ اس لیے کہ جہاد پرخرچ کرنا فرض ہے ، بخلاف ازیں خفیہ بات چیت سے پہلے صدقہ ادا کرنا '' خولی'' کی شرط کے ساتھ مشروط ہے۔ جوشض نبی کریم سے خفیہ بات چیت نہ کرنا چا ہتا ہواس پر صدقہ دیناواجب نہیں۔

بخاری و مسلم میں سیدنا ابو ہریرہ ڈھاٹھ ﷺ سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا ایک شخص ایک بیل کو ہانے کے لیے جارہا تھا اور اس پر بوجھ لا در کھا تھا۔ بیل اس کی طرف متوجہ ہوا اور کہا: '' مجھے اس لیے ہیں پیدا کیا گیا۔ بیل اس کی طرف متوجہ ہوا اور کہا: '' مجھے اس لیے ہیدا کیا گیا۔ بیل اس کی طرف متوجہ ہوا اور کہا: حیرت ہے کہ بیل پیدا کیا گیا۔ بیل گیا۔ نبی مُلُالِیم نے فرمایا: '' میں اور ابو بکر وعمر اس بات کو تسلیم کرتے ہیں۔'' حالا نکہ ابو بکر وعمر وہاں موجود نہ تھے۔

<sup>•</sup> سنن ابی داؤد۔ کتاب الزکاة، باب الرخصة فی ذلك (حدیث:۱۹۷۸)، سنن ترمذی کتاب المناقب، باب(۲۱۸)، (حدیث:۳۹۷۵)

سنن ترمذی ، کتاب المناقب، باب (۲/۱٦) (حدیث:۳۲۷۳)، و سنده ضعیف اس کی سند میں عیسی بن میمون راوی ضعیف ہے۔

بخاری ومسلم <sup>●</sup> میں سیرنا ابو ہر رہ ہے مروی ہے کہ ایک انصاری کے ہاں ایک مہمان آیا۔گھر میں صرف بچوں کی خوراک تھی۔ بیوی کو کہا، بچوں کو سلا کر دیا گل کر دو اور جو بچھ ہے مہمان کو پیش کردو۔ بیوی نے یونہی کیا۔ تب بیر آیت نازل ہوئی:

وَ يُؤْثِرُونَ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَ لَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴿ حَسْر: ٩/٩) وَ رُبُونُ عَلَى أَنْفُسِهِمْ وَ لَوْ كَانَ بِهِمْ خَصَاصَةً ﴿ حَسْر: ٩/٩) (حَسْر: ٩/٩) '' وه اپنے آپ پر دوسرول کوتر جیج دیتے ہیں اگر چہ خود بھو کے رہیں۔'' یہ بجوی کی نسبت بہت بڑا کام ہے۔ امامت علی کی انیسویں دلیل:

شيعه مصنف لكمتاب:

''امامت علی کی انیسویں دلیل بیآیت ہے:

﴿ وَ اَسْأَلُ مَنُ اَرْسَلْنَا مِن قَبْلِكَ مِنْ رُّسُلِنَا اَجْعَلْنَا مِنْ دُوْنِ اللَّهَ اللَّهُ مَنْ اللَّهَ الْحَالَ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللِّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ الللْمُلِمُ الللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ الللْمُولِي الللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللَّهُ الْمُلْمُلُمُ اللْمُلِمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُلُمُ اللْمُلْمُ اللَّامُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللَّهُ اللْمُلْمُ اللْمُلْمُ اللْ

ابن عبدالبر وابونعیم نے روایت کیا ہے کہ شب معراج میں اللہ تعالی نے سب انبیاء کو جمع کرکے فرمایا: اے محر! ان سے پوچھیے کہ تمہاری بعثت کس بات پر عمل میں آئی تھی؟ انھوں نے کہا، اس بات کی شہادت پر کہ اللہ کے سواکوئی معبود نہیں نیز آپ سے نبی بیں اور علی آپ کے امام وخلیفہ ہیں۔ اس روایت سے صراحة سیرناعلی کی امامت کا اثبات ہوتا ہے۔''

بلاشبہ بیہ روایت اور اس کے نظائر و امثال سب کذب ہیں، اور اگر بیہ روایت کذب نہ بھی ہوتی۔ جب بھی اثبات صحت سے قبل استدلال کرنا ناروا تھا۔ سخت حیرت ہے کہ جو چیز اصل ایمان

<sup>•</sup> صحیح بخاری ـ کتاب الحرث والمزارعة، باب استعمال البقر للحرثة (حدیث: ۲۳۲٤)،صحیح مسلمـ کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه، (حدیث:۲۳۸۸)

<sup>2</sup> صحیح بخاری ـ کتاب مناقب الانصار ـ باب قول الله عزوجل و یُؤثِرُون عَلَی أَنْفُسِهِمُ ...... و صحیح مسلم، کتاب الأشربة ـ باب اکرام الضیف (حدیث: ۳۷۹۸)، صحیح مسلم، کتاب الأشربة ـ باب اکرام الضیف (حدیث:

میں داخل نہیں اس کے بارے میں انبیاء سے کیوں کر پوچھا جائے گا؟ اس بات پرسب مسلمانوں کا جماع ہے کہ اگرا کی شخص نبی کریم پر ایمان رکھتا اور آپ کی اطاعت کرتا ہووہ مرجائے اور اسے علم نہ ہو کہ اللہ تعالی نے ابو بکر وعلی کو پیدا کیا تھا تو عدم علم سے اس کے ایمان کو پچھ نقصان نہیں پہنچ گا۔ پھر یہ کہنا کس حد تک درست ہے کہ صحابہ میں سے ایک (سیدنا علی ) پر ایمان لا نا انبیاء کے لیے ناگزیہ عالی کہ اللہ تعالی نے ان سے صرف یہ عہد لیا تھا کہ اگر ان کی زندگی میں مجمد علی الم معوث ہو کر آجا میں قوان پر ایمان لا نا اور ان کی مدد کرنا ہوگا۔ سیدنا ابن عباس نے سورہ آل عمران کی آبیت نہ بر: ۱۸، ﴿ فُمَّ جَمَا وَ مُصَدِقٌ ﴾ کی تفسیر میں یہ بات کہی ہے۔ و مزید براں شیعہ نے جس آبیت سے استدلال کیا ہے اس میں یہ بات مہ کورنہیں کہ انبیاء سے پوچھیں کہ انھیں کس بات پر مبعوث کیا گیا ہے؟ بخلاف ازیں آبیت میں انبیاء سے یہ بات دریافت کرنے کا حکم دیا گیا ہے کہ ہم نے پچھاور بھی معبود مقرر کیے ہیں جن کی پرستش کی جائے؟

#### امامت علی کی بیسویں دلیل:

شيعه مصنف لكهتاب:

''امامت علی کی بیسویں دلیل بیآیت کریمہ ہے: ﴿ وَ تَعِیَهَا اُذُنَّ وَّاعِیَةٌ ﴾ (الحاقۃ: ١٦/ ١٦) ' ' لفلبی کی تفسیر میں ہے کہ نبی علیا آنے فرمایا: ''اے علی! میں نے اللہ سے بید دعا کی تھی کہ وہ تیرے کا نوں کو ایسا بنا دے۔ اسی طرح لفلبی نے بطریق ابوفعیم ذکر کیا ہے بیہ ایک ایسی فضیلت ہے جس میں سیدناعلی منفر دستھے۔ لہذا وہی امام ہوں گے۔ اس کا جواب بیہ ہے کہ بیروایت موضوع ہے، جہاں تک زیرِنظر آیت کا تعلق اس میں جملہ بن آ دم سے خطاب کیا گیا ہے ایک شخص سے خطاب نہیں ہے اس لیے کہ سیدنا نوح جملہ بن آ دم سے خطاب کیا گیا ہے ایک شخص سے خطاب نہیں ہے اس لیے کہ سیدنا نوح اور ان کی قوم کو شتی میں سوار کرنا عظیم ترین نشانی ہے۔ بے شک سیدنا علی کے گوش حق نیوش سیدنا ابو بکر وعمر اور امت کے باقی لوگوں کی مانند تھے اس بات کو کون شلیم کرسکتا ہے کہ نبی علی ہے کہ نبی علی ہے کہ نبی علی اور عمر اور امت کی کوئی بات رہی؟ شیعہ کے بیان کر دہ مقد مات اسی طرح بتا ہے اب تفرد وافضلیت کی کوئی بات رہی؟ شیعہ کے بیان کر دہ مقد مات اسی طرح

<sup>•</sup> اوریمی تفسیر سیرناعلی رضی الله عنه سے بھی مروی ہے، دیکھیے تفسیر ابن جریر۔ (٦٦/)

بے بنیاد ہیں جس طرح متقد مین شیعہ کے براہین ودلائل بے حقیقت ہیں، ایسے دلائل کو وہی شخص تسلیم کر سکے گا جوان کے سامنے زانو نے تلمذتہہ کر چکا ہو یا صاحب بدعت و عصبیت ہو۔ اسی لیے یہ مقولہ زبان زدخاص و عام ہے کہ شیعہ عقل ونقل اور دین و فرہب سے بے گانہ اور حکومت وسلطنت سے عاری ہیں۔

### امامت على كي اكيسويں دليل:

شيعه مصنف لكهتا ہے:

''سیدناعلی کےامام ہونے کی اکیسویں دلیل آبیت قر آنی ﴿ هَلُ اَتَّنِی ﴾ ہے۔ مفسر تغلبی نے متعدد طرق سے روایت کیا ہے کہ سیدنا حسن وحسین بیار بڑ گئے۔تو ان کے نانا اور عام لوگ بیار پرسی کے لیے آئے۔لوگوں نے سیدناعلی سے کہا، ابوالحسن! اپنے بچوں کے لیے نذر مانیے ۔ آپ نے تین دن روز ہ کی منت مانی ۔اسی طرح ان کی والدہ نے بھی نذر مانی۔ چنانچہ بچے تندرست ہو گئے۔گھر میں کھانے کو بچھ نہ تھا۔ سیدنا علی نے تین صاع جو قرض لیے،سیدہ فاطمہ نے اس سے یا نچ روٹیاں یکائیں۔سیدناعلی نے نبی کریم کے ساتھ مغرب کی نماز پڑھی اور گھر آئے۔آپ کے سامنے کھانار کھا گیا توایک مسکین آ کر کھانا طلب کرنے لگا۔ چنانچہ کھانامسکین کو دے دیا اور شب وروزیانی کے سوا کچھ نہ کھایا۔ جب دوسرا روز ہوا تو سیدہ فاطمہ نے کھانا یکایا۔ سیدناعلی آئے اتنے میں ایک بنتیم آ کر کھانا طلب کرنے لگا اس نے کہا:''اے مجمد کے گھر والو! میں مہاجرین كى اولا دميں سے ينتيم ہوں۔ميرے والديوم العقبہ كوشهيد ہوئے تھے، مجھے كھانا كھلاؤ، الله تعالی تمهیں جنت کے دستر خوان پر سے کھانا کھلائے گا۔' سیدناعلی نے اسے کھانا دے دیا۔ اور دو دن اور دوراتیں یانی کے سوا کچھ نہ کھایا، اس طرح تیسرے دن ایک قیدی کوکھانا کھلایا۔ چوتھے روز جبرائیل بیآیت لے کرنازل ہوئے۔ ﴿ هَلُ اَتَّنَّى عَلَى الْإِنْسَانِ﴾ اس واقعہ سے معلوم ہوتا ہے کہ سیدناعلی گونا گوں اوصاف کے حامل تھے بیہ ان کے امام ہونے کی دلیل ہے۔

ہم شیعہ مصنف سے مطالبہ کرتے ہیں کہ اس کی صحت ثابت کرے، بیروایت بہاتفاق محدثین موضوع ہے اس کے موضوع ہونے میں ذرہ بھر شبہ ہیں، بیر وایت کسی قابل اعتبار مسندیا حدیث کی کتاب میں موجود نہیں۔امام نسائی کی جمع کردہ کتاب ''خصائص علی'' میں صحیح وضعیف ہرفتم کی روابیتیں فضائل علی کے بارے میں جمع کی گئی ہیں۔گر بدروایت اس میں بھی مذکور نہیں۔اسی طرح ابونعیم کی کتاب الخصائص نیز ابن ابی حثمہ و جامع تر مذی میں فضائل علی کی ضعیف احادیث موجود ہیں،گران کتب میں سابق الذکرروایت کا کوئی نشان نہیں ملتا۔اصحاب السّیر مثلاً ابن اسحاق نے بھی فضائل علی پر مشتمل احادیث ضعیفہ ذکر کی ہیں مگر بدروایت بیان نہیں کی جو بدا تفاق اہل نقل موضوع ہے۔

یه تاریخ کی ایک مسلمه حقیقت ہے کہ سیدنا علی و فاطمه کا نکاح مدینه میں ہوا اور سورۃ الدہر با تفاق مفسرین کمی ہے۔اس سے سابق الذکر روایت کا کذب ظاہر ہو گیا۔

صحیحین میں ثابت ہے کہ نبی سُلُیْدُ نے نذر ماننے سے منع کیا اور فر مایا اس سے پچھ فائدہ نہیں پہنچتا۔البتہ بخیل کا مال ضرور نکل جاتا ہے۔ 
اللہ تعالیٰ نے ایفاء نذر کی تعریف کی ہے، مگر نذر ماننے کو قابل تعریف فعل قرار نہیں دیا۔ جس طرح ظہار (بیوی سے یوں کہنا کہ تو میرے لیے اسی طرح ہے جیسے میری ماں کی پیٹے ) کوئی قابل تعریف فعل نہیں ہے، مگر کوئی شخص جب ظہار کا مرتکب ہواور کفارہ ادا کردے تو یہ ایک ممدوح فعل ہے۔ سیدہ فاطمہ کی کوئی لونڈی فضہ نامی نہیں تھی۔ بلکہ مدینہ بھر میں اس کی کوئی کنیز نہ تھی۔ یہ اسی طرح ہے جیسے" ابن عقب' ایک فرضی نام وضع کیا گیا ہے حالانکہ اس نام کی کوئی آ دمی نہ تھا۔

کاکوئی آ دمی نہ تھا۔

بخاری ومسلم میں سیدنا علی رٹاٹیؤ سے مروی ہے کہ سیدہ فاطمہ نے نبی کریم مُٹاٹیؤ سے ایک خادم طلب کیا۔ آپ نے فرمایا کہ سوتے وفت سومر تبہ سجان اللہ والجمد للّٰد اور اللّٰد اکبر پڑھ لیا کرو۔ یہ خادم سے بہتر ہے۔' •

علاوہ ازیں تین شب وروز بچوں کو کھانا نہ کھلانا خلاف شرع ہے اور ہلا کت کو دعوت دینے کے مترادف ہے۔ نبی کریم مَثَاثِیَام کا ارشاد ہے کہ پہلے اپنے اہل وعیال کو کھلاؤ۔'' <sup>3</sup> نیزیہ کہ وہ

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الأیمان والنذور باب الوفاء بالنذر، (حدیث: ٦٦٩٣)، صحیح مسلم، کتاب النذر باب النهی عن النذر (حدیث: ١٦٣٩)

صحیح بخاری، کتاب الدعوات ، باب التکبیر والتسبیح عند المنام (حدیث: ۲۳۱۸)،
 صحیح مسلم، کتاب الذکر والدعاء باب التسبیح اوّل النهار و عند النوم (حدیث: ۲۷۲۷)
 صحیح بخاری، کتاب الزکاة، باب لا صدقة الا عن ظهر غنی (حدیث: ۲۲۲، ۱٤۲۲)

سائل کوایک روٹی دے کربھی اطمینان دلا سکتے تھے، پھریٹیم کا بیقول کہ میرے والدیوم العقبہ شہید ہوگئے تھے، صاف جھوٹ ہے، اس لیے کہ عقبہ کی رات صرف نبی کریم کی بیعت کی گئی تھی لڑائی نہیں ہوئی تھی۔اللہ اس شخص کورسوا کر ہے جس نے بیوا قعہ تصنیف کیا۔

مدینه میں قیدی بھیک نہیں مانگا کرتے تھے، بلکہ مسلمان ہرطرح ان کی ضروریات کی کفالت کیا کرتے تھے۔ لہذا یہ کہنا کہ ایک قیدی مدینه میں بھیک مانگا کرتا تھا، صاف جھوٹ ہے۔ سیدنا جعفر بن ابی طالب سب لوگوں کی نسبت غرباء کو زیادہ کھانا کھلایا کرتے تھے۔ <sup>1</sup> نبی کریم مُنگانیًا نے ان کی شان میں فرمایا تھا۔" آپ کی سیرت وصورت میرے جیسی ہے۔" ح

سیدنا ابو ہر برہ فرماتے ہیں کہ لطف واحسان کے سلسلہ میں کوئی شخص سیدنا جعفر سے برٹ ہے کر نبی کریم کے نقش قدم پر نہیں چلا۔ ® تاہم جعفر ڈلاٹئۂ علی ڈلاٹۂ کی نسبت افضل نہیں ہے۔ سیدنا ابو بکر صد بق ڈلاٹۂ کا انفاق فی سبیل اللہ عام طور سے معروف ہے۔ ایسا انفاق آج کل ممکن ہی نہیں۔ یہی وجہ ہے کہ نبی کریم شاٹیڈ نے فرمایا: ''میر ہے صحابہ کو برا نہ کہو مجھے اس ذات کی قشم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ نبی کریم میں سے کوئی شخص احد پہاڑ کے برابر سونا خرج کر بے تو صحابہ کے عشر عشیر کو بھی نہیں بہنچ جان ہے ! اگرتم میں سے کوئی شخص احد پہاڑ کے برابر سونا خرج کر بے تو صحابہ کے عشر عشیر کو بھی نہیں بہنچ سات ۔' 4

## امامت علی کی بائیسویں دلیل: شیعه مصنف لکھتا ہے:

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب مناقب جعفر بن ابی طالب رضی الله عنه (حدیث: ۳۷۰۸)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الصلح ، باب کیف یکتب هذا ما صالح فلان ..... (حدیث: ۲۲۹۹) مطولاً

**<sup>3</sup>** سنن ترمذی، کتاب المناقب ، باب مناقب جعفر بن ابی طالب رضی الله عنه (حدیث: ۳۷٦٤) ، ومستدرك حاكم (۲۱۱/۳) بمعناه

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم، "لوکنت متخذا خلیلاً" (حدیث: ۳۲۷۳)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب تحریم سب الصحابة (حدیث: ۲۰٤۱)

''امامت على كى بائيسوي دليل بيآيت ہے: ﴿ وَالَّذِى جَآءَ بِالصِّدُقِ وَ صَدَّقَ بِهِ اَوْلَئِکَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾ سورة الزمر: ٣٣/٣٩)

ابونعیم مجاہد سے روایت کرتے ہیں کہ ''صَدَّقَ بِهِ 'سیدناعلی کے بارے میں ہے۔ یہ سیدناعلی کی غظیم خصوصیت ہے لہذا آپ امام وخلیفہ ہوں گے۔''

ہم کہتے ہیں کہ اس ضمن میں مجاہد کا قول اگر ثابت ہو جائے تو بھی جحت نہیں، حالا نکہ مجاہد سے اس کے خلاف ثابت ہے۔ مجاہد کا قول ہے کہ صدق سے قرآن مراد ہے۔ اور "صَدَّق بِه "کا مطلب ہے ہے کہ جواس پر عمل کرے۔ شیعہ کا قول جمہور مفسرین کے خلاف ہے جو کہتے ہیں کہ اس آیت کے مصداق سید نا ابو بکر ہیں۔ ابن جریر طبری، اور دیگر مفسرین نے یہ بات ذکر کی ہے، ابو بکر بن عبد العزیز بن بن جعفر الفقیہ سے اس آیت کے بارے میں دریافت کیا گیا تو اضوں نے کہا کہ یہ آیت سید نا ابو بکر کی ہے، ابو بکر بن عبد العزیز شان میں نازل ہوئی ہے۔ یہ سید نا علی کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ یہ سی کر الفقیہ نے کہا: ''اس آیت سے اگلی آیات تلاوت کیجے، اس نے جب یہ آیت پڑھی ﴿فَکَفَّرَ اللّٰهُ اَسُواً الَّذِی عَمِلُوا ﴾ (الزم: ۳۵/۳۹) تو ابو بکر الفقیہ نے کہا: '' سیدنا علی تمہارے نزد یک معصوم ہیں، پھر ان سے کون سے گناہ دور کیے جا ئیں گے۔'' معترض لا جواب ہو گیا۔ جہاں تک معصوم ہیں، پھر ان سے کون سے گناہ دور کیے جا نمیں گے۔'' معترض لا جواب ہو گیا۔ جہاں تک آیت کے الفاظ کا تعلق ہے وہ عام ہیں اس میں ابو بکر وعلی بھی شامل ہیں اور دوسرے لوگ بھی۔ آمامت علی کی شیسو ہیں دلیل:

#### شيعه مصنف لكمتاب:

'' سیرناعلی کے امام ہونے کی تنیبویں دلیل ہے آیت ہے: ﴿ هُوَ الَّذِی اَیَّدَکَ بِنَصْرِ ﴿ وَ بِالْمُؤْمِنِیُنَ ﴾ (سورة انفال: ٨٢٨)

ابونعیم سیدنا ابو ہریرہ سے روایت کرتے ہیں کہ عرش پر لکھا ہے، محمد میرے بندے اور رسول ہیں۔ میں نے علی سے ان کی تائید کی۔'' یہ سیدناعلی کی عظیم فضیلت ہے لہذا آپ ہی امام تھے۔''

ہم پوچھتے ہیں کہ بیروایت کہاں مذکور ہے؟ شیعہ نے ابونعیم کواس روایت کا ناقل کھہرایا ہے حالانکہاس نے اپنی کتاب'' الفضائل'' اور''الحلیہ'' میں صحابہ کے جومنا قب وفضائل بیان کیے ہیں وہ اس کے خلاف ہیں۔ ہم اللّٰدکو گواہ بنا کر کہتے ہیں کہ بیسیدنا ابوہرہ پر بہتان باندھا گیا ہے، ہمارے

پاس اس کا واضح علم موجود ہے جس کوشیعہ ہمارے دلوں سے زائل نہیں کر سکتے۔ جوشخص علم الآثار سے بے گانہ ہے وہ ہمارے زمرہ میں داخل نہیں۔ ہم ضعیف اقوال وآثار کواسی طرح بہچپان لیتے ہیں جس طرح ایک ماہر نقادتشم اٹھا کریہ کہ سکتا ہے کہ بیسکہ کھوٹا ہے۔اللّٰد تعالیٰ فرماتے ہیں:

'' الله تعالى نے تحقیے اپنی اور مومنوں کی نصرت و تائید سے مؤید کیا اور مومنوں کے دلوں میں الفت پیدا کر دی۔''

یہ آیت اس بات پرنص قاطع کی حیثیت رکھتی ہے کہ جمیع صحابہ سے نبی کریم کومؤید فر مایا گیا تھا، اس کوسید ناعلی کے ساتھ مختص قرار دینا اس آیت کی تحریف ہے، یہ بدیہی بات ہے کہ دین اسلام کا قیام صرف ابو بکر وعلی کی اعانت کا رہین منت نہ تھا۔ بلکہ سب مہاجرین وانصار قیام دین کے سلسلہ میں آپ کے دست و باز و بنے تھے۔

## امامت علی کی چوبیسویں دلیل:

شيعه مصنف لكهتاب:

"المامت على كى چوبيسويں دليل به آيت قرآنى ہے: ﴿ حَسُبُكَ اللّٰهُ وَ مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ اللّٰهُ وَ مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ اللّٰمُ وَمِنِينَ ﴾ (الانفال: ٢٣/٨)

ابونعیم کا قول ہے کہ بیآ یت سیدناعلی کے بارے میں نازل ہوئی لہذا وہی امام برحق ہوں گے۔''

ہم شیعہ سے اس روایت کی صحت نقل کا مطالبہ کرتے ہیں، علاوہ ازیں آیت کا مطلب صرف میہ ہے کہ اے نبی! آپ کے لیے اللہ کی مدد کافی ہے۔ جیسے شاعر کا قول ہے۔

اس کی وجہ یہ ہے کہ "حَسُبُ" مصدر ہے۔مضاف ہونے کی صورت میں مستحسن یہ ہے کہ اعادہ جار کے ساتھ اس پرعطف ڈالا جائے۔اعادہ جار کے بغیر شاذ و نا در ہی اس پرعطف ڈالا جاتا ہے۔بعض عارفین نے آبیت کا مطلب یہ بیان کیا ہے کہ اے نبی! اللہ تعالی اور مومن آپ کے لیے کافی ہیں۔"اس صورت میں ﴿مَنِ اتَّبَعَکَ ﴿فَعی حالت میں ہوگا اور اس کا عطف لفظ اللہ پر ہوگا۔"

المنتقى من منهاج السنة النبويه النبو

یہ اتنی بڑی غلطی ہے کہ اس سے کفر لازم آتا ہے۔اس لیے کہ صرف اللہ تعالیٰ ساری مخلوقات کے لیے کافی ہے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَ قَالُواْ حَسْبُنَا اللّٰهُ وَ نِعْمَ الْوَكِيلُ ﴾ (آل عمران: ١٧٣/٣) "انعول نے کہااللہ تعالی ہمارے لیے کافی ہے اور وہ عمدہ کارساز ہے۔"

اگرہم فرض بھی کرلیں کہ ہم مَنِ اتَّبَعُکَ ہُا اللہ ہم اللہ ہم مُن کر ایس کے ساتھ مختص نہیں ہوسکتا۔ اس لیے کہ نزول آیت کے وقت آپ کی پیروی کرنے والے بے شار مومن موجود تھے۔ کوئی دانش مند آ دمی بے نہیں کہ سکتا کہ جہاد کفار میں نبی کریم کے لیے صرف سیدناعلی ہی کافی تھے۔ خدانخواستہ آپ کی اعانت کے لیے سیدناعلی کے سوااگر دیگر صحابہ موجود نہ ہوتے تو اسلام کا بول بالا نہ ہوتا۔ مکہ میں نبی کریم کے ساتھ سیدناعلی کے علاوہ چند صحابہ موجود تھے۔ تاہم دین کا بول بالا نہ ہوسکا، بلکہ دین کوغلبہ اسی وقت حاصل ہوا جب آپ نے مدینہ میں ہجرت فرمائی۔ غور کیجے سیدناعلی کی امداد کے لیے شکر جرار موجود تھا۔ تاہم آپ سیدنا معاویہ سے شام کا ملک چھین نہ سکے۔ سیدناعلی کی امداد کے لیے شکر جرار موجود تھا۔ تاہم آپ سیدنا معاویہ سے شام کا ملک چھین نہ سکے۔

شیعہ کے جہل وظلم کا اندازہ لگائیئے کہ بیہ دومتضاد باتوں کو جمع کردیتے ہیں۔ ایک جانب سیدنا علی کو قدرت و شجاعت کے اعتبار سے اکمل البشر قرار دیتے اور کہتے ہیں کہ نبی کریم سکالیئم ان کے محتاج سے۔ دین اسلام کی توسیع و اشاعت بھی روافض کے خیال میں سیدنا علی کی رہین منت تھی۔ دوسری جانب بیہ کہتے ہیں کہ سیدنا علی ظہوراسلام کے بعد بجز و نیاز کا زندہ پیکر بن گئے تھے۔ اور آپ نے تقیہ کررکھاتھا یہ بات کس قدر مجوبہ روزگار ہے کہ جو شخص اسلام کی کمزوری اور قلت افراد کے زمانہ میں مشرکین بلکہ جن وانس سب پر غالب تھا، تو وہ ایک باغی گروہ کے مقابلہ میں کیوں کر عاجز آگیا اور اس کوزیر نہیں کر سکتے تھے۔ اس کوزیر نہیں کر سکتے تھے۔ اس کوزیر نہیں کر سکتے تھے۔

شیعہ سیدناعلی کی جن لڑائیوں کا تذکرہ کرتے ہیں ان سے دھوکہ ہیں کھانا چاہیے، وہ جھوٹ اور شیعہ کی وضع کردہ ہیں، اللہ ان کے گھڑنے والے کورسوا کر ہے۔ روافض کے اس فعل کی نظیر نصار کی کا سیعہ کی وضع کردہ ہیں، اللہ ان کے گھڑنے والے قرار دیتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ یہ عقیدہ بھی مطرزعمل ہے کہ وہ ایک طرف سیدنا عیسیٰ کو اِللہ قرار دیتے ہیں اور اس کے ساتھ ساتھ سے عقیدہ بھی رکھتے ہیں کہ ان کے دشمنوں نے ان کی تذکیل کی ان کے سریر کا نے رکھے اور انھیں سولی پر چڑھایا۔ سیدنا میسے واویلا کرتے رہے، مگر انھوں نے ایک نہ سی ۔ اگر سیدنا میسے کو یہ نکلیف اللہ کی مرضی سے دی

جار ہی تھی تو یہ ایک طاعت وعبادت تھی جو یہود بجالا رہے تھے۔ بنا بریں وہ مدح وستائش کے مستحق تھے نہ کہ مذمت کے ۔ بیے ظیم ترین کفرو جہالت ہے۔

عام شیوخ وفقراء بھی اسی قتم کے تضاد میں مبتلا ہیں، ایک طرف وہ بلند بانگ دعاوی کرتے نہیں تصلتے اور دوسری طرف صعف و عجز کا مظاہرہ بھی کرتے رہتے ہیں۔ حدیث میں آیا ہے کہ اللہ تعالی بروز قیامت تین آ دمیوں پرنظر رحمت نہیں فر مائے گا۔اس سلسلہ میں آپ نے تنگ دست متکبر کا ذکر کیا۔ایک روایت میں عیال دار متکبر کے الفاظ ہیں۔ ●

ایک مفلس و قلاش آ دمی کے اظہار فخر وغرور کا طرز واندازیہ ہے کہ جب وہ کبروغرور پراتر ہے تو اپنے آپ کواللہ کا جانشین قرار دے اوریہ کے کہ میر ہے سوا کوئی رب ہے نہ رسول۔اس کا انجام یہ ہو کہوہ بھیک مانگنے پراتر آئے اورلوگوں سے روٹی کے ٹکڑے طلب کرتا بھرے یا امراء کے دروازے پر جادستک دے۔

الله تعالی فرماتے ہیں:

''جن لوگوں نے اللہ کے سوا دوسروں کو اپنا کارساز بنایا ان کی مثال ایک مکڑی جیسی ہے جس نے ایک گھر بنایا ہوا ورسب سے کمز ورتزین گھر مکڑی ہی کا ہوتا ہے، اے کاش! کہ انھیں معلوم ہوتا۔'' (العنکبوت: ۱۲۱۱)

متكبرة خركار بميشه ذلت ورسوائي سے دو حيار ہوتا ہے، الله تعالى فرماتے ہيں:

'' ان پر ذلت ورسوائی چھا گئتھی وہ جہاں بھی ہوں مگریہ کہ وہ اللہ کی پناہ میں ہوں یا لوگوں کی پناہ میں ہوں یا لوگوں کی پناہ میں آ جائیں۔ وہ مور دغضب الہی ہوئے اور ان پر سکینی چھا گئتھی۔اس کی وجہ بیتھی کہ وہ آیات الہی کے ساتھ کفر کرتے انبیاء کو بلاوجہ تہہ تنج کرتے اللہ کے نافر مان اور حدسے تجاوز کرنے والے تھے۔'' (آلعمران:۱۱۲)

فدکورہ صدر آیات سے مستفاد ہوتا ہے کہ جہل وغلواور اباطیل کے سامنے سرنیاز جھکانا نصاریٰ کا طریق کارہے اور کبروحسد، انکار حق اور ذلت وتقیہ دین یہود ہے، مگر روافض فرقہ ہائے یہود ونصاریٰ دونوں کے اعمال قبیحہ کوسموئے ہوئے ہیں اور ان سے تمسک کرتے ہیں۔ اللہ کریم ہمیں اور ان کو

 <sup>■</sup> سنن نسائی۔ کتاب الزکاۃ، باب الفقیر المختال (حدیث:۲۰۷۷،۲۰۷۲) وصحیح مسلم،
 کتاب الایمان۔ باب بیان غلظ تحریم اسبال الازار (حدیث: ۱۰۷)

مدایت کی توفیق بخشے۔

# امامت علی کی پیجیسویں دلیل:

شيعه مصنف لكصتاب:

"امامت على كى يجيبوس دليل يه آيت قرآنى ہے: ﴿فَسَوْفَ يَاتِي اللَّهُ بِقَوْمٍ يُّحِبُّهُمُ وَ يُحِبُّونَهُ ﴾ (المائدة: ٥٣/٥)

لغلبی کہتے ہیں کہ بیآ یت سیدناعلی کے بارے میں نازل ہوئی۔اس سے معلوم ہوا کہ سیدناعلی دیگر صحابہ سے افضل تھے۔لہذا وہی امام وخلیفہ ہوں گے۔'
ہم کہتے ہیں کہ بی خلبی پرافتراء ہے، نغلبی اس آیت کی تفسیر میں لکھتا ہے:
''علی بن بن ابی طالب وقیا دہ وحسن کا قول ہے کہ اس سے ابو بکر اور ان کے رفقاء مراد
ہیں۔مجاہد نے اس سے اہل یمن مرادلیا ہے۔'

اس میں شک نہیں کہ سیدناعلی ان لوگوں میں سے تھے جواللہ ورسول کے محبوب بھی تھے۔اور محبّ بھی۔سیدنا ابوبکر وعمر اور دیگر سابقین و متاخرین بھی انھی میں شامل تھے۔کیا کوئی دانش مند آدمی بقائمی ہوش وحواس کہ سکتا ہے کہ آیت کریمہ ﴿أَذِلَّةٍ عَلَى الْمُؤُ مِنِیْنَ اَعِزَّةٍ عَلَى الْمُؤْمِنِیْنَ اَعِزَّةٍ عَلَى الْكَافِرِیْنَ ﴾ یک واحد شخص (سیدناعلی ) کے بارے میں نازل ہوئی حالانکہ سب جمع کے الفاظ ہیں۔

# امام علی کی چھبیسویں دلیل:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

"امامت على كى چسيسوي وليل به آيت ہے: ﴿ وَاللَّذِينَ الْمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ اُو لَئِكَ هُمُ الصِّدِيقُونَ وَالشُّهَدَآءُ عِنُدَ رَبِّهِمُ ﴾ (الحديد: ٥٩/٥٧)
امام احمد، ابن ابی لیل سے روایت کرتے ہیں اور وہ اپنے باپ سے کہ نبی سَلَّا اَنْ اِلَیْ نِی اِللّٰ نِی اِللّٰ اللّٰ الله اور به تنبول میں سے افضل ہیں۔ "به الیم فضیلت ہے جو آپ کی امامت پر دلالت کرتی ہے۔ "

ہم شیعہ مصنف سے مطالبہ کرتے ہیں کہ وہ اس کی صحت ثابت کرے۔اس لیے کہ امام احمد کی جمیع مرقبات سیجے نہیں ہیں۔اس پر مزید رید کہ یہ روایت امام احمد نے اپنی ''المسند'' میں ذکر کی ہے۔نہ'

الفصائل' میں ،القطیعی نے اللّہ بی سے اس کا اضافہ کیا ہے، حسن بن محمہ نے عمرو بن جمعے سے سنا، اس نے ابنے باپ نے ابن ابی لیل سے، اس نے ابنے بھائی سے، اس نے عبدالرحمٰن بن ابی لیل سے، اس نے ابنے باپ سے مرفوعاً میروایت بیان کی ہے۔ القطیعی کہتے ہیں ہماری طرف عبداللہ بن غنام نے لکھا کہ ہم نے حسن بن عبدالرحمٰن بن ابی لیل نابینا سے سنا اس نے عمر و بن جمیع سے سنا۔ محدث ابن عدی عمرو بن جمیع کے بارے میں فرماتے ہیں کہ بیہ وضاع ہے، اسی طرح اللّه کی معروف بالکذب ہے۔ لہذا میروایت ساقط عن الاحتجاج ہے۔

علاوہ ازیں احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ سیدناعلی کے سوا بچھ اورلوگ بھی صدیق کے لقب سے ملقب تھے۔ بخاری ومسلم میں ہے کہ نبی کریم مُلَّالِیْا کوہ احدیر چڑھے۔ آپ کے ہمراہ سیدنا ابوبکر وعمروعثمان ڈی لُٹی بھی تھے۔ بہاڑ کا نیا تو آپ نے فرمایا:''احد (کے پہاڑ) مھہر! تجھیر تو صرف ایک نبی ہے ایک صدیق اور دوشہید۔''

احادیث صیحه میں آیا ہے کہ سرور کا تئات مُنَاقِیْم نے فرمایا:'' آدمی سیج بولتا رہتا ہے اور راست گوئی کا قصد کرتا ہے، یہاں تک کہ اللہ کے نزدیک صدیق لکھا جاتا ہے۔' کو اللہ تعالیٰ نے سیدنا مریم کو بھی صدیقہ کے لقب سے ملقب کیا ہے۔قرآن کریم میں بعض انبیاء کو بھی صدیق کہا گیا ہے۔سیدنا اسماعیل علیہ کی شان میں فرمایا:

﴿ إِنَّهُ كَانَ صِلِّ يُقًا نَبِيًّا ﴾ (مريم: ١٩/٥٥) "آ پراست بازنبی تھے۔" عام لوگوں کے قق میں فرمایا:

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم" لوکنت متخذا خلیلاً" (حدیث:۳۱۷۵)، عن انس رضی الله عنه واللفظ له، صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل طلحة والزبیر رضی الله عنهما (حدیث:۲٤۱۷)، عن ابی هریرة رضی الله عنه بمعناه

<sup>•</sup> صحیح مسلم، کتاب البر والصلة، باب قبح الکذب و حسن الصدق، (حدیث: ١٠٥/ ٢٦٠٧)، واللفظ له صحیح بخاری، کتاب الادب، باب قول الله تعالیٰ ﴿ یَا یُهَا الَّذِینَ الله عالیٰ ﴿ یَا یُهَا الَّذِینَ الله عالیٰ ﴿ یَا یُهَا الله یَا الله یَا

﴿ وَالَّذِينَ الْمَنُوا بِاللَّهِ وَرُسُلِهِ أُولَئِكَ هُمُ الصِّبِيقُونَ ﴾ (الحديد: ١٩/٥٧) "جولوگ الله تعالى اوراس كرسولول يرايمان لائ وه صديق بين "

یہ آیت اس امر کی مقتضی ہے کہ ہروہ شخص جواللہ تعالی اور رسولوں پر ایمان رکھتا ہے وہ صدیق ہے۔اگر صدیق امام ہی کو کہتے ہیں تو اس نام کے سب سے زیادہ حق دار سیدنا ابو بکر تھے اور انہی کے لیے بیہ نام اور امامت وخلافت ثابت ہے۔

# امامت على كي ستائيسوين دليل:

\_ شیعه مصنف رقم طراز ہے:

"المامت على كى ستائيسوي دليل درج ذيل آيت ہے: ﴿ الَّذِيْنَ يُنْفِقُونَ اَمُوالَهُمُ اللَّهُ اللَّيْلِ وَالنَّهَادِ سِرَّاوَّ عَلانِيةً ﴾ (سورة البقره: ٢٧/٢)

ابونعیم سیرناابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ بیآ یت سیدناعلی کے بارے میں نازل ہوئی۔ ان کے پاس چار درہم تھے۔ ایک درہم رات کے وقت خرچ کیا ایک دن کے وقت ایک خفیہ اور ایک علانیہ۔ چونکہ سیرناعلی اس فضیلت میں منفرد ہیں، لہذا امام بھی وہی ہیں۔'

ہم اس نقل کا جوت طلب کرتے اور دعولی کرتے ہیں کہ بیصری کذب ہے۔ بی آیت ہرخری کرنے والے کے بارے میں عام ہے۔ پھر اس سے صرف سیدناعلی کیوں کر مراد لیے جاسکتے ہیں، جن کے پاس خرج کرنے کے لیے مال بھی نہ تھا۔ مزید براں خرج کرنے کا جو واقعہ سیدناعلی کی جانب منسوب کیا گیا ہے وہ متنع ہے کیوں کہ ایسا تو وہ مخض کرے گا جو آیت کے مفہوم سے یک سر بے گانہ ہے اس لیے کہ سراً وعلانیۃ مخرج کرنے اور شب وروز کرنے میں تضادنہیں پایا جاتا بلکہ جو شخص طاہر و پوشیدہ خرج کرتا ہے وہ شب وروز بھی خرج کرتا ہے۔ اور جو شب وروز بھی خرج کرتا ہے وہ سراً وعلانیۃ مخرج کرتا ہے۔ اور جو شب وروز بھی خرج کرتا ہے وہ سراً وعلانیۃ بھی خرج کرتا ہے۔ اور جو شب وروز کر کے میں بھی تقسیم کرستے ہیں۔ البندایہ ضروری نہیں کہ بھی خرج کرتا ہے درہم ہوں ،اگر یہ مطلب مراد ہوتا تو عبارت یوں ہوتی " وَ سِراً و عَلانِیۃً " بیل ہم وعلانیہ دونوں لیل و نہار (شب وروز ) میں بھی داخل ہیں خواہ سراً وعلانیہ مصدر ہونے کی بنا پر منصوب ہوں یا حال ہونے کی وجہ سے۔ نیز یہ کہ اگر سیدناعلی نے ایسا کیا بھی تھا تو ہر شخص کے بنا پر منصوب ہوں یا حال ہونے کی وجہ سے۔ نیز یہ کہ اگر سیدناعلی نے ایسا کیا بھی تھا تو ہر شخص کے بنا پر منصوب ہوں یا حال ہونے کی وجہ سے۔ نیز یہ کہ اگر سیدناعلی نے ایسا کیا بھی تھا تو ہر شخص کے بنا پر منصوب ہوں یا حال ہونے کی وجہ سے۔ نیز یہ کہ اگر سیدناعلی نے ایسا کیا بھی تھا تو ہر شخص کے بنا پر منصوب ہوں یا حال ہونے کی وجہ سے۔ نیز یہ کہ اگر سیدناعلی کی کیا

خصوصیت ہے؟ اور اگر چار درہم خرچ کرنا سیدنا علی کی خصوصیت ہے تو سیدنا علی اس سے افضل الامت کسے ہو گئے؟

### امامت على كى اٹھائىسوىي دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

"امامت علی کی اٹھائیسویں دلیل امام احمد بن حنبل رٹرالٹنے کی وہ روایت ہے جو انھوں نے ابن عباس سے نقل کی ہے۔ کہ قرآن کریم میں جہاں کہیں: ﴿ يَآيُّهَا الَّذِيْنَ الْمَنُوا ﴾ آیا ہے سیدناعلی اس کے رئیس وامیر ہیں۔اللہ تعالیٰ نے قرآن کریم میں اصحاب رسول کو معتوب کیا ہے،،مگر علی کا ذکر ہمیشہ مدحیہ انداز میں کیا۔اس سے معلوم ہوا کہ سیدناعلی سب سے افضل ہیں۔ لہٰذا امام ہیں"

ہم شیعہ سے زبر تبصرہ روایت کی صحت ثابت کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں، یہ روایت امام احمد نے نقل نہیں کی ، بلکہ یہ انقطیعی کے اضافات میں سے ہے اور ابن عباس سے مروی ہے۔ دراصل بیابن عباس پرافتراء ہے،اس کی سند میں زکریا نامی راوی ثقہ نہیں ہے۔ بخلاف ازیں ابن عباس سے بتواتر منقول ہے۔ کہ آپ شیخین کوسید ناعلی سے افضل قرار دیتے تھے۔ ابن عباس نے گئی دفعہ سید ناعلی کو معتوب کیا اور ان کی مخالفت کی۔ جب سید ناعلی نے زنادقہ کو نذر آتش کیا تھا تو ابن عباس نے فر مایا ہے کہ اگر علی کی جگہ میں ہوتا تو زنادقہ کو جلانے کی بجائے ان کوئل کردیتا، کیوں کہ نبی کریم نے فر مایا ہے کہ کسی کوغذاب الہی میں مبتلانہ کرو۔ \* •

علاوه ازي ﴿ يَآيُنُهَا الَّذِينَ الْمَنُوا ﴾ ميں مدح كاكوئى بہلوموجوز نہيں۔اللہ تعالى فرماتے ہيں: ﴿ يَا يُنْهَا الَّذِينَ الْمَنُوا لِهَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ (سورة صف: ٢/٦١) ﴿ يَا يُنْهَا الَّذِينَ الْمَنُوا لِهَ تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ ﴾ (سورة صف: ٢/٦١) ''اے ایمان والو! تم وہ بات كيوں كہتے ہوجوكرتے نہيں ہو۔''

اگر سیدناعلی اس آیت کے رئیس وامیر ہیں تو اس عتاب میں وہ بھی داخل ہیں، لہذا اس سے تمہاری وہ روایت غلط تھہری کہ علی کا ذکر ہمیشہ مدحیہ انداز میں کیا ہے۔قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ يَا يُّهَا الَّذِينَ امَّنُوا لَا تَتَّخِذُوا عَدُوِّي وَ عَدُوَّ كُمْ اَوْلِيَآ عَهُ

(الممتحنة: ٢٠/٦)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب استتابة المرتدین، باب حکم المرتد (حدیث: ۲۹۲۲)

''اےا بمان والو! میرے اور اپنے دشمنوں کو دوست نہ بناؤ''

نبی کریم کا پیرخطبہ آپ کے اس خطبہ کے بالکل برعکس ہے جو آپ نے اس وقت دیا جب سیدنا علی نے ابوجہل کی بیٹی کے ساتھ نکاح کرنے کا ارادہ کیا تھا۔ <sup>3</sup> ایسا خطبہ آپ نے ابو بکر کے بارے میں بھی نہیں دیا تھا۔

یہ امر بھی قابل غور ہے کہ جس طرح سیدنا ابو بکر وعمر نبی کریم کے ساتھ بڑے بڑے کا موں میں حصہ لیا کرتے تھے، سیدناعلی ایسے کا موں میں مداخلت نہیں کیا کرتے تھے، بید دونوں بزرگ آپ کے دزیر کی حیثیت رکھتے تھے اور سیدناعلی ان کے بچوں کی طرح صغیرالسن تھے۔

بخاری ومسلم میں سیدناعلی سے مروی ہے کہ جب سیدنا عمر نے شہادت پائی تو سیدناعلی آئے اور فرمایا:

'' مجھے امید ہے کہ اللہ تعالیٰ آپ کو آپ کے دونوں ساتھیوں کے ساتھ اٹھا کیں گے۔ میں نبی کریم سے اکثر سنا کرتا تھا۔'' میں اور ابو بکر وعمر داخل ہوئے۔'' میں اور ابو بکر وعمر

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة الفتح(حدیث:۲۷٤)، صحیح مسلم،
 کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل حاطب بن ابی بلتعة، رضی الله عنه (حدیث: ۲٤٩٤)

<sup>2</sup> مختصر تاریخ دمشق لابن عساکر(۱۲۹/٦)

 <sup>⊕</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم۔ باب ذکر اصهار النبی صلی الله علیه وسلم (حدیث: ۲۳۰٬۳۷۲۹)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل فاطمة رضی الله عنها(حدیث: ۲٤٤۹)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

نکلے، میں اور ابو بکر وغمر گئے۔'' 🛈

نبی سَلَّیْ اَ اسینے ذاتی امور میں سیرناعلی سے مشورہ لیا کرتے تھے۔ واقعہ افک کے بارے میں جب آپ نے سیرناعلی سے مشورہ لیا تو انھوں نے کہا:'' آپ پر کوئی تنگی نہیں۔ میں جب آپ نے سوا عور تیں اور بھی بہت ہیں، لونڈی سے بوچھیے وہ آپ کی تصدیق کرے گی۔'

نبی مَثَالِیَّا اِن حَب اس ضمن میں سیدنا اسامہ سے مشورہ لیا تو انھوں نے کہا: ''سیدہ عائشہ آپ کی بیوی ہیں ہمیں ان کے متعلق بھلائی ہی کاعلم ہے۔ عائشہ و پنانچہ قر آن کریم میں سیدہ عائشہ کی براءت نازل ہوئی اور آپ کو حکم دیا گیا کہ عائشہ کو ایسے گھر میں آبادر کھیں جبیبا کہ اسامہ نے مشورہ دیا تھا۔

اس واقعہ میں علی کے مشورہ کوٹھکرا کر سیدنا اسامہ کے مشورہ کوشیح قرار دیا گیا ہے۔ حالانکہ سیدناعلی کا مرتبہ سیدنا اسامہ سے یقیناً بڑا ہے۔

### امامت على كى انتيسويں دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

" امامت على كى انتيبوي وليل بيآيت ہے: ﴿إِنَّ اللَّهَ وَ مَلائِكَتَهُ يُصَلُّونَ عَلَى النَّبِيّ ﴾ النَّبِيّ ﴾

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم" لو کنت متخذا خلیلاً" (حدیث:۳۲۷۷، ۳۲۸۵)، صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر رضی الله عنه (حدیث:۲۳۸۹)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب حدیث الافك (حدیث: ۱٤۱٤)، صحیح مسلم، کتاب التوبة، باب فی حدیث الافك، (حدیث: ۲۷۷۰)

❸ صحیح بخاری، کتاب احادیث الانبیاء، باب (۱۰)، (حدیث: ۳۳۷۰)، صحیح مسلم ۔ کتاب الصلاة، باب الصلاة علی النبی صلی الله علیه وسلم بعد التشهد(حدیث: ۲۰۶)

ہم کہتے ہیں میرے ہے کہ سیدناعلی ، آل محمد میں شامل ہیں ، مگریہ آپ کی خصوصیت نہیں ، بلکہ جمیع بنی ہاشم اس میں داخل ہیں ، مثلاً سیدنا عباس اوران کی اولا د نیز حارث بن عبدالمطلب اور نبی مثلاً سیدنا عباس اوران کی بیٹیاں سیدہ رقیہ وام کلثوم جو کیے بعد دیگر سے سیدناعثان کے نکاح میں آئیں۔علاوہ ازیں آپ کی از واج مطہرات بھی آل میں شامل ہیں۔

بخاری و مسلم میں ہے: ''اکلّھُمَّ صَلِّ عَلیٰ مُحَمَّدٍ وَّ عَلیٰ اَذُوَاجِهٖ وَ ذُرِّیَّتِهٖ'' میں ہے: ''اکلّھُمَّ صَلِّ عَلیٰ الآل عام ہے۔ اور سیدناعلی کے ساتھ مختص نہیں، مذکورہ بالا روایت سے معلوم ہوا کہ الصلوٰۃ علی الآل عام ہے۔ اور سیدناعلی کے ساتھ مختص نہیں، بلکہ اس میں عقبل بن طالب اور ابوسفیان بن حارث بھی شامل ہیں۔ ظاہر ہے کہ مذکورہ حضرات کے صلوٰۃ وسلام میں داخل ہونے کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ نہ داخل ہونے والوں کی نسبت افضل ہیں اور نہ یہ کہ وہ امامت کے ساتھ مختص ہونا ایک جدا گانہ بات ہے۔

یه مسلمه حقیقت ہے کہ سیرنا عمار ، مقداد اور ابو ذر ٹھائٹھ کی فضیلت اہل سنت کے نزدیک ایک طے شدہ بات ہے، حالا نکہ صلوۃ علی الآل میں وہ شامل نہیں ہیں۔ بخلاف ازیں سیرنا عقیل وعباس اور ان کی اولا دآل میں داخل ہے، حالا نکہ سابق الذکر با تفاق اہل سنت و شیعه متاخرالذکر کی نسبت افضل ہیں۔ علاوہ ازیں سیدہ عائشہ اور دیگر از واج بھی اس میں داخل ہیں۔ حالا نکہ خواتین امامت وخلافت کی صلاحیت سے محروم ہیں اور بہاتفاق اہل سنت و شیعہ باقی لوگوں سے افضل بھی نہیں۔

بنابریں بیالی الیمی فضیلت ہے جوسیدناعلی میں بھی پائی جاتی ہے اور دوسرے لوگوں میں بھی ، نیز بیہ کہ جولوگ اس سے متصف ہیں وہ ان لوگوں کے مقابلہ میں افضل نہیں ہیں جواس صفت سے موصوف نہیں۔

## شيعه مصنف كي تيسوين دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

"امامت على كى تىسوى دلىل به آيت ہے ﴿مَوْجَ الْبَحُويُنِ يَلْتَقِيَانِ ﴾

(الرحمان: ٥٥/١٥)

لغلبی سیدنا ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ ﴿بَحُورَیْن ﴿ سے سیدناعلی و فاطمہ مراد

ہیں۔ ﴿بَیْنَهُمَا بَرُزَخُ ﴾ لیمن نبی مَنَا اللَّهُ ﴿ يَخُو جُ مِنْهُمَا اللُّو لُو ُ وَالْمَرْ جَانُ ﴾ لؤلؤ اور مرجان سے اور کسی کے حصہ میں نہیں آئی ، لہذا سیدنا علی اولی بالا مامت ہوں گے۔''

جواباً گزارش ہے کہ بینفسیر قرآن نہیں بلکہ تحریف و ہذیان ہے جسے ملاحدہ نے وضع کیا ہے،اس

كى نظير نام نها دا ہل سنت جہلا كا يەقول ہے كە:

ا۔ صابرین سے مراد محریں۔

۲۔ صادقین سے مراد ابوبکر ہیں۔

س۔ القانتین سے عمر مراد ہیں۔

هم المستغفرين بالاسحار يعنى سيدناعلى \_

۵ مُحَمَّدٌ رَّسُولُ اللَّهِ وَالَّذِينَ مَعَهُ لِعِن سيدنا ابوبكر

٢ اَشِدَّآءُ علَى الْكُفَّارِ الْعِنى سيرنا عمر

- رُحَمَآءُ بَيْنَهُمُ لِعِنى سيرناعلى ـ

٨ - رُكَّعاً سُجَدًا لِين سيرناعلى

وَالتِّينُ وَالزَّيْتُونَ . لِعِنى سيدنا ابوبكر وعمر

ا- و طُور سِينِينَ لينيسيرناعتان -

اا و هندًا البكد الأمين يعنى سيرناعلى ـ

11 إِنَّ الْإِنْسَانَ لَفِي خُسُرِ إِلَّا الَّذِيْنَ الْمَنُوا لِيَعْنَ سيرنا ابوبكر \_

السار و عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ لِيني سيرناعمر \_

المار و تواصوا بالكوق يعنى سيرنا عثان

10- وَ تَوَاصَوُا بِالصَّبُرِ لِيَنْ سيرناعلى \_

١٦ - شيعه كے نزد يك فِي إمَامٍ مُّبِين سے سيدناعلى مراد ہيں۔

الشَّجُرَةُ الْمَلْعُونَ نَة لِعِنَى بِنُوامِيهِ

<sup>•</sup> لا ہور کی قادیانی جماعت نے اپنے مجلّہ Light مورخہ ۱۹۳۳/۲/۱۱ء میں سب مسلمانوں کو اَلشَّ جَو َةُ اللَّهُ جَوَةُ اللَّهُ عَلَمُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ اللَّهُ عَلَى اللَّهُ الللَّهُ اللَّهُ الْمُعَالِمُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّهُ اللَّه

شیعه مصنف کا به بیان از سرتا پا دروغ ہے اور سیدنا ابن عباس نے به بات یقیناً نہیں کہی۔ مزید برال سورهٔ الرحمٰن ۔ مفسرین کے اجماع کے مطابق کمی سورت ہے اور سیدناعلی و فاطمہ کا نکاح مدینہ میں ہوا۔ لغت عرب ان معانی کی متحمل نہیں ہوسکتی جو بیان کیے گئے ہیں۔ ہم جانتے ہیں کہ آل ابراہیم کے اکا برسیدنا اساعیل واسحاق، آل علی کی نسبت یقیناً افضل ہیں۔ لہذا آیت سے آل علی کی خصوصیت وافضلیت ثابت نہیں ہوتی۔ ﴿ مَرَ جَ الْبَحُرِيُنِ ﴾ کے الفاظ سورہُ فرقان میں بھی مذکور ہیں۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ هٰنَا عَنُبُ فُرَاتٌ وَ هٰنَا مِلُحٌ أَجَاجٌ وَجَعَلَ بَيْنَهُمَا بَرُزَخًا ﴾ (الفرقان: ٥٣/٢٥)

ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ ﴿مِلْحٌ اُجَاجٌ ﴾ سے وہ کیا مراد لیتے ہیں، سیدناعلی یا سیدہ فاطمہ؟ علاوہ ازیں" یُنْغِیَانِ" کے لفظ سے مستفاد ہوتا ہے کہ برزخ ایک دوسرے برظلم کرنے سے مانع ہے۔ ظاہر ہے کہ بید مذمت ہے۔ امامت علی کی اکتیسویں دلیل:

کا مرت کی کی آتیستویں دیں شیعہ مصنف رقم طراز ہے:

''امامت على كى اكتيسوين دليل بيرآيت ہے: ﴿ وَ مَنْ عِنْدَهُ عِلْمُ الْكِتَابِ ﴾ (الرعد:٣٣/١٣م)

ابن الحنفیہ کہتے ہیں کہ اس سے سیدنا علی مراد ہے۔ نظابی سیدنا عبداللہ بن سلام سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے نبی کریم سے یو چھا: ''علم الکتاب کس کے پاس ہے۔''؟ فرمایاعلی کے پاس۔''

ہم شیعہ سے صحت نقل کا مطالبہ کرتے ہیں، نیزیہ کہ علماء کی مخالفت کے باوصف بیروایت کیوں کر ججت ہوسکتی ہے؟ ہمارا دعویٰ ہے کہ بید دروغ اور بے بنیاد بات ہے، اگر اس سے سیدنا علی مراد ہوتے تو اس کا مطلب بیہ ہوتا کہ نبی کریم کفار کے خلاف اپنے چپا زاد بھائی سیدنا علی سے استشہاد کر رہے تھے، حالانکہ سیدنا علی اگر آپ کی رسالت کی شہادت دیتے بھی تو یہ کفار کے حق میں ججت نہ ہوتی اور نہ وہ اس دلیل کے سامنے گردن جھکانے کے لیے تیار تھے، وہ بڑی آسانی سے کہہ سکتے تھے کوئی جو بھی جو بھی ہوتے کہ سکتے سے کہا جو بھی ہوتے کہ درہے ہیں وہ آپ ہی نے سکھایا ہے یا وہ آپ ہی زبان سے بول رہے ہیں اور اس

طرح آپ خود ہی اپنے حق میں شاہد بن گئے۔ کفاریہ بھی کہتے کہ علی نے آپ کی خوشنودی حاصل کرنے کے لیے یہ بات کہی ہے۔ سیدناعلی کے پاس اس تہمت کا کیا جواب تھا؟

البتہ اگر اہل علم ، اہل کتاب اپنے انبیاء کی متواتر روایات کی بنا پرشہادت دیں تو ان کی شہادت نبی کریم کے حق میں نفع بخش ہوگ۔ یہ شہادت اسی طرح ہے جیسے حضرات انبیاء بذات خود شہادت دیں اس لیے کہ جو بات انبیاء سے بتواتر منقول ہووہ ان کی ذاتی شہادت سے سی طرح کم نہیں ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نبی منگائی آج وحی کے ذریعہ حاصل کردہ معلومات کی بنا پر امم سابقہ کے حق میں شہادت دیں گے، علاوہ ازیں اللہ تعالی نے قرآن کریم کے متعدد مقامات پر اہل کتاب کی شہادت کا ذکر کیا ہے۔ قرآن میں فرمایا:

﴿ وَ شَهِدَ شَاهِدٌ مِّنَ بَنِي إِسْرَائِيلَ ﴾ (الاحقاف: ١٠/٤٦) "بنی اسرائیل کے ایک گواہ نے گواہی دی۔"

نيز فرمايا:

''اگرآپ کو قرآن کے بارے میں کوئی شبہ لاحق ہوتو ان لوگوں سے پوچھ لیجیے جوآپ سے پہلے کتاب پڑھتے ہیں۔'' (سورہُ یونس:۹۴)

فرض کیجیے سیدناعلی نے گواہی دی تھی پھر آپ افضل الصحابہ کیوں کر ہو گئے۔

گواہی دینے والوں میں سیرنا عبد اللہ بن سلام ،سلمان و کعب الاحبار وغیرہ لوگ شامل تھے، حالا نکہ بیر باقی صحابہ سے افضل نہ تھے۔

## امامت علی کی بتیسویں دلیل:

شيعه مصنف لكهتاب:

''امامت على كى بتيسويں وليل به آيت ہے:﴿يَوُمَ لَا يُخْزِى اللّٰهُ النَّبِيَّ وَ الَّذِيْنَ اللّٰهُ النَّبِيَّ وَ الَّذِيْنَ الْمَنُوا مَعَهُ ﴾ (التحريم: ٨/ ٢٢)

سیدنا ابن عباس فرماتے ہیں جو شخص سب سے پہلے جنتی لباس پہنے گا وہ سیدنا ابراہیم ہیں کیوں کہ آپ اللہ کے برگزیدہ ہیں اور محمد مثالیم ماس لیے کہ آپ اللہ کے برگزیدہ ہیں اور سیدنا علی دونوں کے درمیان جنت کی سیر کریں گے۔

ہمارا دعویٰ ہے کہ سیدنا ابن عباس نے بیہ بات یقیناً نہیں فرمائی۔اللہ اس کے واضع کو ذکیل و

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

خوار کرے۔ آیت کے الفاظ عام ہیں اور اس میں سب مومن شامل ہیں، لہذا اس سے فرد واحد کی افضلیت ثابت نہیں ہوتی۔

## امامت على كى تىنتىسوس دلىل:

شيعه مصنف لكمتاب:

''امامت على كى تينتيسويں وليل بيآيت قرآنى ہے:﴿ إِنَّ الَّذِيْنَ الْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ اُولَئِكَ هُمُ خَيْرُ الْبَرِيَّةَ ﴿ البِينِهِ: ٩٨ )

ابونعیم سیدنا ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ جب یہ آیت نازل ہوئی تو رسول اللہ سَلَّالَیْمِ نے سیدناعلی کومخاطب کرکے فرمایا:

"اس آیت میں تم اور تمہارے شیعہ کا ذکر کیا گیا ہے، جو بروز قیامت شاداں وفرحاں آیت میں تم اور تمہارے شیعہ کا ذکر کیا گیا ہے، جو بروز قیامت شاداں وفرحاں آئیں گے اور تمہارے وشمن غصہ سے بھرے ہوئے ہوں گے، جب سیدنا علی خیر البریۃ (مخلوقات میں سے بہتر ) ہوئے تو امام بھی وہی ہوں گے۔"

ہم شیعہ سے اس کی صحت کے اثبات کا مطالبہ کرتے اور پورے جزم ووثوق سے کہتے ہیں کہ بیہ روایت موضوع ہے۔ علاوہ ازیں بیران لوگوں کے قول سے متصادم ہے جو کہتے ہیں:﴿ إِنَّ الَّذِینَ الْمَنُوا وَ عَمِلُوا الصَّالِحَاتِ ﴾ سے خارجی و ناصبی لوگ مراد ہیں وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ سیرناعلی سے دوستی لگانے والا کا فرہے وہ اس کی دلیل میں بیآ یت پیش کرتے ہیں:

﴿ وَ مَن لَّمُ يَحُكُم بِمَا أَنْزَلَ اللَّهُ فَأُولَئِكَ هُمُ الْكَافِرُونَ ﴾

(المائدة: ٥/٤٤)

''جواللہ کے نازل کردہ حکم کے مطابق فیصلہ نہ کرے وہ کا فرہے۔'' وہ کہتے ہیں جوشخص اللہ کے دین میں اشخاص ورجال کو حکم بنا تا ہے وہ اللہ کے نازل کردہ حکم کے بغیر فیصلہ کرتا ہے،لہذا وہ کا فر ہوگا۔اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

﴿ وَ مَنْ يَتَوَلَّهُمْ مِّنْكُمْ فَإِنَّهُ مِنْهُمْ ﴾ (المائدة: ٥ / ٥)
"" تم میں سے جو کفار کے ساتھ دوستی لگائے گا وہ انہی میں سے ہوگا۔"
ان کا قول ہے کہ سیدنا عثمان اور ان کے ہم نوا نبی کریم کی درج ذیل حدیث کے مطابق مرتد ہو

چکے تھے۔ نبی کریم نے فرمایا:

نیز سرور کا کنات مَلَاثِیْمِ نے فرمایا:

''میرے بعد کا فرنہ ہو جاؤ کہ ایک دوسرے قبل کرنے لگو۔''

اگر چہ خوارج کے بید دلائل باطل ہیں، مگر روافض کے براہین و دلائل ان سے بڑھ کر لغوو بے بنیاد ہیں، مشہورادیب جاحظ نے مردانیہ کے لیے ایک کتاب تحریر کی تھی اس میں ایسے دلائل پیش کیے ہیں جن کو شیعہ توڑنہیں سکتے ، البتہ اہل سنت ان کا تارو پود بکھیر سکتے ہیں۔

#### امامت على كي چونتيسويں دليل:

شيعه مصنف لكهتاب:

امام علی کی چونتیسویں دلیل بیآیت قرآنی ہے:

﴿ وَ هُوَ الَّذِي خَلَقَ مِنَ الْمَآءِ بَشَرًا فَجَعَلَهُ نَسَباً وَّصِهُرًا ﴾

(الفرقان: ٥٤/٢٥)

تغلبی ابن سیرین سے نقل کرتے ہیں کہ یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جب نبی مَثَالِیَّا اِن سیرین سے نقل کرتے ہیں کہ یہ آیت اس وقت نازل ہوئی جب نبی مَثَالِیَّا اِن سیدہ فاطمہ کا نکاح سیدناعلی سے کردیا، چونکہ یہ فضیلت کسی اور کے حصہ میں نہیں آئی۔ لہذا سیدناعلی ہی امام وخلیفہ ہوں گے۔''

ہم کہتے ہیں بیابن سیرین پر جھوٹ باندھا گیا ہے۔سورہ فرقان مکی ہے اور سیدہ فاطمہ کی شادی

- صحیح بخاری، کتاب الرقاق، باب فی الحوض (حدیث:۲۰۷۱-۲۰۸۱)، صحیح مسلم کتاب الفضائل، باب اثبات حوض نبینا صلی الله علیه وسلم (حدیث: ۲۲۹۷-۲۲۹۷)
- صحیح بخاری۔ کتاب العلم، باب الانصات للعلماء(حدیث: ۲۱، ۲۰۸۰)، صحیح مسلم، کتاب الایمان ، باب بیان معنی قول النبی صلی الله علیه وسلم " لا ترجعوا بعدی کفاراً "(حدیث: ۲۰)

سے عرصہ دراز قبل نازل ہو چکی تھی۔ آیت کے الفاظ عام ہیں، اس میں کسی کی شخصیص نہیں، اگر یہ سیدنا علی کی شادی پر مشتمل ہے تو سیدنا عثمان اور ابوالعاص کی شادی کو بالا ولی شامل ہوگی۔

کیوں کہ نبی کریم کی دو بیٹیاں کیے بعد دیگر سے سیدنا عثمان کے نکاح میں آئی تھیں۔

علاوہ ازیں یہ آیت سیدنا ابو بکر وعمر کے نبی کریم کے ساتھ رشتہ مصاہرت پر بھی مشتمل ہوگی،

کیوں کہ نبی کریم نے دونوں حضرات کی بیٹیوں کے ساتھ نکاح کیا تھا، جب آپ کا رشتہ مصاہرت چاروں خلفاء کے ساتھ ثابت ہو گیا تو پھر سیدنا علی کی خصوصیت منتفی ہوگئی۔

چاروں خلفاء کے ساتھ ثابت ہو گیا تو پھر سیدنا علی کی خصوصیت منتفی ہوگئی۔

امامت علی کی بینتیسو ہی دلیل:

شيعه مصنف لكهتا ہے:

''امامت علی کی پینتسیویں دلیل بیرا یت ہے:

﴿ إِتَّقُوا اللَّهَ وَ كُونُوا مَعَ الصَّادِقِينَ ﴾ (سورة التوبة: ٩/١١٩)

اس آیت میں ان لوگوں کی معیت و رفاقت کو واجب قرار دیا گیا ہے جن کا صادق ہونا واضح ہو۔ ظاہر ہے کہ ایک معصوم ہی صحیح معنی میں صادق ہوسکتا ہے اور معصوم خلفائے اربعہ میں سے صرف سیدناعلی ہی تھے۔ ابن عباس کا قول ہے کہ بیر آیت سیدناعلی کے بارے میں نازل ہوئی۔'

ہم کہتے ہیں کہ صدیق صیغہ مبالغہ ہے۔ سیدنا ابو بکر کثیر دلائل کی بنا پر صدیق تھے، لہذا سیدنا ابو بکر کی معیت ورفاقت ہمارے لیے ضروری ہوئی اوراگر خلفائے اربعہ کوصدیق قرار دیا جائے تو سیدنا علی کی کوئی خصوصیت باقی نہیں رہے گی۔ حقیقت میہ ہے کہ بیر آیت کریمہ اس وقت نازل ہوئی جب سیدنا کعب غزوہ تبوک میں شرکت نہ کر سکے اور راست بیانی کی وجہ سے ان کی تو بہ قبولیت سے مشرف ہوئی تھی۔ یہا حادیث صحیحہ میں فرکور ہے۔

علاوه ازین آیت کے الفاظ ہیں: ﴿ وَ کُونُوا مَعَ الصَّادِقِیْنَ ﴾ نه که ' کُونُوُا مَعَ الصَّادِقِ" اگرسیدناعلی مراد ہوتے تو واحد کا صیغہ چاہیے تھا۔ آیت کا مطلب یہ ہے کہ راست بازلوگوں کی طرح

<sup>•</sup> صحیح بخاری۔ کتاب المغازی۔ باب حدیث کعب بن مالك (حدیث: ۲۷۱۹)، صحیح مسلم، کتاب التوبة۔ باب حدیث توبة کعب بن مالك....." (حدیث:۲۷۹۹)

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبوية النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه النبوي

راست گفتاری کے عادی بنو جھوٹوں کی رفاقت اختیار نہ کرو قرآن کریم میں فرمایا: ﴿وَادُ كَعُواْ مَعَ اللَّا الْحِينَ ﴾ (سورة البقرة: ٣٣/٢)

الی آیات میں معیت سے بیمرادنہیں لیا گیا کہ ہر بات میں ان کا انداز اختیار کرویہاں تک کہ مباحات و ملبوسات میں بھی ان کی رفافت کے دائرہ سے باہر نہ نکلو۔ جیسے کہا جاتا ہے: ﴿ کُنُ مَعَ الْاَبُوَادِ ﴾ یا ﴿ کُنُ مَعَ الْمُجَاهِدِیْنَ ﴾ اس سے مرادیہ ہوتا ہے کہ اس وصف میں ان کے نثریک و سہیم بن جاؤ۔

## امامت على كى چھتىيوس دليل:

شيعه مصنف لكصتاب:

''امامت علی کی جھتیسویں دلیل بیآبت قرآنی ہے:

﴿ وَارُكَعُوا مَعَ الرَّاكِعِينَ ﴿ (سورة البقرة: ٢/٢٤)

سیدنا ابن عباس فرماتے ہیں ہے آیت سرور کا کنات مَثَّاتُیَّا اور سیدنا علی کے بارے میں نازل ہوئی، کیوں کہان دونوں نے سب سے پہلے نماز پڑھی اور رکوع کیا تھا۔''

ہم اس کی صحت کو تسلیم نہیں کرتے۔ مزید برال بیآتی سورہ ً بقرہ میں ہے، جو مدنی ہے۔ آیت کا سیاق وسباق بنی اسرائیل سے متعلق ہے، اس سے ثابت ہوا کہ نزول آیت سے قبل رکوع کرنے والے بے شارلوگ تھے اور اگر نبی کریم اور سیدناعلی دونوں مراد ہوتے تو بیلفظ ﴿ مَعَ الرَّا کِعَیْنَ ﴾ تثنیہ کے وزن پر ہوتے۔ جمع کے صیغہ سے صرف تثنیہ مراد نہیں لیا جا سکتا۔ لہذا اس سے سب رکوع کرنے والے مراد ہول گے۔

علاوہ ازیں سیدنا مریم کو حکم دیا گیا تھا: ﴿ وَ ارْ تَکعِیْ مَعَ الرَّ الْحِعِیْنَ ﴾ (آل عمران: ٣/ ٤٣)

نیز بید کہ اگر نبی مَنافیْ اور سیدنا علی کے ساتھ رکوع کرنا مراد ہوتا تو بیر حکم دونوں کی وفات کے ساتھ ختم ہوتا۔ اگر چہلوگوں کا قول ہے کہ سیدنا ابو بکرنے نبی کریم کے ساتھ مل کر سیدنا علی سے پہلے نماز اداکی تھی۔

امامت على كى سىنتىسوس دلىل:

شيعه مصنف لكصتاب:

"سیدناعلی کے منصب امامت پرفائز ہونے کی سنتیسویں دلیل بیآیت ہے: ﴿ وَاجْعَلُ لِّنِي وَزِيْرًا مِّنُ اَهُلِي ﴾ (طه: ۲۹/۲۰)

ابونعیم سیدنا ابن عباس سے روایت کرتے ہیں کہ نبی سُلُیْنِمْ نے مکہ میں میرا اور علی کا ہاتھ بکڑا اور چار کعت نماز اوا کی۔ پھر آسان کی طرف ہاتھ اٹھا کریہ دعا مانگی:'' اے اللہ! سیدنا موسیٰ نے بھی تجھ سے دعا کی تھی اور میں بھی دعا کرتا ہوں کہ میرے کنبہ میں سے علی کو میرا وزیر مقرر کردے اس کے ساتھ میری کمرکومضبوط کر دے اور اسے میرے کام میں شریک کردے۔'' ابن عباس کہتے ہیں میں نے ایک یکارنے والے کوسنا وہ یکارتا تھا۔''اے احمہ! آپ کی دعا قبول ہوئی۔''

ہم کہتے ہیں، محدثین کے نزدیک اس حدیث کا موضوع ہونا ایک کھلی ہوئی بات ہے پھر یہ امر بھی قابل غور ہے کہ ابن عباس ہجرت سے قبل مکہ میں ایک شیر خوار بچہ سے زیادہ نہ تھے، پھر وہ اس واقعہ میں کیوں کرشریک ہو سکتے ہیں؟ ہجرت کے بعد اللہ تعالیٰ نے نبی کریم کو ہر طرح قوت وشوکت عطا کردی تھی اور آپ ایسی مدد سے بے نیاز ہو گئے تھے، اگر شیعہ یہ کہیں کہ سیدنا علی نبی کریم کے اسی طرح شریک و ہم مے ہوں اسیدنا علی کا نبی ہونا طرح شریک و ہم مطلب ہے کہ نبوت کے علاوہ دوسرے کا موں میں آپ کے ساتھ شریک تھے تو اس کے ساتھ شریک تھے تو اس کا مطلب ہے ہوا کہ نبی کریم اپنی زندگی میں بذات خود امت کا انتظام وانصرام سنجا لئے سے قاصر تھے اور دوسروں کی مدد کے تھا جہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ وہ کس بات میں سیدنا علی کو نبی قاصر تھے اور دوسروں کی مدد کے تھا جہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ وہ کس بات میں سیدنا علی کو نبی کریم کا شریک تھہراتے ہیں؟

## امامت على كى ارتيسويں دليل:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

د امامت علی کی اڑ تیسویں دلیل بیر آیت کریمہ ہے:

﴿ اِخُوانًا عَلَى سُرُرِ مُّتَقَابِلِينَ ﴾ (الحجر: ١٥/٧٤)

منداحہ میں سیدنا زید بن ابی اوفی سے مروی ہے کہ میں مسجد نبوی میں پہنچ کر نبی کریم کی خدمت میں حاضر ہوا۔ اس میں انھوں نے نبی کریم کی مواخات کا واقعہ بیان کیا، اس کے آخر میں ہے کہ نبی کریم نے فرمایا: '' مجھے اس ذات کی قشم جس نے مجھے حق کے ساتھ مبعوث کیا! میں نے مجھے (سیدناعلی کو ) اپنے لیے نتخب کیا ہے آپ کو مجھے سے وہی ساتھ مبعوث کیا! میں نے مجھے (سیدناعلی کو ) اپنے لیے نتخب کیا ہے آپ کو مجھے سے وہی

تعلق ہے جو ہارون کوموسی سے تھا'البتہ میرے بعد کوئی نبی مبعوث نہیں کیا جائے گا۔'
آپ میرے بھائی اور وارث ہیں آپ جنت کے کل میں میرے ہم راہ ہول گے۔اور
وہاں میری بیٹی بھی ہوگی، پھر آپ نے یہ آیت پڑھی:﴿إِخُوانًا عَلَی سُرُدٍ
مُتَقَابِلِیُنَ ﴾ اس روایت سے معلوم ہوا کہ سیرنا علی کو آپ نے مواخات (بھائی چارہ)
کے لیے خض کیا تھا۔لہذا آپ ہی امام ہول گے۔'

ہم کہتے ہیں کہ بیروایت امام احمد نے ذکر نہیں کی ، بلکہ بیا تقطیعی کے اضافات سے ہے جو ساقط الاحتجاج ہیں۔ انقطیعی نے زید بن ابی اوفی سے روایت کیا ہے اور اس میں بیالفاظ بھی ہیں جو رافضی نے قصداً حذف کردیے ہیں۔"سیدناعلی نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول! میں آپ سے کیا ورثہ پاؤں گا؟ آپ نے فرمایا:"وہی ورثہ جو انبیاء سابقین دوسروں کو دیا کرتے تھے۔ یعنی کتاب اللہ اور سنت رسول۔" آپ نے فرمایا:"وہی ورثہ جو انبیاء سابقین دوسروں کو دیا کرتے تھے۔ یعنی کتاب اللہ اور سنت رسول۔" میہ روایت با تفاق محدثین کذب ہے، بلکہ مواخات پر مشتمل تمام روایات جھوٹی ہیں۔ بیہ مواخات آپ نے مہاجرین کے درمیان قائم نہیں کی تھی، بلکہ مہاجر و انصار کے درمیان۔ پھر روایت

رہ کا انہ ہے ہا بریا ہے ہا بریا ہے در میں۔ درست نہیں۔ اس لیے کہ اگر اس سے مالی وراثت مراد لی جائے تو ان کا یہ قول باطل کھہرے گا کہ سیدہ فاطمہ آپ کی وارث ہوئی تھیں۔ ظاہر ہے کہ جب نبی کریم کے چاعباس موجود تھے تو سیدناعلی چیا زاد بھائی ہونے کی صورت میں کیوں کر وارث ہو سکتے تھے؟ پھر یہ کہ جب نبی کریم کے چیا زاد اور بھی موجود تھے تو ان میں سے صرف سیدناعلی کس طرح وارث قرار یا سکتے تھے؟

اور اگر علمی وراثت یا امامت و خلافت مراد ہے تو شیعه کا احتجاج آیت کریمہ۔ ﴿ وَ وَرِثَ سُلَیْمَانُ دَاؤُدَ ﴾ (انمل: ١٦/٢٤) اور آیت: ﴿ یَوِثُنِی وَ یَوِثُ مِنُ اللِّ یَعْقُوبَ ﴾ (سورة مریم: ١٨/١) سے باطل گھرا۔

رسول کریم مُٹاٹیڈ نے جوعلمی ور شہ عطا کیا تھا اس میں سیدنا علی کی کوئی شخصیص نہیں بلکہ نبی کریم کا یہ فیض سب صحابہ کے لیے عام تھا۔ سیدنا ابن مسعود رٹاٹیڈ نے نبی کریم سے سن کرستر سورتیں یاد کی تھیں 🖜 یہ امر بھی قابل غور ہے کہ علم مال کی طرح کسی فرد بشر کے ساتھ مختص نہیں ہوتا بلکہ ایک کے تھیں

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل القرآن، باب القرآء من اصحاب رسول الله صلی الله علیه وسلم (حدیث، ۰۰۰)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عبد الله بن مسعود و امه رضی الله عنهما (حدیث:۲٤٦۲)

حصہ میں جو ور ثد آتا ہے ، دوسرا بھی اس سے فیض یاب ہوسکتا ہے۔ دونوں میں تزاحم و تصادم کا کوئی امکان نہیں۔ مال کا معاملہ اس سے یک سرمختلف ہے۔ بخاری ومسلم میں نبی کریم سے ثابت ہے کہ آپ نے اپنے آزاد کردہ غلام زید سے کہا: '' آپ میرے بھائی اور مولی ہیں۔' ' جب سیدنا ابو بکر صدیق نے سیدنا زید کی لڑکی کا رشتہ طلب کیا تھا تو اسے مخاطب کرکے کہا: '' کیا میں آپ کا بھائی نہیں۔ ؟ زیدنے کہا یہ تھیک ہے۔' تمہاری بیٹی میرے لیے حلال ہے۔ ' مہاری بیٹی میرے لیے حلال ہے۔ '

روایات صحیحہ میں آیا ہے کہ آپ نے فرمایا: "اسلامی برادری سب سے بہتر ہے۔ "

احادیث صحیحہ میں مذکور ہے کہ آپ نے فرمایا: ''میری خواہش ہے کہ میں اپنے بھائیوں کو دیکھ لیتا۔'' صحابہ نے عرض کیا: کیا ہم آپ کے بھائی نہیں؟'' فرمایا: نہیں، تم میر ہے صحابہ ہو، میرے بھائی وہ ہیں جومیرے بعد پیدا ہوں گے۔وہ بلا دیکھے مجھ پرایمان لائیں گے۔ 

اللہ تعالیٰ قرآن کریم میں فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّمَا الْمُؤْمِنُونَ إِخُوةٌ ﴾ (الحجرات: ٣٩ / ١٠) " "سب مومن بهائي بين ـ"

نبی کریم مَثَاثِیَّا نے فرمایا: '' ایک مسلم دوسرے مسلم کا بھائی ہوتا ہے۔' <sup>©</sup> آپ نے مزید فرمایا:''سب اللہ کے بندے بھائی بین جاؤ۔' <sup>©</sup> مطلق مواخات کا بیمطلب نہیں ہوتا کہ بھائی

❶ صحیح بخاری، کتاب الصلح، باب کیف یکتب هذا ما صالح فلان....." (حدیث: ۲۲۹۹)، مطولاً

صحیح بخاری، کتاب النکاح، باب تزویج الصغار من الکبار (حدیث: ٥٠٨١)، بیمکالمه سیدنا ابوبکررضی الله عنه اور رسول الله علیه وسلم کے مابین ہے۔ والله أعلم۔

❸ صحیح بخاری، کتاب الصلاة، باب الخوخة والممر فی المسجد (حدیث: ۲۲۷)

<sup>•</sup> صحيح مسلم، كتاب الطهارة، باب استحباب اطالة الغرة (حديث: ٢٤٩)

⑤ صحیح بخاری، کتاب المظالم، باب لا یظلم المسلم المسلم ..... (حدیث: ۲٤٤۲)، صحیح مسلم ، کتاب البر والصلة، باب تحریم الظلم (حدیث: ۲۵۸۰)

صحیح بخاری، کتاب الادب، باب ما ینهی عن التحاسد والتدابر (حدیث: ۲۰٦٤)،
 صحیح مسلم، کتاب البر والصلة باب تحریم الظن (حدیث: ۲۵۹۳)

چارہ قائم کرنے والوں میں کامل تماثل وتشابہ پایا جاتا ہے۔ بنابریں اگریہ بات سلیم کرلی جائے کہ نبی کریم نے سیدناعلی کو اپنا بھائی بنایا تھا تو اس سے بیلازم نہیں آتا کہ آپ سب سے افضل ہوں گے۔اورامام بھی۔'

حدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم نے فرمایا:''اگر میں زمین والوں میں ہے کسی کو گہرا دوست بنانا جا ہتا تو ابو بکر کو بنا تا۔''

حدیث صحیح میں منقول ہے کہ نبی کریم سے دریافت کیا گیا تھا:''اے اللہ کے رسول! آ دمیوں میں سے کون آپ کوعزیز ترہے؟ فرمایا:''ابو بکر۔''

تواتر کے ساتھ نقل کیا گیا ہے کہ سیدنا علی نے فرمایا: '' امت محمدی میں نبی کریم کے بعد سب سے افضل ابو بکر ہیں ، پھر عمر۔

مذکورہ صدرنصوص کے بارے میں وہی شخص شک وشبہ کا شکار ہوسکتا ہے جو جاہل ہویا جس پر بدعت کا غلبہ ہو۔امام بیہ قی اپنی سند کے ساتھ امام شافعی سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے فر مایا: صحابہ و تابعین میں سے کسی نے بھی سیدنا ابو بکر وعمر کوافضل الصحابہ قر اردینے میں اختلاف نہیں کیا۔'

امام ابوحنیفہ، مالک، احمد، توری، لیٹ ، اوزاعی، اسحاق، داؤداور ابن جریر وائمہ سلف وخلف المیکی اسب یہی نظر بیر کھتے ہیں۔ امام مالک رشاللہ نے سیدنا ابو بکر وعمر کی افضلیت پر اجماع نقل کیا اور فر مایا کہ اس میں کسی کا اختلاف نہیں ہے۔ ابن جریر ومسلم بن خالد زنجی وابن عیبنہ اور علماء مکہ کی بھی بہی رائے ہے۔ علاوہ ازیں ابن ابی عروبہ دونوں حماد و دیگر علماء بھرہ نیز ابن ابی لیلی ونثر یک اور شیعہ کے مرکز کوفہ کے علماء بھی اسی کے قائل ہیں۔

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب قول النبی عَلَیْهُ " لو کنت متخذا خلیلاً" (حدیث: ٣٦٥٨،٣٦٥٦)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ٢٣٨٢، ٢٣٨٢)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، حواله سابق، (حدیث:٣٦٦٢)، صحیح مسلم، حواله سابق، (حدیث: ٢٣٨٤)

**<sup>3</sup>** سنن ابن ماجة، المقدمة، باب فضائل عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حدیث: ١٠٦)، مسند احمد(١٠٦/١)، من طرق ،صحیح بخاری حواله سابق، (حدیث: ٣٦٧١)، بمعناه ـ

مصری علاء میں سے عمر بن حارث ولیث بن سعد وابن وہب اور شامی علاء میں سے اوز اعی و سعید بن عبدالعزیز اور لا تعداد علاء یہی رائے رکھتے تھے۔

#### امامت على كى انتاليسويي دليل؛

شيعه مصنف لكمتاب:

"امامت على كى انتاليسوي دليل بيآيت ہے: ﴿ وَ إِذْ اَخَذَ رَبُّكَ مِنُ بَنِي اَدَمَ مِنُ اَلَهُمْ مِنُ اَلَّهُم مِنُ اَلَّهُمْ مِنُ الْعَرَاف: ١٧٢/٧)

کتاب الفردوس میں سیرنا حذیفہ سے مروی ہے کہ نبی مُلَاثِیْم نے فرمایا کہ اگر لوگوں کو معلوم ہوتا کہ سیرناعلی کو امیر المونین کے لقب سے کب ملقب کیا تھا تو ان کی فضیلت کا انکار نہ کرتے۔ آپ اس وقت اس لقب سے نوازے گئے تھے۔ جب آ دم کی تخلیق ابھی مکمل نہیں ہوئی تھی۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا:

﴿ وَ إِذْ اَخَذَ رَبُّكَ مِنْ بَنِي الدَمَ مِنْ ظُهُوْرِهِمْ ﴾

رو برستوں نے اللہ کی ربوبیت کا اقرار کیا تو اللہ تعالی نے فرمایا: میں تمہارا رب ہوں۔
محرتمہارے نبی ہیں اور علی تمہارے امیر ہیں۔ بیروایت اظہار مدعامیں بالکل صریح ہے۔'

یہ روایت سب محدثین کے نزدیک جھوٹی ہے۔ قرآن کریم کی ذکر کردہ آیت میں صرف یہ الفاظ ہیں: ﴿اَلَسُتُ بِوَبِیِّکُمُ قَالُوُ ا بَلٰی ﴾ اس میں نہی وامر کا کوئی ذکر نہیں کیا گیا بلکہ بیصرف تو حید کے معاہدہ پر مشتمل ہے۔ اسی آیت میں فرمایا گیا ہے۔ مباداتم کہو کہ ہمارے اکابر نے شرک کا ارتکاب کیا تھا اور ہم ابھی کم عمر تھے۔''

اس سے معلوم ہوا کہ بیہ آبت صرف میثاق تو حید پر مشمل ہے۔ اس میں میثاق نبوت کا کوئی ذکر نہیں کیا گیا، باقی امور تو الگ رہے۔ علاوہ ازیں چونکہ یہ عہد سب لوگوں سے لیا گیا تھا۔ لہذا اس سے یہ لازم آتا ہے کہ سیدنا علی جملہ انبیاء از نوح تا محمد عیالا کے بھی امیر ہیں ظاہر ہے کہ بیا ایک احمقانہ بات ہے۔ اس لیے کہ یہ انبیاء سیدنا علی کی پیدائش سے پہلے وفات پاچکے تھے، ان کے امیر کیوں کر قرار پاسکتے تھے۔ زیادہ سے زیادہ سیدنا علی اپنے اہل زمانہ کے امیر ہوسکتے ہیں۔ باقی رہی یہ بات کہ سیدنا علی پہلے لوگوں کے بھی جو آپ کے بعد پیدا ہوئے تو کوئی شخص سیدنا علی پہلے لوگوں کے بھی جو آپ کے بعد پیدا ہوئے تو کوئی شخص بیتا کہ واس اس کا دعوی نہیں کرسکتا۔ جیرت کی بات ہے کہ بیا حمق رافضی عقلاء یہود سے بھی گیا

گزراہےجن کے بارے میں قرآن نے فرمایا تھا:

﴿ مَثَلُ الَّذِينَ حُمِّلُوا التَّوْرَاةَ ثُمَّ لَمُ يَحْمِلُوْهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُوْهَا كَمَثَلِ الْحِمَارِ يَحْمِلُ اللهِ اللهِ الْحِمَادِ يَحْمِلُ اللهِ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهُ اللهِ اللهِ

ایک عاقل شخص سے بیہ بات پوشیدہ نہیں کہ شیعہ کے بید دلائل عقلاً وشرعاً بے کار ہیں،اس کی نظیر ابن عربی اوراس کے امثال کا بیقول ہے کہ:

''انبیاء کرام معرفت الہی کاعلم خاتم الاولیاء (ابن عربی اپنی کتاب''الفصوص'' میں لکھتے ہیں کہ میں حکمت ہیں کہ میں خاتم الاولیاء ہوں ) کے سینے سے اخذ کیا کرتے تھے جوان کے ایک مدت بعد پیدا ہوا تھا۔''

ابن عربی کے ہم نوا اولیاء کے بارے میں اسی طرح غلق سے کام لیتے ہیں، جیسے شیعہ اماموں کے بارے میں۔ جیرت بالائے جیرت ہے کہ شیعہ مصنف ایسے دلائل کو''صریح فی الباب'' قرار دیتا ہے۔ بھلاایسے دلائل کوکوئی شخص تسلیم کرسکتا ہے؟

امامت على كي حياليسويي دليل:

شيعه مصنف لكمتاب:

''امامت على كى جاليسوي وليل يه آيت ہے:﴿فَانَّ اللَّهَ هُوَ مَوْلَاهُ وَ جِبُرِيْلُ وَ صَالِحُ الْمُؤُمِنِيُنَ﴾ (التحريم: ٢٦/٣)

مفسرین کا اجماع ہے کہ ''صالح المونین'' سے سیرنا علی مراد ہیں۔ ابونعیم سیرنا اساء بنت عمیس سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے نبی مظالمین کو بیر آیت پڑھتے سنا، آپ نے فرمایا۔ اس سے سیرنا علی مراد ہیں۔ سیرنا علی کی اس خصوصیت سے معلوم ہوتا ہے کہ آب افضل ہیں لہذا آپ ہی امام ہوں گے۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ اس ضمن میں اجماع کا دعویٰ افترا پر مبنی ہے۔ حقیقت ہے ہے کہ اس روایت پر اجماع تو کجا کتب تفسیر میں اس کے برعکس مذکور ہے، چنانچہ مجاہداور دیگر علاء اس سے سیدنا ابو بکر وعمر مراد لیتے ہیں۔ ابن جرت نے بیال کیا ہے کہ بعض علاء اس سے انبیاء مراد لیتے ہیں، اس سے سیدناعلی کی کوئی خصوصیت ثابت نہیں ہوتی۔ علاوہ ازیں بیے حدیث یقیناً کذب ہے۔ مزید براں ''وصالح المؤمنین'' کے الفاظ عام ہیں۔ بخاری ومسلم میں ہے کہ نبی کریم نے

فرمایا: ''فلال گھر والے میرے دوست نہیں ہیں۔ میرا دوست صرف اللہ تعالیٰ اور نیکو کارمومن ہیں۔''**①** 

نیزیہ کہ مذکورہ صدر آیت میں نیک نہاد اہل ایمان کورسول اللہ کا''مولیٰ' قرار دیا گیا ہے۔ ظاہر ہے کہ مولی سے موالی مراد ہے۔لہذا جوشخص بھی نیک دل مومن ہوگا وہ نبی کریم کاقطعی طور پر موالی (دوست ) ہوگا،اگر وہ آپ سے دوستی نہ لگا تا ہوتو وہ صالح مومنین میں سے نہیں ہوسکتا۔ بلکہ بعض اوقات مومن صالح نہ ہونے کے باوجود بھی آپ سے دوستی رکھتا ہے۔

شیعه کا بیقول که' وَ اللایَاتُ فِی هلذَا الْمَعْنی کَثِیْرَةٌ''ہم کہتے ہیں که شیعه کے متروکه دلائل اسی طرح کمزور اور بود ہے ہوں گے جس طرح ان کے ذکر کردہ دلائل بے کار ہیں۔ آخر حجوٹ کی کیا کمی ہے؟ مگر بات بیہ ہے کہ اللہ تعالیٰ حق کو باطل پر پھینک مارتا ہے اور وہ مغلوب ہوکر دب جاتا ہے۔

قاسم بن زکریا کی حکایت مشہور ہے۔ وہ عباد بن یعقوب اسدی رافضی کے پاس گیا۔ عباد بن یعقوب شیعہ ہونے کے باوجود بڑا راست گفتار تھا۔ اس نے مجھ سے کہا: ''دریا کس نے کھودا؟'' میں نے کہا: '' اللہ تعالی نے۔'' اس نے کہا: ''تم سے کہتے ہو، مگریہ بتاؤ دریا کس نے کھودا؟'' میں نے کہا: پھر آپ ہی ارشاد فرما کیں۔'' عباد نے کہا سیدنا علی نے کھودا تھا۔'' پھر اس نے پوچھا:''دریا کو کس نے جاری کیا؟'' میں نے کہا، آپ ہی فرما کیں۔عباد نے کہا: ''حباد کے عباد کہنے لگا: میں نے اس کے پاس ایک تلوار اور ڈھال دیکھی تو پوچھا ہے کس کی ہے؟ عباد کہنے لگا: میں نے مہدی کے ساتھ لڑنے کے لیے بہتلوار رکھی ہے۔''

جب میں اس کی باتیں سن کر فارغ ہوا تو اس کے پاس آیا اس نے پوچھا:'' دریا کس نے کھودا؟ '' میں نے کہا:'' سیدنا معاویہ نے اور عمرو بن عاص نے اسے جاری کیا۔'' پھر میں کود کر باہر نکلا اور چلایا:''اس دشمن اللہ فاسق کوئل کر دو۔''

حافظ ذہبی فرماتے ہیں یہ حکایت صحیح ہے،اسے ابن مظفر نے قاسم سے روایت کیا ہے۔ محمد بن جربر کہتے ہیں، میں نے عباد بن یعقوب کو یہ کہتے سنا۔ جونماز میں ہر روز اعداء اہل بیت پر تبرا نہ بھیجے

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الأدب، باب تبل الرحم ببلالها(حدیث: ۹۹۰)، صحیح مسلم،کتاب الایمان، باب موالاة المومنین(حدیث: ۲۱۰)



اس کا حشرانہی کےساتھ ہوگا۔

#### امامت على براحاديث نبويه سے احتجاج:

شيعه مصنف لكهتاب:

"تیسرے باب میں احادیث نبویہ سے استدلال کیا جائے گا۔ان میں سے ایک وہ حدیث جو سب لوگوں نے بیان کی ہے کہ جب آیت کریمہ ﴿وَانْذِرُ عَشِیْرَ تَکَ الْاَقْرَبِیْنَ ﴾ نازل ہوئی تو نبی کریم نے تمام بنی عبدالمطلب کو ابوطالب کے گر میں جمع کیا۔ان میں دوعورتیں اور چالیس مرد تھے۔آپ نے ان کے لیے کھانا پکایا۔ یہ کھا و پیو آدمی تھے۔مگر یہ سب تھوڑ ہے سے کھانے سے سیر ہو گئے۔اور انھیں پیتہ نہ چل سکا کہ انھوں نے کیا کھایا ہے۔آپ کی اس اعجاز نمائی سے ان پر واضح ہو گیا کہ آپ نبوت میں سیچ ہیں۔آپ نے فر مایا: اے بنی عبدالمطلب! یوں تو مجھے اللہ تعالی نے سب لوگوں کی طرف مبعوث کیا ہے،مگر خاص طور سے مجھے تمہاری طرف بھیجا ہے۔اللہ تعالی نے سب لوگوں کی طرف مبعوث کیا ہے،مگر خاص طور سے مجھے تمہاری طرف بھیجا ہے۔اللہ تعالی کے وادر بواعر ہوگیا تا رب واعر ہوگیا تا ور بی از ور اینے اتا رب واعر ہوگیا گوڑ رائے۔'

میں شمصیں دو ملکے بھیکے کلمات کی طرف دعوت دیتا ہوں۔ جن کا زبان پر جاری کرنا بڑا آسان ہے اور جو میزان اعمال میں بڑے بوجھل ہوں گے۔تم ان دونوں کلمات کی برکت سے عرب وعجم کے مالک بن جاؤ گے اور جملہ اقوام عالم تمہارے زیر نگیں ہو جائیں گی۔ان کلمات کی بنا پرتم جنت میں جاؤ گے اور جہنم سے رہائی پاؤ گے۔ وہ کلمات میں ہاں۔

"أَشُهَدُ أَنُ لَا إِلٰهَ إِلَّا اللَّهُ وَ أَنَّ مُحَمَّدًا رَّسُولُ اللهِ"

جوشخص میری اس دعوت کو قبول کرے گا اور میری مدد کرے گاوہ میرا بھائی میراوشی میرا وزیر اور میرے بعد میرا خلیفہ ہوگا۔ نبی کریم مُثَاثِینِم کا بیدارشاد گرامی سن کر سیدناعلی نے

کہا: اے اللہ کے رسول! میں اس کے لیے تیار ہوں۔'

ہم شیعہ سے مذکورہ صدر روایت کی صحت کا مطالبہ کرتے ہیں، بیر وایت سنن میں ہے نہ مغازی میں اور نہ مسانید میں، پھر شیعہ کا بی تول کس حد تک صحیح ہے کہ'' بیر وایت سب لوگوں نے بیان کی ہے'' بہ خلاف ازیں بیموضوع حدیث ہے۔ • بنی عبد المطلب کی تعداد نزول آیت کے وقت چالیس نہ تھی، آپ کی زندگی میں بھی وہ اس تعداد کونہ بہنچ سکے۔ بنوعبد المطلب سیدنا عباس وابوطالب وحارث وابولہب کی اولا دمیں سے تھے۔ ابوطالب کے چار بیٹے تھے۔ علی جعفر، عیل ، طالب، آخر الذکر نے اسلام کا زمانہ نہیں پایا تھا۔ سیدنا عباس کے بیچ ابھی شیرخوار تھے یا پیدا ہی نہیں ہوئے تھے۔ حارث کے تین بیٹے ابوسفیان، ربیعہ، نوفل ۔ ابولہب کے بھی دویا تین بیٹے تھے۔ بنا بریں تمام بنو ہاشم اس وقت دس سے پچھزیادہ تھے۔ پھر چالیس کیسے ہوگئے؟

شیعہ کا یہ قول کہ'' بنو ہاشم بڑے پیٹو تھے۔'' صاف جھوٹ ہے، بنو ہاشم بسیار خوری کے مرض کا شکار نہ تھے بلکہ ان میں ایک آ دمی بھی ایسانہ تھا۔

اس روایت کے الفاظ رکیک ہیں، جن کی بنا پر دل اس کے باطل ہونے کی شہادت دیتا ہے۔ اس میں مذکور ہے کہ آپ نے چالیس آ دمیوں کو یہ پیش کش کی تھی۔ فرض کیجیے کہ اگر وہ سب آ دمی اس دعوت کو قبول کر لیتے تو ان میں سے خلیفہ کون قراریا تا؟

نیز یہ کہ بخاری ومسلم میں سیدنا ابو ہر رہ و وائنڈ سے جو حدیث مروی ہے اس سے اس کی تر دید ہوتی ہے، فرماتے ہیں: جب آیت کریمہ ﴿ وَ اَنْدِرُ عَشِیْرَ تَکَ الْاَقْرَبِیْنَ ﴾ زل ہوئی تو نبی کریم ﷺ وَ اَنْدِرُ عَشِیْرَ تَکَ الْاَقْرَبِیْنَ ﴾ زل ہوئی تو نبی کریم ﷺ نے قرایش کوجمع کر کے ان سے اجتماعی اور انفرادی طور پر بات چیت کی۔ آپ نے فرمایا: ' این عبد! اپنی جان دوز خ سے بچالو۔ اے بنی عبد شمس! اے بنی عبد المطلب! اپنی جان دوز خ سے بچالو۔ اے بنی عبد شمس اور کے میں تم سے عذاب الہی کو روک نہیں سکوں گا سے بچالو۔ اے فاطمہ! اپنی جان دوز خ سے بچالے۔ میں تم سے عذاب الہی کو روک نہیں سکوں گا

اس کے واضع کا نام عبدالغفار بن قاسم بن فہدابومریم کوئی رافضی ہے۔ شیعہ کی اکثر تصانیف میں اس کا ذکر کیا ہے۔

ذکر پایا جاتا ہے۔ الممامقانی نے اپنی کتاب'' تنقیح المقال'' (۲/ ۱۵۹۔ ۱۵۹) پر بھی اس کا ذکر کیا ہے۔

شخ الاسلام ابن تیمیہ نے منہاج السنہ (۸۱/۸) پر لکھا ہے کہ بیا جماعاً متروک راوی ہے۔ ابن المدینی فرماتے ہیں کہ بید حدیثیں وضع کیا کرتا تھا۔ نسائی اور جاتم نے اسے متروک الحدیث قرار دیا ہے۔ ابن حبان البستی فرماتے ہیں کہ بیشراب کے نشہ سے سرشار رہا کرتا تھا، امام احمد فرماتے ہیں، اس کی اکثر حبان البستی فرماتے ہیں کہ بیشراب کے نشہ سے سرشار رہا کرتا تھا، امام احمد فرماتے ہیں، اس کی اکثر دوایات باطل ہوا کرتی ہیں۔ ساک بن حرب اور ابوداؤد نے اسے کاذب قرار دیا ہے، اس روایت کی سند میں ایک اور رافضی بھی ہے اس کا نام عبد اللہ بن عبد القدوس ہے وہ سابق الذکر شیعہ راوی سے بھی برتر ہے۔

تا ہم قرابت داری کاحق ادا کرتار ہوں گا۔

بخاری و مسلم میں ہے کہ جب زیر تبصرہ آیت نازل ہوئی تو آپ نے فرمایا: ''اے گروہ قریش!

اپ آپ کوعذاب الہی سے بچالو میں تمہاری کچھ مدذہیں کرسکوں گا۔اے بنی عبدالمطلب!اے میری کھو پھی صفیہ!اوراے میری بیٹی فاظمہ! میرا مال جتنا چاہو لے لو، میں شخصیں عذاب الہی سے نہیں چھڑا سکوں گا۔' کو امام مسلم نے بیروایت قبیصہ بن مخارق و زہیر کو وعائشہ سے نقل کی ہے۔اس میں ہے کہ نبی کریم نے کوہ صفا پر کھڑ ہے ہو کر بیالفاظ ارشاد فرمائے تھے۔' کو اثبات میں دوسری حدیث:

#### شيعه مصنف لكصتاب:

''امامت علی کے اثبات میں دوسری حدیث یہ جب کہ جب آیت کریمہ ﴿آیاتُهُا الرَّسُولُ کُ بَلِّغُ مَا اُنْزِلَ اِلْکُکَ مِنْ رَّبِّکَ ﴿الْاَکُونَ ۵ کِیا اَنْدُلُ ہُولُی تَو نبی کریم مَالِیْ ہُولُ بَلِغُ مَا اُنْزِلَ اِلْکُکَ مِنْ رَجِّم کے مقام پرخطبہ دیتے ہوئے فرمایا:''اے لوگو! کیا میں شمصیں تہماری جانوں کی نسبت زیادہ قریب نہیں؟ انھوں نے کہا، کیوں نہیں! آپ نے فرمایا ''جس کا میں مولی ہوں علی بھی اس کے مولی ہیں۔اے اللہ! جوعلی سے دوستی رکھے،اس سے دوستی رکھا، جواس کی مدد کر ہے تو بھی اس کی مدد کر اور جواسے تنہا جھوڑ دیتو بھی اسے تنہا جھوڑ دے۔' سیدنا عمر نے فرمایا، بڑی خوشی کی بات ہے آپ (سیدنا علی ) میرے اور سب مومن مردوں اور عورتوں کے مولی ہیں۔'

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب التفسیر، سورة الشعراء، (حدیث: ۲۷۷۱)، صحیح مسلم، کتاب الایمان باب فی قوله تعالی ﴿ وَ أَنْ فِرْ عَشِیْرَ تَكَ الْاَقْرَبِیْنَ ﴾ (حدیث: ۲۰۶)، واللفظ له

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب الوصایا، باب هل یدخل النساء والولد فی الاقارب (حدیث: ۲۷۵۳)، صحیح مسلم، حواله سابق (حدیث: ۲۰۶)

**<sup>3</sup>** صحیح مسلم، حواله سابق(حدیث:۲۰۷)

<sup>•</sup> صحیح مسلم ،حواله سابق(حدیث: ۲۰۵)

ہم قبل ازیں اس حدیث کا جواب دے چکے ہیں کہ بیآ بت غدیر ثم کے واقعہ سے بہت عرصہ پہلے نازل ہوئی۔ ● اگر چہ بیسورہ کا کدہ کی آیت ہے۔ اسی سیاق میں فرمایا: ﴿وَاللّٰهُ یَعُصِمُکَ مِنَ النَّاسِ ﴾ جس کا تعلق آغاز اسلام سے ہے۔ امام تر مذی اور امام احمد بن حنبل نے المسند میں اس حدیث کا ابتدائی حصہ قبل کیا ہے۔ روایت کے بیالفاظ"وَالِ مَنُ وَّالَاہُ" بلاشہ جھوٹے ہیں۔ آثر م نے سنن میں امام احمد سے قبل کیا ہے کہ عباس نے امام احمد سے دریافت کیا کہ حسین ● الاشقر نے دو حدیثیں روایت کی ہیں۔ ایک مذکورہ صدر روایت اور دوسری میہ کہ نبی مَنْ اللَّهُ نَا اللَّهُ وَاللّٰهُ اللَّهُ اللَ

ا مام ابن حزم رشمالتے فرماتے ہیں: فضائل علی کے بارے میں مندرجہ ذیل حدیثیں صحیح ہیں۔

ا۔ آپ کو مجھ سے وہی نسبت ہے جو ہارون کوموسیٰ ہے۔

۲۔ غزوہُ خیبر کے موقع پر نبی کریم مَثَاثِیَام کا بیدارشاد کہ کل میں ایک شخص (سیدناعلی) کو جھنڈا دوں گا۔ ﴾ گا۔ ﴾

#### س۔ نبی کریم کا بیعہد کہ مومن سیدناعلی سے محبت کرتے اور منافق بغض رکھتے ہیں۔ 🗗

❶ صحیح بخاری، کتاب الایمان، باب زیادة الایمان ونقصانه (حدیث:٥٤)، صحیح مسلم، کتاب التفسیر، باب فی تفسیر آیات متفرقة، (حدیث:٣٠١٧)

اس کا نام حسین بن حسن اشقر کوفی ہے اس کا ترجمہ میزان الاعتدال (۲۴۹/۱) پر مذکور ہے بخاری فرماتے ہیں: '' فیہ نظر'' ابو زرعہ کہتے ہیں یہ منکر الحدیث ہے، ابو حاتم کہتے ہیں یہ ضعیف راوی ہے جوز جانی فرماتے ہیں یہ صحابہ کوگالیاں دیا کرتا تھا۔ یہ ۲۰۸ھ میں فوت ہوا۔''

صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب مناقب علی بن ابی طالب رضی الله عنه (حدیث: ۲۰۳۷، ۲۱۶)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل علی بن ابی طالب رضی الله عنه (حدیث: ۲۶۰۶)

صحیح بخاری،حواله سابق، (حدیث:۲۷۰۱)،صحیح مسلم-حواله سابق
 (حدیث:۲٤۰۹)

<sup>•</sup> صحیح مسلم، کتاب الایمان باب الدلیل علی ان حب الانصار وعلی رضی الله عنهم(حدیث:۷۸)

آ خرالذ کر حدیث انصار مدینہ کے بارے میں بھی وار دہوئی ہے۔

باقی رہی حدیث "مَنُ کُنُتُ مَوْ کَلاہُ" تو بیتے نہیں ہے۔اس کے علاوہ روافض جواحا دیٹ سیدنا علی کے فضائل ومنا قب کے بارے میں بیان کرتے ہیں وہ سب موضوع ہیں، جبیبا کہ مم حدیث سے معمولی واقفیت رکھنے والاشخص بھی جانتا ہے۔

اگر سوال کیا جائے کہ محدث ابن حزم نے مذکورہ صدر قول میں حدیث'انُتَ مِنِّی وَ اَنَا مِنْکَ عَیز حدیث' مباہلہ' اور حدیث' الکساء' ذکر نہیں کیں اس کا مطلب یہ ہوا کہ ابن حزم کے نزدیک بیا حادیث بھی ضعیف ہیں۔

اس کا جواب ہے ہے کہ ابن حزم نے احادیث صحیحہ سے وہ حدیثیں مراد لی ہیں جن میں صرف علی ولٹیڈ کی مدح وستائش کی گئی ہے اور کسی کا ذکر نہیں کیا گیا۔ ہم کہتے ہیں اگر بدالفاظ نبی کریم نے غدر خم کے مقام پرارشاد فرمائے بھی تھے تو آپ کی مرادامامت وخلافت ہر گزنتھی ،اس لیے کہ ظاہری الفاظ سے مفہوم نہیں نکاتا ،الیی اہم بات بڑے واضح انداز میں بیان کرنا چا ہیے نہ کہ مجمل و مبہم الفاظ میں۔ مولی کا لفظ عربی زبان میں وکی کا مترادف ہے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَالَّذِينَ الْمَنُوا ﴾ (المائده: ٥/٥٥)

اس آیت سے مستفاد ہوتا ہے کہ سب مومن اللہ کے دوست ہیں۔ یہ آپس میں بھی ایک دوسرے کے دوست ہیں۔ موالات (دوسی لگانا) معادات (دشمن رکھنا) کی ضد ہے۔ یہ جانبین سے استوار کی جاتی ہے۔ ضروری نہیں کہ دوسی لگانے والے دونوں فریق مرتبہ و مقام کے لحاظ سے برابر ہوں۔ بلکہ اس بات کا بھی امکان ہے کہ ایک فریق عالی منصب ہواور اس کا دوسرے سے دوسی لگانا اس کے فضل واحسان پر بہنی ہواس کے مقابلہ میں ایک فریق فروتر درجہ رکھتا ہواور اس کا فریق اعلیٰ سے دوسی لگانا طاعت وعبادت کا درجہ رکھتا ہو۔ بنابریں اللہ ورسول اور سیدناعلی کے مولی ہونے کے یہ معنی بیس کہ یہ سب مومنوں سے دوسی رکھتے ہیں، گویا مولی کا لفظ اندریں صورت موالات سے ہوگا جو معادات کی ضد ہے۔ مومن جو اللہ ورسول کے ساتھ موالات قائم کرتے ہیں، وہ بھی معادات کی ضد ہے۔ دوسی لگانے کا یہ علم سب مومنوں کے لیے یہ۔ سیدناعلی ایک بلند پایہ مومن ہیں اور وہ باقی ہے۔ دوسی لگانے کا یہ علم سب مومنوں کے لیے یہ۔ سیدناعلی ایک بلند پایہ مومن ہیں اور وہ باقی

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الایمان ، باب حب الانصار من الایمان(حدیث:۱۷)، صحیح مسلم، حواله سابق(حدیث:۷۵،۷٤)

مومنوں سے دوستی رکھتے ہیں۔ بنا ہریں اس میں خوارج ونواصب کی تر دید پائی جاتی ہے۔ حدیث میں یہ کہیں ذکورنہیں کہلی کے سوا مومنوں کا کوئی دوست ہی نہیں۔ نبی کریم مُٹاٹیا ﷺ نے فر مایا: قبیلہ مسلم وغفار و جہینہ و مزنیہ اور قرلیش و انصاریہ سب میرے دوست ہیں۔ اللہ و رسول کے سوا ان کا کوئی دوست نہیں۔ 

• جہینہ و مزنیہ اور قرلیش و انصاریہ سب میرے دوست ہیں۔ اللہ و رسول کے سوا ان کا کوئی دوست نہیں۔ 
• جہیں۔ • اسلام میرے دوست کی میں ہے ہیں۔ اللہ و رسول کے سوا ان کا کوئی دوست نہیں۔ • اسلام سور کی دوست نہر کی دوست نہر نے دوست نہر نہر نے دوست نے دوست نہر نے دوست نہر نے دوست نہر نے دوست نے دوست نے دوست نہر نے دوست نے دوست

#### امامت علی کے اثبات میں تیسری حدیث:

شیعه مصنف لکھتا ہے: ''امامت علی کے اثبات میں تیسری حدیث یہ ہے:

"أُنتَ مِنِي بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنُ مُّوسِلِي إِلَّا أَنَّهُ لَا نَبِيَّ بَعُدِی"

الله تعالی نے سیرنا ہارون کو بیمر تبہ عطا کیا تھا کہ وہ سیرنا موسی کے قائم مقام تھے اور اگر ان کے بعد زندہ رہتے تو ان کے خلیفہ ہوتے۔ نیز اس لیے کہ سیرنا موسیٰ کی غیوبت میں وہ آپ کے قائم مقام رہ چکے تھے۔ سیرنا موسیٰ کی وفات کی صورت میں جب آپ کی غیوبت طوالت اختیار کر لیتی تو آپ کا خلیفہ ہونا زیادہ قرین عقل وقیاس تھا۔"

اس کا جواب ہے ہے کہ مذکورہ بالا حدیث بخاری و مسلم میں موجود ہے۔ نبی کریم نے بہ الفاظ غزوہ ہوں ہوں کو جاتے وقت ارشاد فرمائے تھے۔ وی کریم کی عادت تھی کہ جب مدینہ کے باہر جاتے تو کسی کو اپنا نائب مقرر کردیا کرتے تھے۔ غزوہ تبوک کو جاتے وقت کسی کو پیچے رہنے کی اجازت نہیں دی۔ صرف وہی لوگ پیچے رہے جو معذور تھے۔ یا منافق۔ تین صحابہ بھی آپ کے ہم راہ نہ جاسکے تھے۔ فنح مکہ اور ججۃ الوداع کو جاتے وقت بھی آپ نے اپنا نائب مقرر کیا تھا۔ غزوہ تبوک کے موقع پر مدینہ میں مسلمانوں کی کوئی جماعت بھی باقی نہیں رہی تھی۔ اس لیے یہ استخلاف اپنی نوعیت میں نرالا مدینہ میں مسلمانوں کی کوئی جماعت بھی باقی نہیں رہی تھی۔ اس لیے یہ استخلاف اپنی نوعیت میں نرالا کی اور عرض کیا: '' اے اللہ کے رسول! آپ مجھے بھی۔ سیدنا علی نبی کریم کی طرف روتے ہوئے آئے اور عرض کیا: '' اے اللہ کے رسول! آپ مجھے بچوں اور عور توں میں چھوڑ کر جارہے ہیں۔ بعض لوگوں کا خیال ہے کہ منافقین نے یہ گیے اڑائی تھی کہ

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب المناقب، باب مناقب قریش(حدیث: ۳۵۰٤)، صحیح مسلم،
 کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل غفار و اسلم....."(حدیث: ۲۵۲۰)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة تبوك (حدیث:۱٦:٤٤)، صحیح مسلم، كتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل على بن ابى طالب رضى الله عنه (حدیث:

محمد مَنَاتِينَمُ عَلَى رَبِينَةُ سِي بَعْضِ ركھتے ہيں اس ليےان کو جنگ ميں ہم راہ نہيں لے جار ہے۔

نبی مَثَالِیَّا مِ سَلِمَ عَلِیَّا کہ میں نے شخصیں امین سمجھ کر اپنا نائب مقرر کیا ہے۔ بغض کی بنا پر نہیں۔ جس طرح موسیٰ علیہ اپنی عدم موجودگی میں سیدنا ہارون کو اپنا نائب مقرر کیا تھا۔ اسی طرح نبی مَثَالِیْنِ مِنْ اللّٰهِ اللّٰهِ کَا مُعْمِمُنُ کُردیا۔

مگرسیدناعلی کا استخلاف سیدنا ہارون کی خلافت و نیابت کی ما نند نہ تھا۔ اس لیے کہ سیدنا موسی جب مناجات باری تعالیٰ کے لیے کوہ طور پر گئے تھے تواپنی عدم موجودگی میں ہارون کو اپنا نائب مقرر کیا تھا۔ سیدناعلی کو اس وقت مدینہ کا نائب مقرر کیا گیا تھا جب کہ اہل اسلام نبی کریم مَنَافِیَا ہُمَ کی رفاقت میں جنگ کے لیے جارہے تھے، باقی رہا ہے کہ نبی کریم کے الفاظ تھے:"اَنْتَ مِنِی بِمَنْوِ لَةِ هَادُونُ مِنُ مُؤسِی "تو یا در ہے کہ ایسے الفاظ میں تشبیہ ہر لحاظ سے مقصود نہیں ہوتی اور یہ مطلب نہیں ہوتا کہ مُشَبَّہ یہ دونوں بالکل مساوی ہیں۔ حدیث استخلاف کی توضیح:

جب سرورکائنات سُلُیْمِ نے اساری بدر کے بارے میں صحابہ سے مشورہ لیا تو سیدنا ابوبکر نے فدریہ کا مشورہ دیا۔ اور سیدنا عمر نے فرمایا کہ ان کوقتل کردینا چاہیے، یہ سن کرآپ نے فرمایا: '' اے ابوبکر! آپ کی مثال سیدنا ابرا ہیم جیسی ہے جب انھوں نے فرمایا: ﴿فَمَنُ تَبِعَنِیُ فَاِنَّهُ مِنِّیُ وَ مَنُ عَصَانِیُ فَاِنَّکَ غَفُوْرٌ رَّحِیْمٌ وراے عمر! آپ کی مثال سیدنا نوح علیا جیسی ہے جنھوں نے فرمایا

تَّا: ﴿ رَبِّ لَا تَذَرُ عَلَى الْاَرُضِ مِنَ الْكَافِرِيْنَ دَيَّارًا ﴾

اس حدیث میں سیدنا ابوبکر کوسیدنا ابراہیم اور سیدنا عمر کوسیدنا نوح علیا کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے۔ اس کا یہ مطلب نہیں کہ یہ تشبیہ من کل الوجوہ ہے۔ بلکہ مقصود صرف یہ ہے کہ سیدنا ابوبکر لطافت طبع اور نرم مزاجی میں سیدنا ابراہیم کی طرح اور سیدنا عمر اپنے طبعی تشدد میں سیدنا نوح کی مانند تھے۔ سیدناعلی کو ہارون کے ساتھ تشبیہ صرف اس بات میں دی گئی ہے کہ جس طرح ہارون موسی علیا کی عدم موجودگی میں ان کے قائم مقام قرار پائے تھے۔ اسی طرح علی نبی کریم کی عدم موجودگی میں ان کے نائب وخلیفہ تھے۔

<sup>•</sup> مسند احمد (۱/۳۸۳-۳۸۳) ، مستدرك حاكم (۲۱/۳-۲۲)، و اسناده ضعيف ابوعبيده كا ايخ والدعبدالله بن مسعود رضى الله عنه سے ساع نہيں ہے۔

یہ استخلاف سیدناعلی کی خصوصیت نہیں ہے اور نہ ہی آپ کے دیگر استخلافات کی مانند ہے۔ آپ کے مقرر کردہ نائبین اس طرح نہیں تھے جیسے سیدنا ہارون سیدنا موسیٰ کے خلیفہ تھے۔ سیدناعلی کی شخصیص بالذکر لقب کے مفہوم سے ظاہر ہور ہی ہے۔ لقب دوشم کا ہوتا ہے۔

ا۔ وہ لقب جو جنس کی حیثیت رکھتا ہے۔

۲۔ وہ لقب جوعکم کا قائم مقام ہوتا ہے۔مثلاً زید۔ بیمفہوم نہایت کمزور ہے۔

اسی لیے تمام علائے اصول کا نظریہ یہ ہے کہ اس سے احتجاج نہیں کیا جا سکتا۔ بعض لوگوں نے کہا ہے کہ سیدناعلی کو نبوت کے سواباقی ہر بات میں ہارون کے ساتھ تشبیہ دی گئی ہے۔ یہ باطل ہے نبی کریم کے ارشادگر امی''اَمَا تَرُضٰی اَنُ تَکُونَ مِنِّی بِمَنْزِلَةِ هَارُونَ مِنُ مُّوسٰی' سے واضح ہوتا ہے کہ آپ سیدناعلی کو راضی کرنا چاہتے تھے۔ آپ کا مقصد یہ تھا کہ سیدناعلی کو سیدنا ہارون جیسا مرتبہ حاصل ہے اور اگر سیدناعلی بالکل سیدنا ہارون کے مشابہ ہوتے تو 9 ھ میں نبی کریم ان پر سیدنا ابو بکر کو امیر مقرر نہ کرتے۔ چنانچہ سیدنا علی سیدنا ابو بکر کی اقتداء میں نماز پڑھتے اور اطاعت کیا کرتے تھے۔ سرور کا کنات علی ٹیا ہے سیدناعلی کو خاص طور پر کفار کے عہد واپس کرنے کے لیے بھیجا کرتا تھا یا اپنے کنبہ کا کوئی آ دمی بھیجا کرتا تھا یا اپنے کنبہ کا کوئی آ دمی بھیجا کرتا تھا یا اپنے کنبہ کا کوئی آ دمی بھیجا کرتا تھا۔

شیعہ مصنف کا بیقول کہ'' ہارون سیدنا موسیٰ کی غیوبت میں ان کے قائم مقام تھے۔''
ہم کہتے ہیں کہ نبی کریم نے اپنی موجود گی وعدم موجود گی میں سیدناعلی کے سوا اورلوگوں کو بھی اپنا
نائب مقرر کیا تھا۔لہذا استخلاف علی المدینہ سیدناعلی کی خصوصیت نہیں ہے۔ بیضروری نہیں کہ جس شخص
کوآپ اپنی زندگی میں بعض لوگوں کے لیے اپنا قائم مقام مقرر کردیں وہ آپ کی وفات کے بعد آپ
کا خلیفہ بھی ہو۔

## امامت على كى چۇھى حديث:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

"امامت علی کی چوتھی دلیل بیر حدیث ہے کہ نبی کریم نے سیدناعلی کو اپنا نائب مقرر کیا تھا، حالانکہ آپ کی غیوبت کا زمانہ نہایت محدود تھا۔ لہذاعلی آپ کی وفات کے بعد بھی آپ کے قائم مقام ہوں گے، کیوں کہ علی کے سواکسی کی امامت وخلافت پر اجماع

منعقد نہیں ہوا۔ نیز اس لیے کہ نبی کریم نے سیرناعلی کو استخلاف علی المدینہ سے معزول نہیں کیا تھا، لہذا سیدناعلی کے بعد بھی اس منصب کے منصب پر فائز ہوں گے۔ جب مدینہ میں آپ کے نائب ہول گے تو دیگر بلاد وامصار میں بھی یقیناً آپ کے خلیفہ کھہریں گے۔'

ہم جواباً کہتے ہیں کہ شیعہ کے دیگر دلائل کی طرح یہ دلیل بھی نہایت بودی اور تار عنکبوت کی طرح بے جان ہے،اس کے متعدد جوابات ہیں۔

اس کا ایک جواب ہے ہے کہ علماء کی ایک جماعت کے مطابق نبی کریم نے اپنی وفات کے بعد سیدنا ابو بکر کوخلیفہ مقرر کیا تھا اور اگر شیعہ کہیں کہ آپ نے سیدنا علی کوخلیفہ بنایا تھا۔ تو ہم کہیں گے کہ پھر فرقہ راوند بیکا قول بھی صحیح ہونا چاہیے، جو کہتے ہیں کہ آپ نے سیدنا عباس کوخلیفہ بنایا تھا۔ جو شخص بھی کما حقہ نقلی دلائل سے آگاہ ہے۔ وہ جانتا ہے کہ احادیث صحیحہ سے سیدنا ابو بکر کا استخلاف ثابت ہوتا ہے نہ کہ سیدنا علی یا عباس کا۔ اور اگر آپ نے کسی کو بھی خلیفہ مقرر نہیں کیا تواس کا مطلب یہ ہوا کہ امام کا تقرر آپ نے امت کی رائے عامہ پر چھوڑ دیا تھا کہ جس کو چاہیں مقرر کرلیں۔

باقی رہازندگی میں کسی کواپنا قائم مقام بنانا تو بیدا یک قشم کی نیابت ہے اس کے لیے ہرامام کے عزم وقصد کا ہونا ضروری ہے اورموت کے بعدوہ خلیفہ بنانے کا مکلّف ہی نہیں رہتا۔ سیدناعیسی علیّیا کاارشاد ہے:

﴿ وَ كُنْتُ عَلَيْهِمُ شَهِيدًا مَّا دُمْتُ فِيهِمُ فَلَمَّا تَوَفَّيْتَنِى كُنْتَ أَنْتَ الْرَقِيبَ عَلَيْهِمُ ﴿ المائدة: ٥/١١)

شیعه مصنف کا بیقول که '' سیدناعلی کو مدینه کی امارت سے معزول نہیں <sup>●</sup> کیا تھا۔ ایک غلط بات ہے۔ اس لیے کہ جو نہی نبی کریم مدینه وارد ہوئے ، سیدنا علی خود بخو دمعزول ہوگئے۔ جس طرح آپ کے دیگرنائبین آپ کی تشریف آوری سے ازخوداس منصب سے الگ ہو جایا کرتے تھے، جس پر آپ

سیدناعلی کے امارت مدینہ سے معزول نہ ہونے کا مطلب ہے ہے کہ غزوہ تبوک سے واپس آنے کے بعد نبی کریم مُنَا ﷺ مدینہ میں سیدناعلی کے محکوم ہوں گے۔ ممکن ہے شیعہ مصنف الوہیت علی کا قائل ہواوراس کے بیش کے نز دیک سرور کا ئنات کا سیدناعلی کے زیر فرمان ہونا چنداں قابل اعتراض نہ ہوجیسا کہ اس کے بیش روابن ابی الحدید شارح نبج البلاغہ کا قول ہے۔

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

ان کواپنی عدم موجودگی میں مقرر فرمایا کرتے تھے۔ آپ نے اس کے بعد سیدناعلی کو کفار سے اظہار براءت کرنے کے لیے مکہ بھیجاتھا۔ نیزیمن میں عامل مقرر کیا اور ججۃ الوداع کے موقع پران سے ملے۔ امامت علی کی یا نیجویں حدیث:

#### شيعه مصنف لكمتاب:

''امامت علی کے اثبات میں پانچویں حدیث وہ ہے جوجمہور علماء نے روایت کی ہے کہ نبی کریم نے سیدنا علی کو مخاطب کرکے فرمایا۔ آپ میرے بھائی، میرے وصی، میرے خلیفہ اور میرے بعد میرے بعد میرے قرض کوا داکرنے والے ہیں۔''

اس کا جواب میہ ہے کہ ہم شیعہ سے اس روایت کی صحت ثابت کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ شیعہ مصنف کا بیقول کہ جمہور علماء نے روایت ذکر کی ہے بینی پر مبالغہ ہے۔ اگر شیعہ مصنف کی مراد اس سے علماء حدیث ہیں تو یہ کھلا ہوا افتراء ہے اور اگر وہ یہ کہنا چاہتا ہے کہ ابوتکیم ومغاز لی یا خطیب خوارزم نے اسے روایت کیا ہے تو بیر وایت بالا تفاق ججت نہیں اور اس کا بطلان واضح ہے۔

محدث ابن الجوزی نے کتاب الموضوعات میں بدروایت سیدنا انس سے بیان کی ہے کہ نبی کریم مُلُولِیْم نے فرمایا: ''علی بن ابی طالب میرا بھائی، میرا وزیر، میرے کنبہ میں سے میرا دوست اور میرے بعد میرے بعد میرے قرض کوادا کرنے والا اور میرے وعدوں کو پورا کرنے والا ہے۔' بدروایت موضوع ہے، محدث ابن حبان فرماتے ہیں: ''مطرنا می راوی موضوعات روایت کرتا ہے، اس سے روایت کرنا حلال نہیں۔' ابن عدی کے واسطہ سے بھی بدروایت اسی طرح بیان کی گئی ہے۔ اس روایت کا مدار مطرنا می راوی پر ہے، اس میں " خلیفتی فی المی راوی پر ہے، اس میں " خلیفتی و وصیبی " کے الفاظ نہیں ہیں۔ بلکہ "خلیفتی فی اھلی " کے الفاظ ہیں۔

### امام علی کے اثبات میں چھٹی حدیث:

#### شيعه مصنف لكهتاب:

''امامت علی کے اثبات میں چھٹی روایت حدیث مواخات ہے۔ سیدنا انس روایت کرتے ہیں کہ مباہلہ والے دن اور جب نبی کریم مُلَّاتِیْمُ نے مہاجرین و انصار کے درمیان بھائی چارہ قائم کیا۔ سیدناعلی کھڑے تھے اور آپ کو دیکھ رہے تھے، آپ نے سیدناعلی اور کسی شخص کے درمیان بھائی چارہ قائم نہ کیا۔ سیدناعلی روتے ہوئے واپس

لوٹ گئے۔ نبی کریم نے فرمایا: ''علی کہاں گئے؟''لوگوں نے کہا: ''روتے ہوئے چلے گئے'' سیدہ فاطمہ نے رونے کی وجہ پوچھی تو سیدنا علی نے کہا کہ آپ نے مہاجرین و انصار کے درمیان مواخات قائم کی ہے اور کسی کو میرا بھائی نہیں بنایا۔'' سیدہ فاطمہ نے فرمایا۔ اللہ تعالیٰ آپ کر رسوانہیں کرے گا، ہوسکتا ہے نبی کریم آپ کو اپنا بھائی بنانا جا ہوں۔''

سیدنابلال و النی کے بلانے پرعلی نبی کریم کی خدمت میں حاضر ہوئے تو آپ نے رونے کا سیب دریافت کیا، بیس کرنبی مُنالیم نی خدمایا: '' کیا تجھے یہ بات پیند نہیں کہ تو نبی کا بھائی قرار پائے؟''سیدناعلی نے کہا: '' کیوں نہیں؟'' نبی کریم نے علی کا ہاتھ پکڑا اور منبر کے پاس آ کر کہا: '' علی میرا ہے اور میں اس کا ہوں۔ان کو مجھ سے وہی مرتبہ حاصل ہے جو ہارون کوموسی سے تھا۔ جس کا میں مولی ہوں علی اس کا مولی ہے' سیدنا عمر نے آ گے بڑھ کر فرمایا۔ابوالحسن! آپ میرے اور ہرمسلم کے مولی ہیں۔ نبی مُنالیم اور سیدنا علی کی مواخات فرمایا۔ابوالحسن! آپ میرے اور ہرمسلم کے مولی ہیں۔ نبی مُنالیم اور سیدنا علی کی مواخات سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ افضل الصحابہ ہیں۔لہذا آپ ہی امام وخلیفہ ہوں گے۔''

ہم کہتے ہیں بیصری جھوٹ ہے۔ مہاجرین وانصار کے مابین مواخات کا رشتہ آغاز ہجرت میں استوار کیا گیا تھا جب کہ مباہلہ کا واقعہ 9 ھ میں پیش آیا۔ دراصل مباہلہ وقوع پذیر نہیں ہوا تھا۔ بلکہ نصار کی نجران کو دعوت مباہلہ دی گئی تھی۔ انھوں نے مشورہ کی مہلت طلب کی۔ خلوت میں ایک دوسرے سے کہنے لگے یہ نبی ہیں اور جوقوم نبی سے مباہلہ کرتی ہے برباد ہو جاتی ہے۔ چنا نجیہ انھوں نے جزید دینا تسلیم کیا اور جلے گئے۔

#### ساتویں حدیث سے اثبات امامت علی:

شيعه مصنف لكهتاب:

''اس ضمن میں ساتویں حدیث سیدناعلی کے ہاتھوں خیبر کا فتح ہونا ہے۔اس حدیث کے الفاظ یہ ہیں کہ'' مجھے کوئی ایساشخص دکھاؤ جواللہ ورسول کا محتب بھی ہواور محبوب بھی۔اس میں شبہیں کہ اللہ تعالی سیدناعلی کو جیا ہتے ہیں۔اس حدیث میں خوارج و

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام(ص:۲۷۱-۲۷۷)،صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب قصة اهل نجران(حدیث:۴۳۸۰)

امویه کی تر دید ہے۔''

امام ابوالحسن اشعری اپنی کتاب' المقالات' میں لکھتے ہیں۔سیدناعلی کے کفر پرسبخوارج کا اجماع منعقد ہو چکا ہے۔' اس حدیث میں سیدناعلی کی کسی خصوصیت کو بیان نہیں کیا گیا، اس لیے کہ اللہ تعالی دیگر صحابہ کو بھی جا ہتے ہیں۔سیدناعلی کے ذریعہ خیبر کا فتح ہونا ان کی فضیلت پر دلالت کرتا ہے نہ کہ افضل الصحابہ ہونے پر۔

#### ا مامت علی کے اثبات میں آتھویں حدیث:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''جمہور نے روایت کیا ہے کہ نبی مُنَا لِیُمُّا کے پاس ایک پرندہ لایا گیا، تو آپ نے فرمایا:'' اے اللہ! اس پرندے کا گوشت کھانے کے لیے کسی ایسے شخص کو میرے پاس بھیج جو مجھے اور مجھے سب لوگوں میں سے عزیز تر ہو۔اتنے میں سیدنا علی تشریف لائے۔''

ہم کہتے ہیں بیر حدیث سب محدثین کے نزدیک جھوٹی اور موضوع ہے۔ مشہور محدث امام حاکم سے '' حدیث الطیر'' کے بارے میں پوچھا گیا تو انھوں نے کہا: '' بیر حدیث صحیح نہیں۔'' 

التنایع کی جانب منسوب ہے، مگر حاکم اور دیگر علماء حدیث مثلاً نسائی اور ابن عبد البر کا تشیع تفضیل علی کی حد تک نہیں پہنچتا۔ محدثین میں کوئی عالم ایسا نہ تھا جو سیدنا علی کو سیدنا ابو بکر وعمر سے افضل قر ار دیتا ہو۔ دوہی صورتیں ممکن ہیں:

ا۔ نبی کریم جانتے تھے کہ کی اللہ تعالیٰ کوسب مخلوقات کی نسبت عزیز تر ہیں۔

۲۔ آپ کواس بات کاعلم نہ تھا۔

بصورت اوّل آپ نے سیدناعلی کو کیوں نہ بلالیا اور کیوں نہ یوں فرمایا کہ اے اللہ! علی کو حاضر کردے اگر آپ یوں فرماتے تو بہت سے لوگ اس زعم باطل میں مبتلا نہ ہوتے کہ شاید وہی احب الخلق ہوں۔بصورت ثانی اس روایت کے الفاظ ہیں:

" أَحَبَّ خَلُقِكَ إِلَيْكَ وَإِلَىَّ"

• تفصیل کے لیے دیکھئے۔ تذکرہ الحفاظ للذھبی (۱۰٤۲/۳۔ ۱۰۶۳۔ ترجمۃ للامام الحاکم)، البدایۃ النهایۃ لابن کثیر (۳۸۷/۷)، بیروایت سنن ترمزی (۳۲۲)، میں مختصراً مروی ہے نیز دیکھیے: تحفۃ الاحوذی (۲۸/۶)

حیرانی کی بات ہے کہ جب سیدناعلی سب مخلوقات سے نبی تابیخ کوعزیز تر سے تو آپ کو بیہ بات کیوں کر معلوم نہ تھی۔ اس روایت کے نا قابل اعتاد ہونے کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ بخاری و مسلم میں مروی ہے کہ نبی کریم نے فر مایا: ''اگر میں کسی کو گہرا دوست بنانے والا ہوتا تو ابو بکر کو بنا تا۔'' سیخبر متواتر ہے اور مختلف طرق سے مروی ہے اس حدیث کے راویوں میں سیدنا ابن مسعود و ابن عباس کی ،ابوسعید کی ،ابن زبیر ڈٹائیڈ کی ایسے جلیل القدر صحابہ شامل ہیں۔ حدیث صحیح میں وارد ہوا ہے کہ نبی کریم مُٹائیڈ سے دریافت کیا گیا تھا کہ سب لوگوں میں سے آپ کوعزیز ترکون ہے؟ مواہے کہ نبی کریم مُٹائیڈ سے دریافت کیا گیا تھا کہ سب لوگوں میں سے آپ کوعزیز ترکون ہے؟ فرمایا: ''ان کے والد ابو بکر ۔' کی سیفیفہ بنی ساعدہ کے روز سیدنا عمر نے صحابہ کے بچوم میں سیدنا ابو بگر کو مخاطب کر کے کہا تھا۔ سیفیفہ بنی ساعدہ کے روز سیدنا عمر نے صحابہ کے بچوم میں سیدنا ابو بگر کو مخاطب کر کے کہا تھا۔ آپ ہم میں سب سے بہتر اور رسول اللہ کوعزیز تر ہیں۔ کی صحابہ میں سے کسی نے بھی اس کی تر دیز نہیں کی تھی۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ ٱلَّذِى يُؤْتِى مَالَهُ يَتَزَكَّى وَ مَالِاَحَدٍ عِنْدَةً مِنْ نِّعْمَةٍ تُجْزَى ﴿ (سورة الليل:١٧/٩٢-١٨)

ائمہ تفسیر فرماتے ہیں کہ یہ آیات سیدنا ابوبکر کے بارے میں نازل ہوئیں۔ 8 ہم کہتے

- صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم باب قول النبی صلی الله علیه وسلم تتاب فضائل الله علیه وسلم " لو کنت متخذًا خلیلاً" (حدیث:۳۲۵۲)،صحیح مسلم کتاب فضائل الله علیه وسلم " لوکنت بکر الصدیق رضی الله عنه، (حدیث:۲۳۸۲)
  - عحیح مسلم(۲۳۸۳)
  - **3** صحیح بخاری (۳۲۵۲)
  - ۵ صحیح بخاری (۲۵۵۶)، صحیح مسلم (۲۳۸۲)
    - و صحیح بخاری (۳۲۵۸)
- صحیح بخاری ، حواله سابق (حدیث:۳٦٦۲)، صحیح مسلم، حواله سابق (حدیث: ۲۳۸٤)
  - 7 صحیح بخاری ،حواله سابق(حدیث:۳٦٦۸)
  - **3** مستدرك حاكم(٢/٥٢٥)،تفسير درمنثور (٦٠٥/٦)

ہیں"الاتقی" سے شخص واحد بھی مرادلیا جاسکتا ہے اور پوری جماعت بھی۔اگر فرد عین مرادلیں تو وہ سیدنا ابو بکر ہوں گے یاعلی۔

سیدناعلی کواس کا مصداق کھہرانا اس لیے سیجے نہیں کہ اس میں یہ آیت بھی ہے:﴿الَّذِیُ یُوُتِیُ مَالَهُ یَتَزَ سیّ یہ اس کی ہے اور علی مکہ میں شگ مَالَهُ یَتَزَ سیّ یہ وصف سیدناعلی میں موجود نہ تھا۔ اس لیے کہ یہ سورت کی ہے اور علی مکہ میں شگ دست تھے۔ جب مکہ میں قبط پڑا تھا تو نبی کریم نے ان کواپنے کنبہ میں شامل کرلیا تھا۔ 
منا مُن اللّٰ اللّٰ کے سیدناعلی پردواحسان تھے۔

ا۔ دنیوی احسان۔

۲۔ اخروی و دینی احسان۔

یہلا احسان قابل جزاتھا۔ جب کہ دوسرے احسان کا صلہ اللہ تعالیٰ سے ملے گا۔

اس سے معلوم ہوا کہ آیت میں ذکر کر دہ وصف سیدنا صدیق میں موجود تھا۔ اور سیدناعلی میں منہ ہے۔ نہیں سے نیادہ تھے۔ نہیں سے زیادہ متقی تھے۔ مگر مذکورہ وصف میں علی سیدنا ابو بکر کے ہم سرنہ تھے۔ نبی کریم مَثَالَیْمَ نے فرمایا:

'' مجھے اور کسی کے مال سے اتنا فائدہ نہیں پہنچا جتنا ابو بکر کے مال سے حاصل ہوا۔'' کے نیز فرمایا:

''ابوبکر کی صحبت ورفافت اور صرف مال کے احسانات مجھ پرسب سے زیادہ ہیں۔'' ®
سیرنا ابوبکر نے سات ایسے لوگوں کوخرید کر آزاد کیا تھا جن کو اسلام لانے کے جرم میں ستایا جاتا
تھا۔ 4 ہم یہ بھی کہہ سکتے ہیں کہ' الاتقی'' اسم جنس ہے اس میں سب جلیل القدر صحابہ و تابعین داخل

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص:۱۱۵)

سنن ترمذی کتاب المناقب باب ۲۵/۱۵)، (حدیث: ۳۲۲۱)، سنن ابن ماجة المقدمة باب فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ۹۶)

<sup>3</sup> صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم ـ باب قول النبى صلى الله عليه وسلم " سدوا الابواب الا باب ابى بكر" (حديث: ٢٥٦٣)، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابى بكر الصديق رضى الله عنه (حديث: ٢٣٨٢)

**<sup>4</sup>** مستدرك حاكم (٢٨٤/٣)، سيرة ابن هشام (ص:١٤٧)

ہیں اور ابوبکران کے سرخیل ہیں۔

#### امامت علی کے اثبات میں نویں حدیث:

شيعه مصنف لكصتاب:

"امامت علی کے اثبات میں نویں حدیث وہ ہے جسے جمہور علماء نے روایت کیا ہے کہ آپ نے صحابہ کوسیدناعلی پرسلام بھیجنے کا حکم دیا اور فرمایا۔ آپ سیدامسلمین امام امتقین اور اہل جنت کے قائد ہیں لہذا سیدنا ہی خلیفہ وامام ہوں گے۔"

ہم شیعہ سے مطالبہ کرتے ہیں کہ اس کی اسناد بیان کریں اور اس کی صحت ثابت کریں۔ ہمارا دعویٰ ہے کہ بیروایت کسی صحح کتاب اور قابل اعتماد مسند میں موجود نہیں اس کی اسناد میں متہم بالکذب راوی پائے جاتے ہیں، بلکہ علماء حدیث اس سے بڑھ کراسے موضوع قرار دیتے ہیں اور اسے نبی کریم کی طرف منسوب کرنے کو حرام سمجھتے ہیں۔ نبی کریم کے سواکوئی شخص سید المسلمین اور امام المتقین نہیں ہوسکتا۔ علاوہ ازیں مذکورہ روایت میں بیالفاظ موجود نہیں کہ سیدنا علی میرے بعد امام المسلمین ہوں گے، نیز اس لیے کہ خیر المسلمین والمتقین ''قرن اول کے مسلمان تھے اور نبی کریم ان کے اور بعد میں آنے والے مسلمانوں کے قائد تھے۔

اب سوال یہ ہے کہ جب سب مسلمان شیعہ کی نگاہ میں کافر و فاسق ہیں تو سیدنا علی کس کی قیادت کریں گے؟ نبی کریم مَثَاثِیْمُ کاارشادگرامی ہے۔

''بروز قیامت وضوء کے آثار کی وجہ سے میری امت کے لوگوں کی پبیثانی اور ہاتھ یا وُل سفید ہوں گا۔'' • • بیٹانی اور ہاتھ یا وُل سفید ہوں گا۔'' • • بیٹانی اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوااور راہنما ہوں گا۔'' • • • بیٹانی اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوااور راہنما ہوں گا۔'' • • • بیٹانی اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوااور راہنما ہوں گا۔'' • • بیٹانی اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوا کے اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوا اور راہنما ہوں گا۔'' • • بیٹانی اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوا اور راہنما ہوں گا۔'' • • بیٹانی اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوا اور راہنما ہوں گا۔'' • • بیٹانی اور ہاتھ کے اور میں حوض پرتمہارا پیشوا اور راہنما ہوں گا۔'' • • بیٹانی اور میں میں جونے کے اور میں کے اور م

ندکورہ صدر حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ جوشخص وضوکرتے وقت اپنا منہ اور ہاتھ پاؤں دھوتا ہے وہ بروز قیامت ان لوگوں میں سے ہوگا جن کے ہاتھ پاؤں سفید ہوں گے، اس کے مصداق شیعہ کے سوا آپ کی جمہور امت ہے، چونکہ شیعہ وضوء کرتے وقت پاؤں ہیں دھوتے ۔لہذا ان کے پاؤں سفید نہیں ہوں گے۔لہذا سرور کا ئنات اور سیدنا علی بروز قیامت ان کی قیادت بھی نہیں کریں گے۔ سفیدی پاؤں براسی طرح ہوگی جس طرح ہاتھوں بر۔ آپ کا ارشاد ہے۔

● صحیح مسلم۔ کتاب الطهارة، باب استحباب اطالة الغرة(حدیث:۲٤۹) سنن نسائی(۱۵۰)، سنن ابن ماجة(۲۳۰٦) "ایر اور پاؤل کی اندرونی جانبول کوآگ کی وجہ سے برٹی تکلیف کا سامنا ہوگا۔"

حدیث کا مطلب ہے ہے کہ وضو کرتے وقت پاؤل کا جو حصہ خشک رہے وہ آگ میں جلے گا، یہ

ایک بدیہی بات ہے کہ مخبل گھوڑا وہی ہوتا ہے جس کے ہاتھ پاؤل پرسفیدی کا نشان ہو ورنہ اسے محجل نہیں کہتے۔ بنابریں جو شخص اپنے پاؤل کو مخنول تک نہیں دھوتا۔ بروز قیامت اس کے پاؤل سفید نہیں ہول گے۔

جس حقیقت واقعی ہے اس روایت کا کذب واضح ہوتا ہے وہ یہ ہے کہ آپ علانیہ سیدنا ابو بکر وعمر کوسیدنا علی سے افضل قرار دیا کرتے تھے اس کی حدیہ ہے کہ خاص و عام بلکہ مشرکیان بھی اس سے آگاہ تھے۔ بخاری و مسلم میں سیدنا عبر اللہ بن عباس سے مروی ہے کہ جب سیدنا عمر کی نفش لوگوں کے سامنے لائی گئی تو لوگوں نے اس کو گھیر لیا وہ آپ کے حق میں دعا کرنے اور آپ کی مدح وستائش کرنے لگے۔ اچا نک ایک شخص نے میرا کندھا تھام لیا۔ میں نے دیکھا تو وہ علی کی مدح وستائش کرنے کئے۔ اچا نک ایک شخص نے میرا کندھا تھام لیا۔ میں نے دیکھا تو وہ علی حقے۔ انھوں نے سیدنا عمر کے حق میں دعا کی اور فر مایا تو نے اپنے پیچھے کسی آ دی کوئیس چھوڑا کہ جس کے اعمال کو لے کر میں بارگاہ ایز دی میں حاضر ہوں۔ میرا خیال تھا کہ اللہ تعالیٰ آپ کو دونوں ساتھیوں (نبی کریم اور ابو بکر وعمر داخل ہوئے ، میں اور ابو بکر وعمر نوں ساتھیوں کی ملاقات نصیب کرے گا۔

اس حدیث سے واضح ہوتا ہے کہ سیدناعلی پر سیدنا ابوبکر وعمر کی عظمت وفضیلت کسی سے پوشیدہ نہتی یہی وجہ ہے کہ متقد مین شیعہ سیدناعلی کے ساتھ انتہائی الفت ومحبت رکھنے کے باوجود سیدنا ابوبکر و عمر کوان سے افضل قرار دیا کرتے تھے، البتہ سیدناعلی کو سیدنا عثمان کے مقابلہ میں افضل تصور کرتے تھے۔عبد الرزاق کا قول ہے کہ

<sup>•</sup> مسند احمد (۱۹۱/٤)، موقوفاً و مرفوعاً صحيح ابن خزيمة (۱۶۳)، مرفوعاً وعلقه الترمذي في كتاب الطهارة، باب ما جاء " وَيُلُّ لِّلاَ عُقَابِ مِنَ النَّارِ" (تحت الحديث: ٤١)

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب مناقب عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حديث:٣٦٨٥، ٣٦٨٧)، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حديث:٣٨٩)

'' میرے لیے یہی جرم کافی ہے کہ میں علی سے محبت کا دعویٰ کروں اور ان کے اس قول کی خلاف ورزی کروں کہ نبی مُٹاٹیٹی کے بعد اس امت میں سب سے افضل ابوبکر وعمر ہیں۔''اورا گرمیں تیسرے خلیفہ کا نام لینا جا ہوں تو سیدناعلی کا نام لوں گا۔''

غزوہ احد میں کفار قریش کے سپہ سالار ابوسفیان نے بلند آواز سے دریافت کیا تھا، کیا محمر موجود ہیں؟ آپ نے جواب دیئے سے منع کردیا تھا جواب نہ پاکر ابوسفیان کہنے لگا: ''بیسب نہ تینج کیے ہیں۔''سیدنا عمر ضبط نہ کر سکے تو بو لے اے اللہ کے دیمن! ہم زندہ ہیں۔ '' کا ابوسفیان نے صرف تینوں حضرات کے بارے میں سوال کیا تھا اس سے معلوم ہوا کہ کفار صرف انہی تینوں کو اہمیت و وقعت کی نگاہ سے دیکھتے تھے دوسروں کو نہیں۔

اسی طرح شیعہ کا بی قول: ''هُو وَلِیُّ کُلِّ مُؤُمِنٍ بَعُدِیُ'' 'سیدناعلی میرے بعد ہرمون کے دوست ہیں۔'' نبی کریم سی کریم سی اور بعد از اور بعد از واست ہیں۔'' نبی کریم سی کریم سی اور بعد از واست ہیں۔ اسی طرح ہرمون زندگی میں اور بعد از وفات آپ کا دوست ہے۔ خلاصہ بیکہ ولایت جوعد اوت کی ضد ہے کسی زمانہ کے ساتھ مخصوص نہیں ہے۔

نیزیه که ولایت جمعنی امارت سے والی کہا جاتا ہے نہ کہ ولی۔

نبی کریم کا بدارشادسیدناعلی کے بارے میں ''انُتَ مِنِی وَ اَنَا مِنْکَ 'بالکل صحیح ہے حدیث میں آئیت کہ سالار رسل مُلَّالِیًا نے زید بن حارثہ کو مخاطب کر کے فرمایا تھا: ''انُتَ اَخُونُنا وَ مَوُلَانا''اسی طرح جعفر بن ابی طالب کو فرمایا: ''آپ کی صورت وسیرت میرے جیسی ہے۔' کو سیدنا ابوموسیٰ کے فتبیلہ والوں کی بیادت تھی کہ جب جنگ کے موقع پر زادراہ ختم ہو جاتا تو جو کی کہ ان کے پاس ہوتا اس کو جمع کرتے پھر تقسیم کرلیا کرتے تھے بید کی کرنبی کریم نے فرمایا: ''هُمُ مِنِی وَ اَنَا مِنْهُمْ ،' ہُ

مندرجہ بالا بیانات اس حقیقت کی آئینہ داری کرتے ہیں کہ ان الفاظ سے مدح کرنامقصود ہوتا

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة احد (حدیث: ٤٠٤٣)

عصحیح بخاری، کتاب الصلح ، باب کیف یکتب هذا ما صالح فلان ..... (حدیث: ۲۹۹)

<sup>3</sup> صحيح بخارى، كتاب الشركة، باب الشركة في الطعام والنهد (حديث: ٢٤٨٦)، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل الاشعريين، (حديث: ٢٥٠٠)

### امامت علی کے بارے میں دسویں حدیث:

شيعه مصنف لكهتاب:

''امامت علی کے اثبات میں دسویں حدیث جمہور علماء نے ذکر کی ہے کہ آپ نے فرمایا: '' میں تم میں وہ چیز چھوڑ چلا ہوں کہ اگر اسے تھا مے رکھو گے تو گمراہ نہ ہو گے، لیمن اللہ کی کتاب اور میرے اہل بیت۔ بید دونوں ایک دوسرے سے جدا نہ ہوں گے، یہاں تک کہ میرے پاس حوض پر وارد ہوں گے۔''

نبي كريم مَثَالِيَّةً مِنْ فَعُر مايا:

''میرے اہل بیت کشتی نوح کی طرح ہیں کہ جواس پرسوار ہوا اس نے نجات پائی اور جو پیچھے رہا وہ ڈوب گیا۔''

چونکہ سید ناعلی اہل بیت کے سردار تھے، لہذا سب پران کی اطاعت واجب ہوگی اور وہی امام ہوں گے۔''

ہم کہتے ہیں سیحے مسلم میں سیدنا زید بن ارقم ڈٹاٹیڈ سے روایت ہے کہ نبی کریم مُٹاٹیڈ نے خُمّ کے مقام پرخطبہ دیتے ہوئے فرمایا: ''میں تمہارے اندروہ چیز چھوڑ چلا ہوں کہ اگر اسے تھامے رکھو گے، تو گم راہ نہ ہوگے وہ اللہ کی کتاب ہے ''وَعِتُرَتِیُ '' کے الفاظ تر مذی کی روایت میں پائے جاتے ہیں <sup>8</sup> اس روایت کے نقل کرنے میں زید بن حسن انماطی متفرد ہوا ہے۔ محدث ابو حاتم نے انماطی کو منکر الحدیث کہا ہے۔

<sup>•</sup> صحیح مسلم کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل جلیبیب رضی الله عنه (حدیث: ۲٤٧٢)

<sup>2</sup> صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة ،باب من فضائل علی بن ابی طالب رضی الله عنه(حدیث:۲٤۰۸)

❸ سنن ترمذی، کتاب المناقب باب مناقب اهل بیت النبی صلی الله علیه وسلم (حدیث:۳۷۸٦)

تر مذی نے ابوسعید سے روایت کیا ہے کہ نبی سُلُالیُّیِّم نے فر مایا: میں تم میں وہ چیز جھوڑ کر جا رہا ہوں کہ اگر اسے تھامے رکھو گے تو گم راہ نہ ہو گے ایک چیز دوسری سے بڑھ کر ہے۔اللّٰہ کی کتاب جو اللّٰہ کی رہی ہے اور آ سان سے زمین تک لٹک رہی ہے۔اور میرے اہل بیت۔ بید دونوں ایک دوسرے اللّٰہ کی رہی ہے اور میرے اہل بیت۔ بید دونوں ایک دوسرے سے اللّٰہ نہ ہوں گے یہاں تک کہ میرے پاس حوض پر وار دہوں گے یےور کرو کہتم ان سے کیا سلوک کرتے ہو۔ 

مرتے ہو۔ 
تر مذی نے اسے حسن کہا ہے۔

کشتی نوح والی حدیث صحیح نہیں اور حدیث کی کسی قابل اعتاد کتاب میں موجود نہیں۔ وجہد کریم علیہ اور حدیث کی کسی قابل اعتاد کتاب میں موجود نہیں۔ وجہد کریم علیہ کارشاد 'کن یَنفَر قا'' اس بات پر دلالت کرتا ہے کہ اہل بیت کا اجماع ججت ہے۔ ہمارے اصحاب میں سے بعض کی یہی رائے ہے۔ قاضی نے المعتمد میں ذکر کیا ہے کہ عِثر ت سے سب بنو ہاشم مثلاً اولادعلی وعباس و حارث بن عبد المطلب مراد ہیں۔ اہل بیت کے سردار نبی علیہ الله سب بنو ہاشم مثلاً اولادعلی وعباس و حارث بن عبد المطلب مراد ہیں۔ اہل بیت کے سردار نبی علیہ خصے۔ سیدنا ابن عباس اہل بیت میں سے فقیہ تر تھے اور بعض مسائل میں سیدنا علی سے اختلاف کیا کرتے تھے۔ سیدنا ابن عور ہے کہ اہل کرتے تھے یہا مرجی قابل غور ہے کہ اہل بیت نے سیدنا علی کی افضلیت یا امامت و خلافت پر اجماع منعقد نہیں کیا تھا۔ بخلاف از بی سیدنا ابن عباس وعلی دونوں سیدنا ابو بکر و عمر کو افضل الامت قرار دیتے اور ان کی خلافت کو برحق تصور کرتے تھے۔ اس طادق سب یہی عقیدہ رکھتے تھے۔ ان سے بتو اتر نقل ہو کریہ عقیدہ ہم تک پہنچا ہے۔ امام دار قطنی نے اس ضمن میں ایک کتاب 'د ثناء الصحاب علی القراب 'وثناء القراب علی الصحاب' نا می تصنیف کی ہے۔

بیامر پیش نظرر ہے کہ پوری امت کا اجماع جس میں اہل بیت بھی شامل ہیں۔ بلانزاع جمت ہے وہ اجماع اس بات پر منعقد ہوا ہے کہ سید نا ابو بکر افضل الصحابہ تھے جس گروہ کا اجماع جمت ہے اگر اس میں سے افضل ترین شخص کی اطاعت واجب ہے تو وہ ابو بکر تھے اور اگر ایسانہیں ہے تو امامت علی پر شیعہ کا استدلال باطل کھمرا۔

<sup>•</sup> سنن ترمذی، حواله سابق(حدیث:۳۷۸۸) عن ابی سعید و زید بن ارقم رضی الله عنهما)

مستدرك حاكم (٣٤٣/٣) طبرانى فى الكبير (٢٦٣٧) والصغير (١٣٩/١)، و سنده ضعيف\_اس كى سندمين مفضل بن صالح ضعيف راوى ہے۔

### ا مامت علی کے اثبات میں گیار ہویں حدیث:

شيعه مصنف لكصتاب:

'' امامت علی کے اثبات میں گیار ہویں روایت وہ ہے جوامام احمد نے مسند میں ذکر کی ہے کہ نبی کریم مُثَاثِیَّا نے سیدناحسن وحسین کا ہاتھ پکڑ کرفر مایا جس نے ان دونوں اوران کے والداور والدہ سے محبت رکھی وہ جنت میں میرے ہم راہ ہوگا۔''

ہم کہتے ہیں کہ صرف امام احمہ کے کسی روایت کونقل کرنے کا بیہ مطلب نہیں کہ وہ صحیح بھی ہے، مگر بیہ روایت ہرگز امام احمہ نے ذکر نہیں کی ، بلکہ انقطیعی نے کتاب الفضائل میں اس کا اضافہ کیا ہے۔ محدث ابن الجوزی نے اس روایت کو بواسط علی بن جعفر از موسیٰ موضوع قرار دیا ہے۔ کیا نبی مَثَالِیْمِ اللہ میں مبالغہ آمیز بات فرما سکتے ہیں کہ ایک گناہ گارمسلمان صرف اہل بیت کی محبت کی بنا پر جنت میں نبی کریم مَثَالِیْمِ کا ہم درجہ ہوسکتا ہے؟

شیعہ مصنف کا بی قول کہ'' ابن خاکو بیے نے حذیفہ سے روایت کیا ہے کہ نبی منالیا ہی نے فرمایا جو شخص یا قوت کی ٹہنی کو بکڑنا چا ہتا ہو جس کواللہ تعالی نے اپنے ہاتھ سے بیدا کیا پھراسے عالم وجود میں آنے کا حکم دیا اور وہ ظہور پذیر ہوگئ تو وہ میرے بعد علی سے دوستی لگالے۔'' بیروایت شیعہ کے فرقہ طرقیہ کی خودساختہ ہے، اس کے الفاظ بے حدر کیک اور بے فائدہ ہیں، آخراس کا کیا مطلب کہ پہلے ہاتھ سے مزایا اور پھر ٹن کہا۔ ایک قول میں مذکور ہے کہ اللہ تعالی نے اپنے ہاتھ سے صرف آ دم اور قلم اور جنت عدن کو پیدا کیا تھا باقی سب مخلوقات ٹن کہنے سے وجود پذیر ہوگئی۔

### بارہویں حدیث سے امامت علی کا اثبات:

شيعه مصنف لكهتاب:

''ابوسعید سے مرفوعاً مروی ہے کہ نبی کریم منگائی نے سیدناعلی سے فرمایا: ''تمہاری محبت علامت ایمان ہے اور تمہاری عداوت موجب کفر۔ تیرے محب سب سے پہلے جنت میں جائیں گے اور تجھ سے عداوت رکھنے والے سب سے پہلے جہنم واصل ہول گے۔' میں جائیں گے اور تجھ سے عداوت رکھنے والے سب سے پہلے جہنم واصل ہول گے۔' ہم کہتے ہیں کہ بیصر ترکح جھوٹ ہے، کوئی مسلم یہ بات کہہ سکتا ہے کہ خوارج ونواصب فرعون و ابوجہل اور اس قسم کے سرکر دہ کفار سے پہلے دوزخ میں جائیں گے۔ یا کوئی مسلم یہ الفاظ اپنی زبان پر السکتا ہے کہ غالی اساعیلیہ جھوٹے روافض اور فاسق امامیہ حبّ علی کی بنا پر انبیاء کرام سے پہلے جنت الاسکتا ہے کہ غالی اساعیلیہ جھوٹے روافض اور فاسق امامیہ حبّ علی کی بنا پر انبیاء کرام سے پہلے جنت

میں داخل ہوں گے؟ یہ بات تو اسی طرح ہے جیسے کوئی ناصبی کہے جوشخص یزید و حجاج سے محبت رکھتا ہویا ما خارجی کہے جوابن مجم کو جا ہتا ہووہ جنت میں جائے گا اور جوان سے بغض رکھے گا وہ جہنم میں داخل ہوگا۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے:

''خطیب خوارزم نے سیدنا ابو ذرسے روایت کیا ہے کہ نبی کریم مَثَاقَیْمِ نے فرمایا: ''جو سیدناعلی کی خلافت کونا پیند کرتا ہو وہ کا فر ہے اور اللہ ورسول کے خلاف جنگ آزمائی کر رہا ہے۔' سیدنا انس کہتے ہیں کہ میں نبی کریم مَثَاقِیْمِ کی خدمت میں حاضر تھا آپ نے علی کوآتے ہوئے دیکھا تو فرمایا: '' میں اور علی بروز قیامت اپنی امت پر ججت ہوں گے۔' معاویہ بن حیدہ القُشیری کہتے ہیں کہ میں نے نبی کریم مَثَاقِیْمِ کوسیدناعلی سے یہ کہتے سنا کہ جو شخص آپ سے عداوت رکھتے ہوئے مرجائے تو پروانہ کریں کہ یہودی مراہے یا نفرانی۔''

جواباً ہم شیعہ سے ان روایات کی صحت ثابت کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ اس لیے کہ خطیب خوارزم کا ان روایات کو نقل کرنا ان کی صحت کی دلیل نہیں ہے۔ کیوں کہ اس کی تصانیف موضوعات کا پندہ ہیں۔ جن کو دیکھ کر ایک حدیث دان شخص حیرت کا اظہار کرنے لگتا ہے اور بے ساختہ پکار اٹھتا ہے 'سبحانک ھذا بھتان عظیم و'ہ حقیقت شناس شخص جو واقعات سے آگاہ ہواور آثار واقوال میں مہارت رکھتا ہواس بات سے بخو بی واقف ہے کہ اس قسم کی احادیث کذاب راویوں نے عصر صحابہ وتا بعین کے اختیام کے بعد وضع کر لی تھیں۔

ہم کہتے ہیں کہ ہمیں ان موضوع روایات کی نسبت اس بات کا قطعی وحتی علم حاصل ہے کہ مہاجرین وانصار اللہ ورسول کو چاہتے تھے اور رسول عَلیّا ان کو چاہتے تھے ہم بداذ عان وابقان جانے ہیں کہ سیرنا ابو بکر صدیق باتفاق صحابہ آپ کے بعد امام قرار پائے تھے، پھر ہم ان یقینیات کو چھوڑ کر شیعہ کی روایات کا ذبہ کی بنا پر کس طرح جھٹلا سکتے ہیں۔خصوصاً جب کہ ہمیں ان روایات کے کا ذب ہونے کا بخو بی علم بھی ہے اور ہم جانتے ہیں کہ بیروایات کس معتمد کتاب میں باسنادی جے موجود نہیں۔ شیعہ کی مرویات نا قابل اعتماد ہیں:

اس پرمزید به که قرآن کریم جگه جگه اس بات کی شهادت دے رہا ہے که الله تعالیٰ نے مهاجرین وانصار سے رضا مندی کا اظہار کیا تھا۔الله تعالیٰ فرماتے ہیں۔الله تعالیٰ مومنوں سے راضی ہو گیا جب

وہ درخت کے پنچ آپ کی بیعت کررہے تھے۔ (افتح: ۱۸/۴۸)

نيز فرمايا:

﴿لِلْفُقَرَآءِ الْمُهَاجِرِيْنَ الَّذِيْنَ الْخُرِجُوا مِنْ دِيَارِهِمْ وَ اَمُوَالِهِمْ يَبْتَغُونَ فَضُلًا مِّنَ اللهِ وَ رِضُوانًا ﴾ (سورة الحشر: ٥٥/٨)

"ان تنكدست مهاجرين كے ليے جَن كوا پنے كھر بارسے تكالا گياوہ الله كافضل اوراس كى رضا مندى چاہتے ہيں۔'
دوسرى جگدارشاد ہوا:

﴿ لَقَلُ تَابَ اللّٰهُ عَلَى النَّبِيِّ وَالمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ ﴾ (التوبة: ١١٧/٩) الله تعالى ن نبى كريم مَا لَيْهِم اورمها جرين وانصارى توبة بول كرلى ـ' الله تعالى ن نبى كريم مَا لَيْهُم اورمها جرين وانصارى توبة بول كرلى ـ' اوراس قتم كى ديكر آيات قرآني:

ظاہر ہے کہ ان نصوص قطعیہ کوشیعہ کی جھوٹی روایات کی بنا پر کیوں کرترک کیا جا سکتا ہے۔ خصوصاً جب کہ شیعہ کی بعض مرویات سے سیدناعلی کی شان میں قدح وارد ہوتی ہے اور معلوم ہوتا ہے کہ سیدناعلی اللہ ورسول کی تکذیب کرنے والے تھے۔ جن لوگوں نے سیدناعلی کے ادعاء خلافت کی مخالفت کی تھی مثلاً نواصب اگر شیعہ ان کو کا فر قرار دیں تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ سیدناعلی ان کو مسلم تضور کرنے میں تھم نص کی خلاف ورزی کررہے تھے۔

خوارج سیدناعلی کے بدترین دشمن تھے، تاہم آپ ان کو کا فرنہیں سمجھتے تھے، بلکہ آپ نے ان کو لونڈی غلام بنانے سے روکا اور ان کے مالوں کو ترام قرار دیا تھا، جب ابن تجم نے سیدناعلی کوشہید کر دیا تو انھوں نے فرمایا:'' اِگر میں زندہ رہا تو جیسے جا ہوں کروں گا۔'

آپ نے ابن ملجم کے فوری قتل کا حکم نہیں دیا تھا اور اگر وہ مرتد ہوتا تو سیدناعلی اسے فی الفور قتل کرنے کا حکم صادر کرتے۔ سیدناعلی سے بتوا تر نقل کیا گیا ہے کہ آپ نے اہل جمل کا تعاقب کرنے سے منع کیا تھا۔ نیز اس بات سے بھی روکا تھا کہ ان کے زخمیوں کو قتل کیا ائے یا ان کا مال لوٹا جائے۔ اگر شیعہ کی ذکر کردہ روایات کو ترک کرنے سے کوئی شخص کا فر ہوجا تا ہے تو سیدناعلی او لین شخص شے جنموں نے ان احادیث کو جھٹلایا اور ان کے مقتضا پڑمل نہ کیا۔ اسی طرح سیدناعلی نے ان لوگوں کا جنموں کا فر ہوجا تا ہے تو سیدناعلی نے ان لوگوں کا جنموں کے ان احادیث کو جھٹلایا اور ان کے مقتضا پڑمل نہ کیا۔ اسی طرح سیدناعلی نے ان لوگوں کا

جنازہ پڑھا تھا جنھوں نے جنگ صفین میں سیدنا معاویہ کا ساتھ دیا۔

آپفر مایا کرتے تھے:

'' ہمارے بھائیوں نے ہمارےخلاف بغاوت کی تھی تلوار نے ان کو یا ک کر دیا۔''

ہم جانتے ہیں کہ سیدناعلی ان لوگوں کو کا فرقر ارنہیں دیتے تھے جو آپ کے خلاف جنگ آ زما ہوئے۔ ہمیں یہ بھی معلوم ہے کہ اگر سیدنا معاویہ اور ان کے رفقا سیدنا حسن کے نزدیک کا فرہوتے تو آپ بخوشی ان کے حق میں سلطنت و حکومت سے دست بردار نہ ہوتے ۔ خصوصاً جب کہ آپ قوت و شوکت سے بہرہ ور تھے اور لشکر جرار آپ کی پیشت پناہی کے لیے بھی موجود تھا۔ نبی کریم مُنالِیًا نے سیدنا حسن کے بارے میں فرمایا تھا۔

''میرا یہ بیٹا سردار ہے، اللہ تعالیٰ اس کے ذریعہ مسلمانوں کے دوعظیم گروہوں کے درمیان مصالحت کرائے گا۔''

اس حدیث میں نبی کریم مگاٹیوًا نے دونوں جماعتوں کومسلم قرار دیا ہے، مگر شیعہ کہتے ہیں کہ سیدنا علی کے رفقا مومن تھے اور سیدنا معاویہ کے اعوان وانصار مرتد تھے۔ بنا بریں یہ مصالحت مومنین و مرتدین کے مابین وقوع پذیر ہوئی تھی۔

ایک طرف شیعہ کا دعویٰ ہے کہ امام معصوم الہی لطف و کرم کا آئینہ دار ہوتا ہے، مگر ان کے بیانات سے اس کی تر دید ہوتی ہے اور ظاہر ہوتا ہے کہ امام الهی عذاب کا مظہر ہوتا ہے نہ کہ لطف و کرم کا ۔ اس لیے کہ سیدنا علی کے خالفین بقول شیعہ مرتد ہوگئے اور جولوگ آپ کے ہم نوا تھے وہ منافق ہیں اور ہرطرح ذلیل وخوار ہیں پھرامام کا فائدہ کیا ہوا؟ اس کے دوش بدوش شیعہ یہ بھی کہتے ہیں کہ بندوں کے حق میں مفید و سود مند کام انجام دینا اللہ تعالیٰ پر واجب ہے ۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ خوارج کو شیعہ پر مسلط کرتا ہے اور وہ سیدنا علی کی تکفیر کر کے آپ کے خلاف صف آ راء ہوتے ہیں۔ جس کا نتیجہ بین کہ شیعہ کے ایک معصومین خائف و ہراساں ہوجاتے ہیں اور ڈر کے مارے ذمیوں کی طرح تقیہ کر لیتے ہیں، بلکہ اہل ذمہ تو بعض اوقات اپنے فرہب کا اظہار اعلان بھی کرتے ہیں، ہم شیعہ سے بوچھتے ہیں کہ وہ لطف و مصلحت کیا ہوئی جو شیعہ کے نزد یک اللہ پر واجب ہے؟

 <sup>●</sup> صحیح بخاری ، کتاب الصلح، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم للحسن بن علی رضی الله عنه (حدیث: ۲۷۰٤)

### ائمہ سے متعلق شیعہ کے بلند بانگ دعاوی:

شیعہ اس زم فاسد میں مبتلا ہیں کہ ائمہ اللہ کے بندوں پراس کی ججت کا درجہ رکھتے ہیں۔ ہدایت انہی کے ذریعہ حاصل ہوسکتی ہے اوران کی اطاعت کے بغیر نجات ممکن نہیں ہے۔ ان کاعقیدہ ہے کہ آخری امام ہنوز پردہ غیب میں ہے اور کسی نے بھی ان سے دینی یا دنیوی فائدہ نہیں اٹھایا، اس سے یہ امر واضح ہوتا ہے کہ عقیدہ رفض زنادقہ کا اختر اع کردہ ہے، یہی وجہ ہے کہ فرقہ باطنیہ والے سب سے پہلے عقیدہ شیع کی دعوت دیتے ہیں، جب کوئی شخص اس کا قائل ہوجا تا ہے تو پھر وہ یوں کہنے لگتے ہیں کہ علی دیگر خلفاء کی طرح تھے، چنا نچہ وہ شخص سید ناعلی کو جرح وقدح کا نشانہ بنانے کے لیے تیار ہوجا تا ہے۔ جب اس میں پختہ ہوجا تا ہے تو پھر باطنیہ اسے رسول پر اعتر اضات وارد کرنا سکھاتے ہیں یہاں تک کہ وہ منکر رسول ہوجا تا ہے تھر اسے باری تعالی کی ہستی کا منکر بناتے ہیں خلاصہ یہ کہ تدریجاً وہ یوری شریعت کا منکر ہوجا تا ہے۔

ہر صاحب عقل وخرداس حقیقت سے آگاہ ہے کہ جمہوراہل اسلام کوسیدناعلی سے عداوت ہے نہ کسی اور سے ۔ اخیس نبی کریم مگاٹی اُلم کی تکذیب اور آپ کے احکام کی خلاف ورزی سے بھی کوئی دلچیبی نہیں ۔ نظر بریں اگر مسلمانوں کو معلوم ہوتا کہ نبی کریم مگاٹی اُلم نے تصریحاً سیدناعلی کو خلیفہ مقرر کیا ہے تو اس کی تصدیق کرنے میں اخیس پس و پیش کی قطعاً ضرورت نہ تھی ۔ زیادہ سے زیادہ یہ فرض کیا جا سکتا ہے کہ مسلمانوں کو نبی کریم مگاٹی اُلم کے اس تھم کا پیتہ نہ چل سکا ۔ ظاہر ہے کہ جس شخص کو دین کی کسی بات کا علم نہ ہووہ یہود و نصاری کی طرح کیوں کر ہوسکتا ہے، شیعہ کی روایات موضوعہ کی نسبت نبی کریم مگاٹی اُلم کے کا بیدار شادگرامی قابل غور ہے:

آب فرماتے ہیں:'' جس نے دانستہ مجھ پر جھوٹ باندھا، وہ اپناگھر دوزخ میں بنا لے۔'' البتہ ہم یہ کہتے ہیں کہ جو شخص نص رسول کو اللہ ورسول کی مخالفت کے نقطۂ خیال سے چھپا لے وہ یقیناً جہنمی ہے۔

شیعه مصنف کا بیقول که ' ہم نے ثقہ راویوں سے قتل کر کے اہل سنت کی ذکر کر دہ روایات سے

• صحیح بخاری، کتاب العلم\_باب اثم من کذب علی النبی صلی الله علیه و سلم (حدیث: ۱۰۸، ۱۰۸)،صحیح مسلم \_ المقدمة \_ باب تغلیظ الکذب علی رسول الله صلی الله علیه و سلم (حدیث: ۳٬۲)

کئی گنااحادیث بیان کی ہیں۔''

ہم کہتے ہیں کہ اہل السنّت والجماعت رُوات حدیث پرکڑی تقید کرتے ہیں، جس سے شدید تر تقید کا تصور بھی نہیں کیا جا سکتا۔ رُواتِ حدیث کی جرح و تعدیل اور توثیق و تر دید کے بارے میں ہمارے علماء نے کئی تصانف تحریر کی ہیں جن میں راویوں کے زہدوتقوی سے قطع نظران پر شدید جرح و قدح کی گئی ہے۔ کثرت غلط اور سوء حفظ کی بنا پر ان کی روایات کور د کر دیا جا تا ہے۔ خواہ وہ اولیاء الله اہی میں سے کیوں نہ ہوں۔

بخلاف ازیں شیعہ کے نز دیک ثقه راوی کی تعریف بیہ ہے کہ وہ امامیہ میں سے ہو،خواہ سچا ہویا حجوا، حافظ ہویا غیر حافظ۔ حالانکہ شیعہ رُوات کو بھی اہل سنت کے رُوات و رجال کی مانند ہونا حیاہی۔

سے ایک بدیہی بات ہے کہ اہل سنت میں بھی کذاب راوی موجود ہیں اور شیعہ روات تو ان سے بھی کاذب تر ہیں، اس سے معلوم ہوا کہ سند پرغور کیے بغیر احادیث پرعمل کرنا حرام ہے۔ شیعہ مصنف کو بیہ بات کیوں کر زیب دیتی ہے کہ وہ ایسے راویان حدیث کو ثقہ قرار دے جن سے وہ صرف نا آشنا ہی نہیں، بلکہ اس کے نام کے حروف ہجا ہے بھی نابلد ہے۔ اس کا نام ثقہ راویوں میں بھی مذکور نہیں۔ شیعہ کا ماخذ زیادہ ترمعمولی درجہ کے رسائل ومجلّات اور سیدناعلی سے متعلق من گھڑت اخبار وواقعات ہیں جن کی صحت کا کچھ پیتے نہیں۔ یہود و نصاری کا بھی یہی شیوہ تھا بلک شیعہ تو کذب و دروغ میں ضرب المثل کی حد تک معروف ہیں۔

ہم جانتے ہیں کہ خوارج شیعہ سے بدتر ہیں، گرہم ان کو کذب سے متہم نہیں کر سکتے یہ بات ہمیں تجربہ سے معلوم ہوئی ہے۔ہم نے ان کو بار بار آ زمایا گر دروغ کا عیب ان میں نہیں پایا۔ شیعہ میں راست گفتار لوگ خال خال پائے جاتے ہیں۔

#### شيعه اور روايات كاذبه:

ابن المبارك فرماتے ہیں:

'' دین داری اہل حدیث کا حصہ ہے۔ کلام اور حیلہ سازی اہل الرائے کے لیے مخصوص ہے۔ اور دروغ گوئی روافض کا شعار ہے۔''

خلاصه کلام یہ که کذب و دروغ اگر چه اہل حدیث وسنت کے عقائد وافکار سے ہم آ ہنگ ہوتو

بھی وہ اسے بنظراستحسان نہیں دیکھتے۔ مثلاً نقاش وقطیعی و تغلبی و اہوازی وخطیب و ابن عساکر نے سیدنا ابوبکر وغمر وعثمان و معاویہ رہائیڑ کے فضائل و مناقب میں بہت سی روایات ذکر کی ہیں جن میں سیدنا ابوبکر وغمر وعثمان و معاویہ قبول نہیں کی ، بلکہ ان کا حجوظ ہونا واضح کیا ہے۔

اہل حدیث کی احتیاط فی الحدیث کا یہ عالم ہے کہا گراسناد میں ایک راوی بھی مجہول الحال ہوتو وہ اس حدیث کے قبول کرنے میں تو قف کرتے ہیں۔

بخلاف ازیں جوروایات شیعہ کے عقائد وافکار سے ہم آ ہنگ ہوانھیں اس کے قبول کرنے میں کوئی تامل نہیں ہوتا قطع نظر اس سے کہ صحیح ہو یاضعیف اور اگر شیعہ کوئی صحیح روایت پیش کرتے ہیں تو اس سے ان کا مدعا ثابت نہیں ہوتا۔ اس کے عین برعکس اہل سنت کا اعتماد آ بات قر آ نیے، احادیث صحیحہ اور مسلمانوں کے اجماعی مسائل پر ہے، ان کے خلاف جو چیز ہوگی ہم اسے رد کر دیں گے۔ محدث ابو الفرج ابن الجوزی فرماتے ہیں۔

''سیدناعلی کے فضائل و مناقب میں بہت ہی احادیث صحیحہ بھی موجود ہیں، مگر شیعہ ان پر
قناعت نہ کرتے ہوئے ان کے فضائل میں موضوع روایات گھڑتے ہیں۔''
شیعہ مصنف نے فضائل علی میں جملہ مرویات ذکر نہیں کیں، بلکہ اس کے علاوہ بھی بہت ہی
ضعیف اور موضوع روایات موجود ہیں جن سے شیعہ کا مدعا ثابت ہوتا ہے۔ مثلاً امام نسائی نے کتاب''
خصائص علی'' میں عباد بن عبد اللہ اسدی سے روایت کیا ہے کہ سیدنا علی نے فر مایا:'' میں اللہ کا بندہ اور
رسول اللہ کا بھائی ہوں۔ میں ہی صدیق اکبر ہوں میرے بعد جواس کا دعوی کرے گا وہ کا ذب ہوگا۔
میں نے لوگوں سے سات سال پہلے نماز پڑھی ہے۔ ● پیروایت امام احمد نے اپنی کتاب'' الفضائل''
میں بیان کی ہے۔ ایک روایت میں ہے کہ'' میں لوگوں سے سات سال پہلے اسلام لایا۔'' ابن الجوزی
میں بیان کی ہے۔ ایک روایت میں مے کہ'' میں لوگوں سے سات سال پہلے اسلام لایا۔'' ابن الجوزی
میں بیان کی ہے۔ اس کی سند میں منہال نامی راوی بھی ہے جو شیعہ کے نزد یک متر وک ہے۔ آثر م کا قول
ہے کہ میں نے امام احمد بن ضنبل سے اس حدیث کے بارے میں بوچھا تو آپ نے فرمایا جھوڑ ہے ہے
مکر حدیث ہے۔

 <sup>■</sup> سنن کبری نسائی(۱۰۷/۵)،سنن ابن ماجة\_ المقدمة\_ باب فضل علی بن ابی طالب رضی الله
 عنه(حدیث:۲۰۱)، مستدرك حاکم(۱۱۲\_۲۱۱)، و سنده ضعیف جداً

ہم کہتے ہیں کہ سیدناعلی ایک راست گفتار بزرگ تھے، وہ الیی جھوٹی بات نہیں کہہ سکتے۔لہذا یا تو راوی نے دانستہ جھوٹ بولایا اس سے غلطی صا در ہوئی۔اس کی نظیر وہ حدیث ہے جوعبداللہ بن احمہ بن حنبل نے المناقب میں ذکر کی ہے۔سیدنا علی فرماتے ہیں۔ جب آیت:﴿انْدِرُ عَشِیْرَ تَکَ الْاَقُرَبِیْنَ ﴾ نازل ہوئی تو آپ نے اہل بیت کے چند آ دمیوں کو بلایا وہ سب خوب کھانے پینے والے آدمی تھے۔ (بیطویل حدیث ہے) بی حدیث سیدناعلی سے ہرگز مروی نہیں، بلکہ آپ برعظیم بہتان ہے۔اس روایت کا کذب متعدد وجوہ سے ظاہر ہے۔

امام احمد نے الفضائل میں نیز ابن الجوزی نے روایت کیا ہے کہ میں نے سیدناعلی کو یہ فرماتے سا۔'' میں نے نبی کریم مُنَا لِیُّامِ کی رفاقت میں باقی لوگوں سے پانچ یا سات سال پہلے اللہ تعالیٰ کی عیادت کی۔ •

محدث ابوالفرج ابن الجوزی فرماتے ہیں: '' اس کی اسناد میں حبہ نامی راوی بالکل بے کار ہے اور ایک ذرہ جتنی اہمیت نہیں رکھتا۔محدث کیجی کہتے ہیں: '' یہ کچھ بھی نہیں۔'' سعدی اسے غیر ثقة قرار دیتے ہیں۔امام احمد کہتے ہیں کہ اس کی سند میں اجلح نامی راوی منکر ہے۔

ابن الجوزی فرماتے ہیں: ''بیروایت اس لیے بھی باطل ہے کہ بالا تفاق سیدنا خدیجہ وابوبکر و زید شکائٹی سب سے پہلے اسلام لائے تھے۔ سیدنا فاروق اعظم ڈلٹی نبوت کے چھٹے سال چالیس آ دمیوں کے بعداسلام لائے تھے، پھریہ بات کیسے تھے ہوسکتی ہے۔ کہ سیدنا علی نے لوگوں سے سات سال پہلے نمازادا کی ؟

## سیدناعلی صدیق اکبر ہیں موضوع روایت ہے:

باقی رہی بیرحدیث مرفوع کہ سیدناعلی صدیق اکبر ہیں۔' تو بیاحمہ بن نصر الذرّاع کی وضع کردہ ہے۔ شیعہ کی ذکر کردہ ایک روایت میں ہے۔'' میں اللہ کے حکم کو بہت ہی قائم رکھنے والا اور تقسیم میں مساوات کا خیال رکھنے والا ہوں۔''

یہ حدیث موضوع ہے۔اس کی سند میں بشر بن ابراہیم متہم بالکذب ہے۔محدث ابن حبان و ابن عدی کہتے ہیں کہوہ حدیثیں وضع کیا کرتا تھا۔

ایک حدیث میں ہے:

'' تو (علی ) پہلا شخص ہے جو بروز قیامت مجھ سے مصافحہ کرے گا۔ تو صدیق بھی ہے اور فاروق بھی تو مومنوں کا بعسوب ہے۔''

ابن الجوزی فرماتے ہیں بیر حدیث موضوع ہے۔اس کی سند میں عباد بن یعقوب اورعلی بن ہاشم دونوں ضعیف ہیں۔اس کی دوسری سند میں عبداللہ بن داہر ہے جسے محدث ابن معین نے ضعیف قرار دیا ہے۔

اب طریقه ممکن ہے جس پر وہی شخص عمل پیرا ہوسکتا ہے جوفن حدیث سے نابلد محض نہ ہو۔ حدیث کی نقذ وجرح کا کام چنداں آ سال نہیں،اکثر علاء بھی اسناد کی بنا پرصدق و کذب میں تمیز نہیں کر سکتے۔ یہ بڑے بڑے حفاظ حدیث کا کام ہے۔

اگرہم متنازع احادیث کونظرانداز کردیں اورا نہی روایات کو پیش نظر رکھیں جومتواتر ہیں یاعقل و عادت سے ہم آ ہنگ ہیں یا صرف ان نصوص سے احتجاج کریں جن پرسب کا اتفاق ہوتو ہم کہیں گے کہ سیدنا ابو بکر نے کسی خوف وامید کی بنا پرخلافت کا مطالبہ کیا تھا نہ اس کے لیے مال خرچ کیا نہ تلوار اٹھائی اور نہ ہی آپ کی پشت پناہی کے لیے کوئی زور آ ور قبیلہ تھا جس طرح سلاطین کی عادت ہے۔ اٹھائی اور نہ ہی آپ کی پشت پناہی کے لیے کوئی زور آ ور قبیلہ تھا جس طرح سلاطین کی عادت ہے۔ اس سے بڑھ کر سیدنا ابو بکر نے بھی نہیں کہا کہ میری بیعت کر لو، بلکہ آپ نے سیدنا عمریا ابوعبیدہ کی بیعت کا مشورہ دیا تھا جن لوگوں نے آپ کی بیعت نہیں کی تھی مثلاً سعد بن عبادہ آپ نے ان کو مجبور کیا نہ الم ورنج پہنچایا۔

# خلفاءار بعه کی امامت وخلافت:

پھر یہ بات بھی پیش نظر رہے کہ سید نا ابو بکر کی بیعت میں انہی لوگوں نے شرکت کی تھی جو بیعت رضوان میں شریک ہو چکے تھے۔ سید نا ابو بکر نے ان صحابہ کی مدد سے مرتدین اور فارس و روم کے خلاف جنگ لڑی اور اس طرح نخل اسلام کی آب یاری کی۔ آپ کے طرز بودو ما نداور خورد ونوش میں کہور تن نہ آیا۔ جب آپ کا آخری وقت آیا تو خلافت کو اس طرح خیر بادکہا جس طرح اسے قبول کیا تھا۔ ذاتی فائدہ اٹھایا نہ اقارب نوازی کا ثبوت دیا بلکہ ایک شخص (سیدنا عمر) کو سب لوگوں سے افضل سمجھ کر ان کا امیر مقرر کردیا۔ لوگوں نے ان (سیدنا عمر) کی اطاعت کی۔ چنانچہ آپ نے بلاد وامصار کو فتح کیا کھار کومغلوب کیا۔ منافقین کورسوا کیا۔ عدل کو پھیلایا۔ دفتر بنائے اور با قاعدہ تخواہ تقسیم کر نے کا انتظام کیا۔ سیدنا ابو بکر کی طرح سادہ زندگی بسر کی۔ یہاں تک کہ شہادت سے مشرف ہوئے۔

مال حرام سے اپنے آپ کوملوث کیا نہ کسی رشتہ دار کوکسی علاقہ کا حاکم مقرر کیا، ہر باانصاف آ دمی اس حقیقت سے آگاہ ہے۔

سیدنا عمر کی شہادت کے بعدلوگوں نے بطیب خاطر سیدنا عثمان کی بیعت کر لی۔ آپ بھی سیدنا ابوبکر وعمر کی ہموار کردہ راہ پرگامزن رہے اور سکون واطمینان اور لطف و کرم کے ساتھ امور سلطنت انجام دیتے رہے۔ مگر آپ فاروق اعظم کے اوصاف سے بہرہ ور تھے نہ آپ میں فاروقی قوت و جلالت تھی اور نہ وہ جیرت افزا سیاست رانی اور نہ کمال عدل وانصاف اور نہ فرط زہد جس کا انکار ایک جاہل شخص ہی کرسکتا ہے۔

اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ لوگ اسلامی سلطنت کو للچائی ہوئی نظروں سے دیکھنے لگے۔ دولت کی فراوانی ہوگئ۔ آپ نے اقارب کو بڑے بڑے عہدے تفویض کر دیے جس پر لوگ اعتراض کرنے لگے۔ لوگ دنیوی مال میں دلچیبی لینے لگے جس کی سب سے بڑی وجہ بیتھی کہ لوگ خوف رحمان وخوف عثمان دونوں سے بے نیاز ہو گئے۔سیدنا عثمان سیدنا ابو بکر وعمر کے مقابلہ میں طبعاً کمزور تھے۔ چنانچہ فتنہ بازی کا ظہور ہوا جس کے نتیجہ میں سیدنا عثمان نے شہادت یائی۔

فتنہ سامانی کے اسی دور میں سیرناعلی مسند خلافت پر متمکن ہوئے۔ آپ پر بیہ بہتان لگایا گیا تھا کہ آپ نے سیدنا عثمان کی مدافعت نہیں کی۔ بعض لوگوں کا کہنا تھا کہ آپ قتمان کے براہ راست ذمہ دار ہیں۔ حالانکہ اللہ تعالیٰ کوان کی پاک دامنی کاعلم تھا۔ آپ قتل عثمان پر خوش تھے نہ آپ نے قاتلین کی کچھامداد کی۔ تاہم لوگ آپ کے بیان سے مطمئن نہ ہوئے اور نہ آپ ان کو د باسکے۔

سیدناحسن نے آپ کولڑائی سے باز رہنے کا مشورہ دیا تھا مگر آپ کی ذاتی رائے بیتھی کہ جنگ لڑی جائے اور دیکھا جائے کہ اس سے کیا ثمرات برآ مد ہوتے ہیں۔ آپ کا خیال تھا کہلڑائی سے شاید سب امت ایک پلیٹ فارم پر جمع ہو جائے گی۔ مگر آپ کا خیال صحیح ثابت نہ ہوا اور امت کا افتراق وانشقاق بڑھتا ہی چلا گیا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ آپ کی جماعت کے بعض لوگوں نے آپ کی تکفیر کا آ غاز کیا۔ اور آپ کے خلاف نبرد آ زما ہو گئے۔ عمر کے آخری حصہ میں آپ اس بات کے قائل ہوگئے تھے کہ جولوگ آپ کے مطیع نہیں ہیں ان سے جنگ نہاڑی جائے۔

سیدناعلی ان خلفاء راشدین میں ہے آخری خلیفہ تھے جن کی خلافت علی منہاج النبو ہ تھی۔ پھر نوبت سیدنا معاویہ تک پینچی جواوّلین بادشاہ تھے۔ نبی کریم مَثَاثِیَا مِ کاارشاد ہے کہ: ''میرے بعد تیس سال خلافت ہوگی ، پھر ملوکیت کا آغاز ہو جائے گا۔''<sup>1</sup> تاہم سیدنا معاویہ سیرت وکردار کے اعتبار سے جملہ سلاطین وملوک سے افضل تھے۔ سیدناعلی برنواصب کے اعتراضات:

اگر شیعه سیدنا ابوبکر وعمر کی شان میں گستاخی کرتے ہوئے کہیں کہ:

ا۔ وہ دونوںا قتدار کے حریص تھے اوراصل حق دار کواس کاحق ادانہیں کرتے تھے۔

۲۔ سیدناعلی کوبھراحت نبی کریم مَثَالِیّا نے خلیفہ مقرر کیا تھا مگر ابوبکر وعمر نے ان پرظلم کیا۔

س۔ انھوں نے اہل بیت کو ور شہیں دیا تھا۔

ایک ناصبی بڑی آسانی سے سیدناعلی کوان اعتراضات کا نشانہ بناسکتا ہے وہ کہہ سکتا ہے کہ سیدنا علی اقتدار کے بھول نے لوگوں کا خون بہایا، مگر اپنے مقصد کو حاصل نہ کر سکے۔ شیعہ سیدناعلی پر واردشدہ اعتراضات کا جو جواب دیں گے، وہی جواب ہم سیدنا الوبکر وعمر اس جواب کے بالاولی مستحق الوبکر وعمر اس جواب کے بالاولی مستحق شخے اس لیے کہ وہ اس تہمت سے قطعی طور پر پاک ہیں۔ کیوں کہ انھوں نے حصول اقتدار کے لیے جنگ نہیں لڑی تھی۔ نیز یہ کہ سیدناعلی اور کبار صحابہ نے ان کی اطاعت قبول کرلی تھی۔ جب سیدناعلی جنگ نہیں لڑی تھی۔ نیز یہ کہ سیدناعلی اور کبار صحابہ نے ان کی اطاعت قبول کرلی تھی۔ جب سیدناعلی دونوں حضرات کے بارے میں یہ گمان رکھنا اور بھی ضروری ہے، لہذا جدال ونزاع کو چھوڑ کرطریق حق وصواب کوا ختیار کرنا چا ہیے۔

دوسراطرزفکریہ ہے کہ نبی کریم مُنافیلاً کی وفات کے بعد مسلمانوں میں عموماً اتباع حق کار بھاں ومیلان پایا جاتا تھا۔ اس قدرت کے ہوتے ہوئے کوئی چیز اضیں اتباع حق سے روک نہ سکتی تھی۔ اندریں صورت جب حق کا داعی موجود ہو۔ مانع منتفیٰ ہو جائے اور فعل کی قدرت بھی موجود ہوتو فعل واجب ہو جاتا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ مسلم خیر القرون ہیں وہ خیر الامم ہونے کے اعتبار سے ہمیشہ حق کی پیروی کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ نے ان کے لیے دین کو کامل کردیا ہے۔ اور دین فعمت کوان پر مکمل کردیا ہے۔ اور دین فعمت کوان پر مکمل کردیا ہے۔ افعوں نے اطاعت کے نقطہ خیال سے سیدنا ابو بکرکی بیعت کی تھی ،کسی کے ڈریا

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد \_ کتاب السنة، باب فی الخلفاء(حدیث:۲۶۲۶) سنن ترمذی، کتاب الفتن،
 باب فی الخلافة(حدیث:۲۲۲۲)

لا کچ کی بنا پڑنہیں،اگروہ اپنی مرضی سے ایسا کرتے تو عباس وعلی کو امیر بناتے کیوں کہ بنو ہاشم سیدنا ابوبکر کے قبیلہ تیم پرفضیلت رکھتے تھے۔

سیدنا ابوبکر کے والد ابوقحافہ بڑے معمر تھے، جب مکہ میں انھیں مڑدہ سنایا گیا کہ آپ کا بیٹا منصب خلافت پر فائز ہو گیا ہے تو انھوں نے پوچھا کیا بنوامیہ و بنو ہاشم اور بنومخزوم رضا مند ہو گئے؟ لوگوں نے کہا:'' ہاں'۔ ابوقحافہ نے اس پراظہار جیرت کرتے ہوئے کہا:'' ذیابک فَضُلُ اللّهِ يُوْتِيْهِ مَنْ يَّشَآءُ'' کو کیوں کہ ابوقحافہ جانتے تھے کہ بنوتیم کا قبیلہ بڑا کمزور ہے، مگر اسلام کے نزدیک عظمت وفضیات کا معیارتقوی ہے نہ کہ حسب ونسب۔

ایک اور بات قابل غور ہے کہ نبی کریم مَالِّیْا مِ نے حدیث متواتر میں فرمایا:

'' اس امت میں سب سے بہتر میرا زمانہ ہے، پھر وہ لوگ جو ان کے قریب ہیں (تابعین ) پھروہ لوگ جوان کے قریب ہیں۔ (تبع تابعین )

اس حدیث سے معلوم ہوا کہ نبی کریم مُنالیّا کا زمانہ بلا نزاع سب سے بہتر تھا۔ جوشخص قرن نانی کے مسلمانوں کی حالت پرغور کرتا ہے، اسے معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں زمانے ایک دوسر سے سے نانی کے مسلمانوں کی حالت پرغور کرتا ہے، اسے معلوم ہوتا ہے کہ یہ دونوں زمانے ایک دوسر سے سے مس قدر مختلف شخصے۔ اگر قرن اوّل والوں نے امام منصوص کاحق ادائہیں کیا تھا اور اہل بیت کا ور ثدادا کرنے سے انکار کردیا تھا۔ نیز ضد وعناد کی بنا پر ایک عادل و عالم کوخلیفہ شلیم کرنے کی بجائے ایک فاسق و ظالم کو امام بنالیا تھا تو اس کا مطلب یہ ہے کہ قرن اوّل والے شرائحلق تھے۔ اور یہ امت برترین امت ہے جولوگوں کے لیے پیدا کی گئی ہے۔ (نعوذ باللّذ من ذلک) اصحاب ثلاثہ ظاہراً و باطناً صالح شخصے:

یہ بات تواتر سے معلوم ہو چکی ہے کہ اصحاب ثلاثہ کے نبی کریم مَثَّلَیْمِ کے ساتھ گہرے مراسم و روابط تھے۔ان کو نبی کریم مَثَّلِیمِ کُلِیمِ مَثَّلِیمِ کُلِیمِ مِثَّلِیمِ کُلِیمِ مِثَّلِیمِ کُلِمِ مِثَّلِیمِ کُلِمِ مِثَّلِیمِ کُلِمِ مِثَّلِیمِ کُلِمِ مِثَّلِیمِ مُثَّلِیمِ کُلِمِ مِثَلِمِی ان کے ساتھ قرابت مصاہرت بھی تھی۔ مگر آپ نے بھی ان کی مذمت نہ فرمائی بلکہ ہمیشہ مدح وستائش کرتے

ا طبقات ابن سعد (۱۸٤/۳)

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، كتاب فضائل النبى صلى الله عليه وسلم (حديث: ٣٦٥١،٣٦٥)، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب فضل الصحابة ثم الذين يلونهم (حديث: ٢٥٣٥\_٢٥٣٥)

رہے۔اب دوہی صورتیں ممکن ہیں۔

ا۔ پیرظا ہراً و باطناً صالح ومتقی ہوں گے۔

۲۔ پیرباطنامتقی نہتھے۔

اگر کہلی صورت ہے تو ہمارا مطلوب بھی کہی ثابت کرنا ہے۔ بصورت ثانی یا تو آپ کوان کے خبث باطن کاعلم ہوگا اور آپ مداہنت فرمار ہے ہوں گے یا آپ کواس بات کاعلم نہیں ہوگا ان دونوں باتوں میں سے جوصورت بھی ہووہ آپ کی ذات کے لیے موجب قدح ہے، اورا گرشیعہ کہیں کہ سیدنا ابو بکر وعمرا ستقامت کے بعد جاد کہ مستقیم سے بھٹک گئے تھے تو اس کا مطلب بیہ ہوا کہ خواص امت کے بارے میں اللہ تعالی نے نبی ٹالیا کی کا ساتھ چھوڑ دیا اور آپ کی مدد نہیں کی تھی۔ جب نبی کریم ٹالیا کی میں اللہ تعالی نے نبی ٹالیا کی کا ساتھ چھوڑ دیا اور آپ کی مدد نہیں کی تھی۔ جب نبی کریم ٹالیا کی سیعہ وقوع پزیہ ہونے والے امور کی خبر دیا کرتے تھے تو آپ کوان خواص کے خبث باطن کا پہتا کیوں نہ چل سکا۔ نیز جب نبی کریم ٹالیا ہے صورہ کیا گیا تھا کہ دین اسلام کو سب دینوں پر غالب کر دیا جائے گا تو ان کی امت کے امراء مرتد کیوں کر ہو سکتے تھے؟ یہ نبی کریم ٹالیا کی ذات پر بدنما داغ ہے۔ اس کا نتیجہ یہ ہوگا کہ باطنیہ وزنادقہ بڑی آ سانی سے کہ سکیں گے کہ پیشوش (نبی کریم ٹالیا کی داغ ہوتا تو اس کے اصحاب واعوان بھی متقی ہوتا تو اس کے اصاب واعوان بھی متقی ہوتا تو اس کے اصاب واعوان بھی متقی ہوتا تو اس کے اصاب واعوان بھی متقی ہوتا تو اس کے ای کے کہا ہے کہ دعقیدہ تشیع 'کہا نظام آ غاز ہے۔'

امامت علی کے مسئلہ پرایک اور طریقہ سے بھی غور وفکر کر سکتے ہیں، اور وہ یہ ہے کہ اگر فرض کر لیا جائے کہ سیدنا علی باقی صحابہ کی نسبت خلافت کے لیے موز ون تر تھے، آپ کی امامت وخلافت کے اسباب قوی تر تھے اور موانع منفی تھے۔ منصب خلافت پر فائز ہونے کی قدرت بھی موجودتھی تو ایسے حالات میں آپ کا مسند خلافت پر متمکن ہونا ضروری تھا۔ اس کی توضیح یہ ہے کہ سیدنا علی رسول کریم کے ابن العم تھے۔ آپ حسب ونسب کے اعتبار سے بھی افضل تھے۔ سبقت اسلام وفضیلت جہاد کے دوش بدوش آپ نبی کریم منافیل کے داماد بھی تھے۔ علاوہ ازیں کوئی آپ کا دشمن نہ تھا۔ آپ نے بنی تیم وبنی عدی میں سے کسی کوئل بھی نہیں کیا تھا۔ 

• وبنی عدی میں سے کسی کوئل بھی نہیں کیا تھا۔

اگر سیدنا علی، سیدنا ابوبکر وعمر کے قبیلہ کے ان لوگوں کو قتل کرتے جو مشرف بہ اسلام نہیں ہوتے تھے تو آ پسیدنا علی کواور بھی الفت ومحبت کی نگاہ سے دیکھنے لگتے، ہم قبل ازیں ذکر کر چکے ہیں کہ سیدنا عمر بن خطاب نے سعید بن عاص اموی کو کہا تھا۔ میں نے تمہارے والد کو قتل نہیں کیا تھا بلکہ اپنے ماموں عاص خطاب نے سعید بن عاص اموی کو کہا تھا۔ میں نے تمہارے والد کو قتل نہیں کیا تھا بلکہ اپنے ماموں عاص

بخلاف ازیں سیدناعلی نے اپنے قبیلہ ہوعبد مناف کے بعض آدمیوں کول کیاتھا تاہم وہ قرابت داری کی بنا پرآپ کی طرف داری کرتے تھے۔ بلکہ ابوسفیان نے اس ضمن میں گفتگو بھی کی تھی۔ ان حالات کی روشنی میں دیکھا جاسکتا ہے۔ کہ اگر سیدناعلی کو نبی شکائی نے بھراحت خلیفہ مقرر کیا تھا یا آپ سب صحابہ کی نسبت اس منصب کے لیے موزوں تر ہوتے تو اس کا تقاضا یہ تھا کہ سب لوگ آپ کی حمایت میں سیدنہ پر ہوکر کھڑے ہوجاتے اور آپ کو منصب خلافت پر فاکر کرے دم لیتے۔ اگر سیدناعلی خلیفہ منصوص ہوتے تو خلافت سیدنا گئی جو بڑی کا تقاضا کرتے۔ اگر سیدناعلی خلیفہ منصوص ہوتے تو خلافت صدیقی میں اپنے حق کا تقاضا کرتے۔ اگر پچھلوگ سیدناعلی کے خالف بھی جھ تو اکثریت آپ کی حامی تھی جو بڑی آسانی سے آپ کو خلیفہ متخب کرسکتی تھی۔ اگر انصار کہتے کہ سیدناعلی سعداور ابو بکر کی نسبت خلافت کے زیادہ حق دار ہیں تو مہاجرین ان کا مقابلہ نہیں کر سکتے تھے جس کا نتیجہ یہ ہوتا کہ اکثر لوگ سیدناعلی کا ساتھ دیتے ہیہ بات مہاجرین ان کا مقابلہ نہیں کہ جولوگ خلوص دل سے اسلام نہیں لائے تھے وہ تشدد کی وجہ سے سیدنا ابو بکر سیدنا عمر کو ناپیند کرتے تھے، لہذا قیاس یہ ہے کہ وہ آپ کی بیعت کر لیتے سیدنا ہم جب سیدنا ابو بکر نے فاروق اعظم کو خلیفہ مقرر کردیا تو سب بلا تو قف آپ کی بیعت کر لیتے سیدنا ہم جب سیدنا ابو بکر نے فاروق اعظم کو خلیفہ مقرر کردیا تو سب بلا تو قف آپ کی اطاعت کرنے کے لیے تیار ہو گے۔ یہاں تک کہ طلحہ ڈھائی نے کہا۔

آپ نے ایک متشد دخص کو ہمارا خلیفہ بنا دیا ہے آپ اللّٰد کو کیا جواب دیں گے۔'' سیدنا ابو بکرنے جواباً فرمایا:

بن ہشام کوموت کے گھاٹ اتاراتھا (سعید کا والد عاص بن ہشام سیدناعمر کا ماموں تھا) سعید نے جواباً
کہا، اگر آپ میرے باپ کوقتل کرتے حق بجانب ہوتے اور میرا باپ باطل پر ہوتا۔ '(اسد
الغابہ (۲/۱۱۳) اس سے معلوم ہوتا ہے کہ صحابہ کرام کا مثالی گروہ اللہ کی راہ میں بڑی سے بڑی قربانی
وینے سے بھی گریز نہیں کرتا تھا۔ شیعہ سیدنا ابوعبیدہ بن جراح سے بغض رکھتے ہیں ان کا بی عالم تھا کہ
غزوہ بدر میں اپنے والد کے سامنے سینہ سپر ہوگئے اور حمایت اسلام کی خاطر اسے تل کرنے سے دریغ نہ
کیا۔ (مستدر ک حاکم: ۲۶٪۲۲)، معجم کبیر طبرانی (۱/۲۰٪)، سنن کبری
بیہ ہے تی (۱/۲۰٪) الاصابم (۲۵۲٪۲) وسندہ مرسل۔ کیا جمایت حق اور اس کی خاطر ایثار وقربانی کی
اس سے بہتر مثال مل سکتی ہے؟ اور کیا ایسے ایثار پیشہ حضرات کونفر سے وحقارت کی نگاہ سے د کیکھنے والاحق
برست ہوسکتا ہے؟

''تم مجھاللہ سے ڈراتے ہو، میں کہوں گا میں نے بہترین خص کو خلیفہ مقرر کیا تھا۔'' اگر ہم فرض کرلیں کہ مسلمانوں کی اکثریت سیدناعلی کی ہم نواتھی تو پھر آپ پر غالب کون آسکتا تھا؟ فرض کیجیے اگر سیدناعلی کے طرف دار آپ کی حمایت میں اٹھ کھڑے ہوتے مگر غلبہ حاصل کرنے سے قاصر رہتے تو بھی اسباب و دواعی آپ کے حق میں ہوتے اور اگر خلافت پر فائز ہونے میں کامیاب نہ ہوتے تو کم از کم قبل و قال اور جنگ و جدال کا آغاز ضرور ہوجاتا۔ جب انصار کسی شبہ کی بنا پر سیدنا سعد کی خلافت کا دعویٰ لے کر کھڑے ہوگئے تھے تو کیا سیدناعلی کے اعوان وانصار آپ کی حمایت میں کھڑ نے نہیں ہوسکتے تھے؟ خصوصاً جب کہ بقول شیعہ امامت علی کے بارے میں نص رسول جسی موجود تھے۔

جب کوئی شخص بھی سیدناعلی کی خلافت کا دعوی کے کر کھڑا نہ ہوااور نہ کسی نے اس ضمن میں بات چیت کی اور امارت و خلافت کا سلسلہ پورے امن وسکون کے ساتھ سیدناعلی کے مندخلافت پر متمکن ہونے تک جاری رہا۔ اس وقت آپ نے اپنا حق وصول کرنے کے لیے جنگیں لڑیں اور آپ کے احباب وانصار آپ کی حمایت میں اٹھ کھڑے ہوئے اور بڑے بڑے واقعات رونما ہوئے تو یہ اس بات کا واضح ثبوت ہے کہ خلافت صدیقی و فاروقی میں آپ کی خاموثی کی وجہ یہ تھی کہ آپ کی خلافت و مارت کے مقتضیات موجود نہ تھے یہ نہیں کہ کسی مانع نے روک دیا تھا اگر سیدنا علی کے پاس اپنی خلافت کی کوئی منصوص دلیل ہوتی تو سیدنا ابو بکر ، معاویہ کی نسبت آپ کی خلافت میں رکاوٹ بیدا کرنے سے کلیڈ کنارہ کشی اختیار کرتے۔

اگر سیدنا ابوبکر ظالم ہونے کے باوجود امارت و خلافت کا دعویٰ لے کر کھڑے ہو جاتے اور دوسری جانب سیدناعلی حق وصواب کی بنا پراس کے مدعی ہوتے تو شرع وعقل کا تقاضا بیتھا کہ ظالم کے مقابلہ میں امام معصوم ومنصوص کی جمایت کی جائے۔لہذا تحقیق کی راہ پر چل کرصدق وصواب کا ساتھ دینا جا ہے۔ دینا جا ہے۔

سفسطه (بإطل استدلال ومغالطه ) کی کئی قشمیں ہیں۔

ا۔ کسی بات کوشلیم کرنے سے انکار کرنا اور اسے جھٹلانا۔خواہ اس کے وجود کا انکار کیا جائے یا اس کے علم کا۔

- ۲۔ شک وریب کی بنا پر کوئی بات کہنا، یہ فرقہ لا ادر یہ کا طریق ہے جو کسی چیز کی نفی کرتے ہیں نہ اثبات۔ درحقیقت وہ اپنے علم کاا نکار کرتے ہیں۔
- س۔ سفسطہ کی تیسری قسم ان لوگوں کا قول ہے جو حقائق کو اپنے عقائد وافکار کے تابع کرتے ہیں۔ وہ کہتے ہیں جوشخص عالم کو قدیم سمجھتا ہے، اس کے نز دیک وہ قدیم ہے اور جو حادث تصور کرتا ہے اس کے خیال میں حادث ہے۔

بنابریں شیعہ کی روایت کردہ موضوعات کی بناپر نبی کریم مُثَاثِیْمُ اورخلفاء راشدین کے حالات پر معترض ہونا ایک عظیم مغالطہ ہے۔ اسی طرح جوشخص سیدنا معاویہ اور ان کے اعوان وانصار کی شان میں ایسے فضائل بیان کرتا ہے جن سے سیدنا علی پران کی تقدیم وافضلیت ثابت ہوتی ہے بہت بڑا مغالطہ باز اور کا ذب ہے۔

## سیدناعلی کے احوال سے آپ کی امامت پر استدلال:

شيعه مصنف لكهتاب:

ہم اب سیدناعلی کے احوال سے آپ کی امامت پر استدلال کرتے اور کہتے ہیں کہ آپ بہت بڑے عابد و زاہداور حد درجہ عالم و شجاع تھے۔ شیعہ مصنف نے اس ضمن میں سیدناعلی کی چندخوارقِ عادات کا بھی ذکر کیا ہے۔''

ہم کہتے ہیں کہ نبی کریم مُنگائیم کے بعدسب سے بڑے زاہدسیدنا ابو بکر تھے۔ آپ نے اپنا تمام تجارتی سرمایہ اللہ کی راہ میں دے دیا تھا۔ • جب آپ مسند آرائے خلافت ہوئے تو فروخت کے

ابوداؤد نے بسند سی ہشام بن عروہ سے روایت کیا ہے کہ میرے والد نے بتایا جب ابو بکر اسلام لائے تھے تو آپ کے پاس چالیس ہزار درہم تھے۔ (طبقات ابن سعد:۱۷۲/۳، تاریخ الاسلام للذھبی، (عہد الخلفاء، ص:۷،۱) عروہ کہتے ہیں مجھے سیدہ عاکشہ ڈاٹٹا نے بتایا کہ جب سیدنا ابو بکر فوت ہوئے تو انھوں نے کوئی درہم ودینار پیھے نہیں چھوڑا تھا۔ (طبقات ابن سعد: ۱۹۵۸)، اسامہ بن زید بن اسلم اپنے والد سے روایت کرتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر تجارت میں مشہور تھے۔ نبی کریم کی بعثت کے وقت ان کے پاس چالیس ہزار درہم تھے۔ ان میں سے آپ غلام آزاد کرتے اور مسلمانوں کی امداد کیا کرتے تھے۔ جب مدینہ پہنچ تو ان میں سے کل پانچ ہزار درہم بیجے تھے۔ آپ یہ سرمایہ نیک کاموں کیا کرتے تھے۔ جب مدینہ پہنچ تو ان میں سے کل پانچ ہزار درہم می تھے۔ آپ یہ سرمایہ نیک کاموں کیا کرتے تھے۔ وطبقات ابن سعد (۱۷۲/۳)، من طریق الواقدی)

لیے جا دریں اپنے کندھے پر ڈالے بازار جا رہے تھے کہ مہاجرین کو پتہ چلااور انھوں نے آپ کا وظیفہ مقرر کیا۔ سیدنا ابوعبیدہ نے حلف اٹھا کر سیدنا عمر کو بتایا کہ ابوبکر دو درہم یومیہ لینے کے مجاز ہیں۔ ● ابن زنجویہ (ان کا نام حمید بن مخلدہے یہ بڑے تقہ راوی اور حافظ حدیث تھے۔ ۲۲۷ھ میں وفات یائی ) فرماتے ہیں۔

سیدناعلی آغاز اسلام میں تنگ دست تھے۔ پھر آپ نے زرعی اراضی ،مکانات اور باغات خرید لیے تھے۔وفات کے وفت آپ کے ہاں جار ہیویاں اورانیس لونڈیاں تھیں۔''

محرین کعب القرظی روایت کرتے ہیں کہ سیدناعلی نے فرمایا:

''میں عہد رسالت میں بھوک کی شدت کی وجہ سے پیٹ پر پھر باندھے رہتا تھا اور آج میری شروت کا بیالم ہے کہ میرے مال کی زکوۃ جالیس ہزارتک پہنچی ہے۔' ابراہیم بن سعید جو ہری روایت کرتے ہیں کہ سیدناعلی نے فرمایا:''میرے مال کی زکوۃ جار ہزاردینارتک پہنچی ہے۔'

اس سے ظاہر ہوتا ہے کہ سیدناعلی کے زمد کوسیدنا ابو بکر کے زمد سے کوئی نسبت ہی نہیں۔سیدنا ابو بکر کے زمد سے کوئی نسبت ہی نہیں۔سیدنا ابو بکر کے بعد زمد میں سیدنا عمر کا درجہ تھا پھر سیدنا ابوعبیدہ اور ابو ذرکا۔اس کے علاوہ دیگر صحابہ کے مال ودولت میں بڑی وسعت یائی جاتی تھی۔امام ابن حزم رشلانے فرماتے ہیں۔

''سیدناعلی کی اراضی میں سے ایک پنج کی جا گیرتھی ، جہاں سے باقی غلہ کے علاوہ ایک ہزار وسق کھجور کی آمدنی ہوتی تھی۔''

زہدے معنی ہیں اچھی آ واز مال دنیوی لذات اولاد اور خدم وحثم کی خواہش سے روگردانی کرنا اور اس کے سواز ہدکا اور کوئی مطلب نہیں ،سیدنا ابو بکرنے اپناسب مال اللہ کی راہ میں صرف کردیا تھا، بعض علماء کا قول ہے کہ آپ کے پاس چالیس ہزار درہم تھے وہ آپ نے تقسیم کردیے۔ آپ کے پاس ایک چوغہ باقی رہ گیا تھا جب زمین پر بیٹھتے تو اسے نیچ بچھالیا کرتے تھے۔ دوسر لوگوں نے مکانات اور زرعی اراضی خرید کی تھیں۔ مگر آپ نے کھی ہیں خریدا تھا۔ جب خلافت پر فائز ہوئے تو کوئی لونڈی خریدی نہ مال میں اضافہ کیا۔ بخلاف ازیں سیدناعلی نے خلیفہ ہونے کے بعد حلال اشیاء میں وسعت پیدائی تھی۔ وفات کے وقت آپ کی متعدد ہیویاں اور انیس لونڈیاں تھیں۔ دیگر خدم وحشم میں وسعت پیدائی تھی۔ وفات کے وقت آپ کی متعدد ہیویاں اور انیس لونڈیاں تھیں۔ دیگر خدم وحشم

اس کے علاوہ ہیں آپ کے چوبیس لڑکے اور لڑ کیاں تھیں۔ آپ نے اتنی زمین چھوڑی تھی جوان سب کے لیے کافی تھی۔ بیاس قدرمشہور بات ہے کہ کسی کواس سے مجال انکار نہیں۔

سیدنا ابوبکر کے بیٹوں میں عبد الرحمٰن بن ابی بکر جیسے ہونہار بھی تھے۔ اسی طرح آپ کے اقارب میں سیدنا طلحہ جیسے صحابہ شامل تھے جوعشرہ مبشرہ میں شار ہوتے تھے۔ آپ نے ان میں سے کسی کوبھی کسی علاقہ کا عامل مقرر نہیں کیا تھا، حالانکہ آپ کے عہد خلافت میں مکہ ومدینہ و بین و خیبر و بحرین وحضر موت وعمان وطائف و بیامہ کے علاقے آپ کے زیر تسلط تھے۔ پھر سیدنا عمر بھی آپ کے نقش قدم پر چلے اور اپنے قبیلہ بنی عدی میں سے کسی کوبھی عہدہ دار مقرر نہیں کیا تھا۔

سیدنا عمر نے شام ومصراور عراق سے لے کرخراسان تک تمام علاقے فتح کر لیے تھے۔
آپ نے اپنے قبیلہ کے نعمان بن عدی کو نیسان کا عامل مقرر کیا تھا مگر جلد ہی اسے اس منصب سے معزول کردیا حالانکہ بنی عدی میں سعید بن زید، ابوجهم بن حذیفہ و خارجہ بن حذیفہ و معمر بن عبد اللہ اور سیدنا عبد اللہ بن عمر جیسے لوگ موجود تھے۔ سیدنا ابو بکر وعمر میں سے کسی نے بھی اپنے بعد اپنے کو منصب خلافت پر فائز نہیں کیا تھا۔ بعض لوگ عبد اللہ بن عمر کو خلافت کا اہل تصور کرتے تھے اور اگر سیدنا عمر اضیں خلیفہ مقرر کردیتے تو کسی شخص کو بھی اس پر اعتراض نہ ہوتا۔
تا ہم آپ نے اس سے احتراز کیا۔

# سيرناعلي كي اقارب نوازي:

بخلاف ازیں سیرناعلی نے اپنے اقارب کوعہدہ ہائے جلیلہ تفویض کیے تھے۔ چنانچہ آپ نے سیرنا ابن عباس کو بھرہ کا حاکم مقرر کیا۔ عبیداللہ بن عباس کو بمن کا سیرنا عباس کے دونوں بیٹوں قتم و معبد کو مکہ و مدینہ کا حاکم بنایا۔ اپنے بھانچ جعدہ بن مہیرہ کوخراسان اوراپنی بیوی کے بیٹے اور بیٹے معبد کو مکہ و مدینہ کا حاکم مصرمقرر کیا تھا۔ آپ نے اپنے بیٹے کی بیعت پر اظہار خوشنودی کیا تھا۔ آپ نے اپنے بیٹے کی بیعت پر اظہار خوشنودی کیا تھا۔ آپ کی اہلیت و صلاحیت اور عظمت و زہد کا انکار نہیں کرتے۔ البتہ بیضرور کہتے ہیں کہ

سیشیعہ کا دعویٰ ہے۔ شیعہ کا فدہب و مسلک ائمہ کے بارے میں اسی پرمبنی ہے۔ بخلاف ازیں مسند احمد (۱/۱۳۰۰)، حدیث نمبر: ۸۷-۱۰، میں بروایت عبداللہ بن سبع منقول ہے کہ میں نے سیدناعلی سے سنا آپ فرما رہے تھے کہ مجھے تل کیا جائے گا۔ لوگوں نے کہا: ''پھرہم پر خلیفہ مقرر فرما ہے ۔ فرمایا: ''نہیں میں شمصیں اسی طرح مجھوڑ کر جا رہا ہوں جیسے نبی کریم تشریف لے گئے تھے۔ اسی طرح مسند

سیدناابوبکر وعمرآپ سے بڑھ کر زامداور تارک دنیا تھے۔ان کے مقابلہ میں سیدناعلی مباحات سے استفادہ کیا کرتے تھے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

'' سیرناعلی نے دنیا کو تین طلاقیں دے رکھی تھیں۔ آپ بو کا دلیا کھاتے اور موٹا جھوٹا پہنا کرتے تھے۔ آپ کی تلوار کی پیٹی اور نعل کھجور کی پہنا کرتے تھے۔ آپ کی تلوار کی پیٹی اور نعل کھجور کی چھال سے بنے ہوئے تھے۔ خطیب خوارزم نے سیدنا عمار سے روایت کیا ہے کہ میں نے سازی کریم مُنافِیْاً سیدناعلی کومخاطب کر کے فرما رہے تھے۔

"اے علی! اللہ تعالی نے مختے زہد سے مزین کیا اور دنیا کوتمہاری نگاہ میں بے وقعت کردیا، آپ فقراء کو دوست رکھتے اور وہ مختے اپنا امام تصور کرتے ہیں۔ اس شخص کے لیے بشارت ہو جو تجھ سے محبت رکھے اور تیرے بارے میں سچی بات کھے۔ اس شخص کے لیے بھا کت ہے جو تجھ سے بغض رکھے اور تجھ پر جھوٹ باند ھے۔"سُوید بن غفلہ کا بیان ہے کہ میں سیدناعلی کی خدمت میں حاضر ہوا تو دیکھا کہ آپ کے سامنے کھٹا دودھ پڑا ہے جس میں سے بُو آر ہی تھی۔ آپ کے ہاتھ میں روٹی تھی جس پر بھو کے حھلکے لگے سے۔ بیہی حدیث ہے۔''

ضرار کہتے ہیں، سیرناعلی کی شہادت کے بعد میں سیرنا معاویہ کی خدمت میں حاضر ہوا تو انھوں نے کہا سیرناعلی کی تعریف بیان سیجیے، میں نے کہا سیرناعلی بڑے عالی ہمت اور طاقتور تھے۔ آپ فیصلہ کن بات کہتے اور عدل وانصاف کی روشنی میں فیصلہ صادر کرتے تھے۔ آپ کی ذات سے علم و حکمت کے چشمے البلتے تھے، دنیا کی سرسبزی و شادا بی سے نفرت کرتے ، رات کی وحشت انھیں عزیز تھی۔ آپ زیادہ روتے اور اکثر سوچ بچار میں مصروف رہا کرتے تھے۔ موٹے جھوٹے لباس کو پسند کرتے اور خشک کھانا کھایا کرتے تھے۔ ہمارے ساتھ اس طرح بے تکلف ہوا کرتے تھے جیسے ہم میں سے کوئی

احمد (۱۰۶/۱)، حدیث: ۱۳۳۹، میں تحریر ہے۔البدایه والنهایة (۱۰۰/۰) پر شقیق بن سلمہ تابعی نیز کتاب مذکور (۱۳۳۸) پر نقلبہ بن یزید رافضی سے اسی طرح مروی ہے۔ نیز ملاحظہ فرما یئے۔السنن الکبری بیھقی (۱۶۹/۸)

سیدنا معاویه به سن کر روبر بے اور فر مایا الله تعالی ابوالحسن پر رحم فر مائے ، الله کی قشم! وه

ایسے ہی تھے۔ پھر پوچھا ضرار! سیدناعلی کی شہادت سے تصیب کس قد رصد مہ ہوا؟ ضرار

نے کہا: '' اتنا ہی غم جتنا اس شخص کو ہوتا ہے جواپنی گود میں اپنے بچے کو ذرج کر دے نه تو

اس کے آنسو خشک ہوتے ہیں اور نہ غم ملکا ہوتا ہے۔' (شیعہ مصنف کا بیان ختم ہوا)
سیدناعلی کا زمہر و تقوی کی:

اس کا جواب ہیہ ہے کہ سیرناعلی کے زمد میں کوئی کلام نہیں، تاہم سیدنا ابوبکران سے بڑھ کرزامد تھے۔ شیعہ نے زمدعلی میں جو دلائل پیش کیے ہیں وہ جھوٹ کا طومار ہیں تاہم اس میں مدح علی سے متعلق کوئی بات موجود نہیں۔ دنیا کوطلاق دینے والی روایت کے بارے میں مشہور ہے کہ آپ نے فرمایا تھا۔

''اے زرداور گوری چٹی دنیا! میں نے تخفیے طلاق دے دی اب جا کر کسی اور کو مبتلائے فریب کر، میں تخفیے دوبارہ اینے گھر میں آبادنہیں کروں گا۔''

سیدناعلی کے اس بیان سے بی ثابت نہیں ہوتا کہ آپ ان لوگوں سے زاہد تر ہیں جنھوں نے بیہ بات نہیں کہی تھی، ہمارے نبی ٹاٹیٹ اور سیدناعیسیٰ جیسے انبیاء سے بھی بیالفاظ منقول نہیں ہیں۔ ایسے الفاظ کہنے کی نسبت خاموش رہنا مناسب تر اور دلیل اخلاص ہے۔ شیعہ کا بیقول کہ سیدناعلی سالن کے بغیر بھو کی روٹی کھایا کرتے تھے صاف جھوٹ ہے، مگر بیہ کہ اس میں مدح کی کوئی بات نہیں۔ نبی کریم ٹاٹیٹ امام الزہاد تھے، اس کے باوصف جوئل جاتا کھالیا کرتے تھے۔ احادیث سے ثابت ہے کہ آپ نے بکرے اور مرغے کا گوشت کھایا ہے آپ شیریں کھانے اور شہد کو پیند فرمایا کرتے تھے، جب کھانا پیش کیا جاتا تو اگر ضرورت ہوتی کھالیتے ورنہ چھوڑ دیتے، موجود کھانے کو واپس کرتے ، نہ غیر موجود کو طلب فرماتے ۔ 

موجود کو طلب فرماتے ۔ 

بخاری و مسلم میں مروی ہے کہ مجد نبوی میں ایک صحابی کہنے گئے، میں ہمیشہ روزہ رکھا کروں گا، دوسرے نے کہا میں شادی نہیں دوسرے نے کہا میں شادی نہیں

<sup>■</sup> ديكهي صحيح بخارى، كتاب الاطعمة و كتاب الاشربة نيز صحيح مسلم، كتاب الاشربة،

کروں گا۔ چوتھے نے کہا میں گوشت کھانا ترک کردوں گا۔ نبی کریم مَثَاثِیَّا نے یہ باتیں سن کر فرمایا میں تو روزہ بھی رکھتا ہوں اورافطار بھی کرتا ہوں۔

قیام بھی کرتا ہوں اور سوتا بھی ہوں۔ بیو یوں سے نکاح بھی کرتا ہوں اور گوشت بھی کھا تا ہوں جس نے میری سنت سے انحراف کیا اس کا مجھ سے پچھتعلق نہیں۔

پھرسیدناعلی کے بارے میں بیر گمان کہاں تک صحیح ہے کہ وہ نبی کریم مَثَاثِیْم کی سنت سے منحرف ہو گئے تھے؟ بخلاف ازیں روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ شیعہ کی ذکر کردہ بیہ بات غلط ہے۔

شیعہ کا یہ قول کہ سیرناعلی کی تلوار کی پیٹی اور نعل کھجور کی چھال سے بنے ہوئے تھے۔ یہ صاف جھوٹ ہے، پھر یہ امر بھی قابل غور ہے کہ نبی کریم مُنگالیًا کی تلوار کا نعل جیا ندی کا بنا ہوا تھا جب اللہ تعالیٰ نے ان کوخوش حالی و فارغ البالی سے نوازا تھا۔ تلوار کے لیے چڑے کی پیٹی بنانے میں کیا مضا کقہ تھا۔خصوصاً جب کہ حجاز میں چڑے کی فراوانی ہے، اس بات کی ضرورت تب لاحق ہوتی اگر چڑا نایاب ہوتا۔

جیسے سیدنا ابوا مامہ فرماتے ہیں: مختلف بلاد وامصار کواس قوم نے فتح کیا ہے جن کے گھوڑوں کی باگ ڈوررسیوں سے بنی ہوتی تھی اور جن کی رکا ہیں پھوں سے تیار کی جاتی تھیں۔ **②** شیعہ مصنف ککھتا ہے:

''سيدناعلى زمد ميں عديم المثال تھے،للہذا آپ ہى خليفه ہوں گے۔''

ہم کہتے ہیں کہ یہ دونوں احتمال باطل ہیں۔سیدناعلی سیدنا ابوبکر سے بڑھ کر زاہد نہ تھے۔ یہ ضروری نہیں کہ جوزامدتر ہووہ امام وخلیفہ بھی ہو۔

سیدنا امام احمد بن حنبل رشی محمد بن کعب سے روایت کرتے ہیں کہ میں نے سیدنا علی کو بیہ فرماتے سنا، میرے مال کی زکوۃ آئے دنول چالیس ہزار تک پہنچی ہے، آپ نے اپنی وفات کے وقت بہت سے غلام لونڈیاں اور کثیر جائداد چھوڑی تھی۔البتہ نفتدی صرف سات سو درہم تھی۔ دوسری طرف فاروق اعظم کی بیرحالت تھی کہ فتح خیبر کے موقع پر مال غنیمت سے جو حصہ ملا تھا وہ راہ اللہ میں

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب النکاح، باب الترغیب فی النکاح(حدیث:۳۳،۰۰)، صحیح مسلم،
 کتاب النکاح، باب استحباب النکاح، (حدیث: ۱٤۰۱)

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب الجهاد\_ باب ما جاء في حلية السيوف (حديث: ٩٠٩)

وقف کردیا تھا۔ آپ کی زرعی اراضی نہیں تھی۔ جب شہادت پائی تواس وفت اسٹی ہزار کے مقروض تھے۔ سید ناعلی کی کثر ت عبادت:

شيعه مصنف لكصناب:

"سیرناعلی لوگوں سے بڑھ کرعبادت گزار تھے۔ دن بھر روزہ رکھتے اور راتوں کو قیام کیا کرتے تھے۔ نماز تہجد اور دن کے نوافل لوگوں نے علی سے سیکھے، آپ سارا وفت عبادات و وظائف میں بسر کیا کرتے تھے۔ شب وروز میں آپ ایک ہزار رکعات پڑھا کرتے تھے۔ آپ نے اپنے ہاتھ کی کمائی سے ایک ہزار غلام آزاد کیے، آپ مزدوری کرتے تھے۔ آپ نے اپنے ہاتھ کی کمائی سے ایک ہزار غلام آزاد کیے، آپ مزدوری کرکے جو کچھ کماتے وہ شعب ابی طالب میں نبی کریم مگا تھے ہے کیا کرتے تھے۔ "

ہم کہتے ہیں، یہ اکا ذیب کسی صاحب علم کی نگاہ سے پوشیدہ نہیں ہیں۔ چونکہ یہ سب امورخلاف سنت ہیں اس لیے ان میں مدح والی کوئی بات نہیں۔ بخاری ومسلم میں سیرنا عبد اللہ بن عمر و بن عاص ولائی سے مروی ہے کہ نبی کریم مَنالِیْ اللہ نے فرمایا:'' مجھے پتہ چلا ہے کہ آ پ نے کہا کہ میں تا زندگی ہمیشہ روزہ رکھوں گا اور ہمیشہ قیام کیا کروں گا۔'' عبداللہ نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! یہ بات درست ہے فرمایا:''ایسانہ کر۔''

بخاری و مسلم میں سیدناعلی سے مروی ہے کہ نبی کریم سکا ایٹی نے ہمارے دروازے پر دستک دے کر فرمایا کیا تم دونوں نماز نہیں پڑھ رہے؟ میں نے عرض کیا ،اے اللہ کے رسول! ہماری جانیں اللہ کے ہاتھ میں ہیں، جب جاہتا ہے ہمیں جگا دیتا ہے۔'' یہ سن کر آپ ازراہ افسوس اپنی ران پر ہاتھ مارتے اور یہ کہتے ہوئے واپس تشریف لے گئے کہ انسان بڑا جھکڑ الوواقع ہوا ہے۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ سیدناعلی رات کوسویا کرتے تھے۔ نیز یہ کہ نبی کریم مُنالیا اُس نے سیدناعلی کے اسلوب کلام کو پہند نہیں فرمایا تھا۔

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الصوم باب حق الحسم فی الصوم (حدیث:۱۹۷۰) ،صحیح مسلم \_\_ کتاب الصیام، باب النهی عن صوم الدهر (حدیث:۱۸۹/۱۸۹)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب التهجد ، باب تحریض النبی صلی الله علیه وسلم علی قیام الله الله علیه وسلم علی قیام اللیل سلم اللیل الحث علی صلات اللیل (حدیث: ۷۷۰)

شیعه مصنف کا بی قول که ' لوگوں نے سیرناعلی سے بیر با تیں سیکھیں۔' اگر شیعه کی مرادیہ ہے کہ بعض مسلمانوں نے بیر باتیں سیرناعلی سے سیکھیں تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں لوگ ہمیشہ اپنے اکابر سے اچھی باتیں سیکھتے چلے آئے ہیں اور اگر شیعہ مصنف بیہ کہنا چا ہتا ہے کہ سب لوگوں نے بیہ آ داب آب سے سیکھے تو بیر بڑا مکروہ جھوٹ ہے۔

اس لیے کہ صحابہ نے بیہ باتیں نبی کریم مَثَّاتِیْمْ سے سیھی تھیں، جہاں تک تابعین کا تعلق ہے ان میں سے اکثر نے سیدناعلی کو دیکھا تک نہ تھا۔ ان سے آ داب عبادت سیکھنا تو در کنار۔ شیعہ کا یہ قول کہ' سیدناعلی کا سب وقت ادعیہ ما تورہ پڑھتے ہوئے گزرتا تھا۔'

ہم کہتے ہیں سیدناعلی سے منقول ادعیہ زیادہ تر موضوع ہیں۔ ◘ ہم پورے وثوق سے کہہ سکتے ہیں کہ سیدناعلی بیددعا کیں نہیں پڑھا کرتے تھے۔ سب سے افضل دعا کیں وہ ہیں جو نبی کریم عَلَیْہِم سے منقول ہیں۔ ہم منقول ہیں۔ ہم دفقول ہیں۔ ہم کہ ان کی موجودگی میں دوسری کسی دعا کی حاجت نہیں۔ ◘ شیعہ کا بیقول کہ'' سیدناعلی ایک ہزار رکعت پڑھا کرتے تھے۔'' باطل ہے شب و روز میں نبی کریم عَلَیْہِم کی مجموعی نماز چالیس رکعت تھی۔ ایک امیر امت جولوگوں کے امور متنازعہ فیصل کرتا اور ان کے سیاسی مصالح میں مشغول رہتا ہو ہزار رکعت ادا کرنے پراسی صورت میں قادر ہوسکتا ہے جب ان کے سیاسی مصالح میں مشغول رہتا ہو ہزار رکعت ادا کرنے پراسی صورت میں قادر ہوسکتا ہے جب قوم تھو کی مارنے والی نماز ادا کرتا ہو ہم سیحتے ہیں کہ سیدناعلی کا دامن ایسی ہے کارنماز سے پاک ہے۔ شیعہ کا بی قول کہ'' سیدناعلی نے نماز کے دوران زکوۃ ادا کردی تھی۔'' صریح جھوٹ ہے، اس میں مدح کی کوئی بات نہیں۔ بلکہ شرعاً نماز میں ایسی حرکت کرنا ناروا ہے۔

شیعه مصنف کہتا ہے کہ'' سیدناعلی نے اپنی کمائی سے ایک ہزار غلام آزاد کیے تھے۔'' بیصری کے کندب ہے اور اسے ایک جاہل شخص ہی تسلیم کرسکتا ہے، سیدناعلی نے ایک ہزارتو کیا ایک سوغلام بھی آپ اس کاعشر عشیر بھی انجام نہیں دے سکتے ہیں۔ آپ زیادہ تر

محمہ باقر اصبہانی (۱۰۲۷-۱۰۱۱) نے ادعیہ ما تورہ پر شمل ایک کتاب 'زاد المعاد' نامی کا اصبی شاہ حسین صفوی کے لیے تصنیف کی تھی۔ یہ کتاب خلاف دین اکا ذیب کا مجموعہ ہے۔ میرے پاس اس کتاب کا ایک نسخہ موجود ہے۔ جو ۱۲۵۱ ہے میں تبریز کے مقام پر چھاپا گیا ہے۔ (محبّ الدین الخطیب) کتاب کا ایک نسخہ موجود ہے۔ جو ۱۲۵۱ ہے میں تبریز کے مقام پر چھاپا گیا ہے۔ (محبّ الدین الخطیب) مام نووی کی کتاب ''الاذکار' نیز امام ابن تیمیہ کی تصنیف '' الکلم الطیب' اور امام ابن قیم کی 'الوابل الصیب' میں سب ادعیہ ما تورہ یک جا ہیں۔

جہاد میں مشغول رہتے تھے۔تجارت بھی نہیں کرتے تھے۔صنعت وحرفت سے نا آ شناتھ، پھرایک ہزارغلام آ زاد کرنا آپ کے لیے کیوں کرممکن تھا؟

شیعہ کا یہ قول کہ'' سیرنا علی مزدوری کر کے شعب ابی طالب میں نبی کریم سُلُولِم پرخرچ کیا کرتے تھے۔ 'صرح کندب ہے، اس لیے کہ بنو ہاشم شعب ابی طالب سے باہر نہیں نکلا کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ وہاں ایبا کوئی شخص نہ تھا جواجرت دے کران سے کام لیتا سیدنا علی کے والدان پرخرچ کیا کرتے تھے۔ سیدنا خدیجہ بڑی مال دارخاتون تھیں، وہ اپنا مال خرج کرتی تھیں۔ مزید براں شعب ابی طالب کی محصوری کے زمانہ میں سیدنا علی کی عمر پندرہ سال کے لگ بھگتھی اور آپ کسی مزدوری کے قابل نہ تھے۔

## سيرناعلى أعْلَمُ النَّاس ته:

شيعه مصنف لكهتاب:

''سیدناعلی اعلم الناس تھے۔''

ہم کہتے ہیں اعلم الناس سیدنا ابو بکر وغرضے۔ نبی کریم مَثَافِیْم کی موجودگی میں سیدنا ابو بکر کے سوا کوئی شخص فیصلہ صادر کرتا نہ فتو کی دیتا اور نہ وعظ کہہ سکتا تھا۔ نبی کریم مَثَافِیْم کی و فات لوگوں پر مشتبہ ہو گئی تو سیدنا ابو بکر نے ان کا یہ شبہ دور کیا تھا۔ پھر انھیں آپ کی تدفین میں شبہ لاحق ہوا تو سیدنا ابو بکر نے اس کا ازالہ کیا۔ پھر مانعین زکو قصیر ترز و ما ہونے کے بارے میں تنازع بیا ہوا تو آپ نے اس کی روشنی میں سیدنا عمریراس کی حقیقت واضح کی ۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ لَتَكُخُلُنَّ الْمَسْجِلَ الْحَرَامَ إِنْ شَآءَ اللهُ الْمِنِيْنَ ﴿ الفتح: ٢٧/٤٨) "الرالله في جاباتو تم خانه كعبه ميں كامل امن وامان سے داخل ہوگے۔' سيدنا ابوبكر ● نے نبى كريم مَثَاثِيَام كى اس حديث كى تشریح كى تقى كه اپنے بندے كو اللہ تعالى نے

ام بیہتی سیدنا ابو ہریرہ وٹاٹٹؤ سے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے کہا مجھے اس ذات کی قتم جس کے سواکوئی معبود نہیں! کہ اگر ابو ہر رہ وٹاٹٹؤ سے روایت کرتے ہیں؟ نہ ہوتے تو اللہ کی عبادت کرنے والاکوئی نہ ہوتا۔ ابو ہریرہ سے لوگوں نے کہا، چھوڑ ہے آپ کیا کہہ رہے ہیں؟ بیس کروہ بولے نبی کریم مُلٹٹؤ منے سات سوفو جیوں کے ساتھ سیدنا اسامہ کوشام روانہ کیا۔ جب ذی خشب کے مقام پر پہنچے تو نبی کریم نے وفات پائی اور اردگرد کے لوگ مرتد ہو گئے۔ اصحاب رسول نے سیدنا ابو بکرکی خدمت میں حاضر ہو کر کہا اے

اختیار دیا تھا کہ دنیاو آخرت میں سے جسے چاہو پسند کرو۔' سیدنا ابو بکر نے صحابہ کو بتایا کہ کلالہ کسے کہتے ہیں۔ سیدناعلی نے بھی آپ سے استفادہ کیا تھا۔ سنن میں سیدناعلی سے مروی ہے کہ جب میں نبی کریم مَثَاثِیَّا سے کوئی حدیث سنتا تو جتنا فائدہ اللّٰد تعالی چاہتے مجھے پہنچاتے جب کوئی اور شخص مجھے حدیث سنا تا تو میں اس سے حلف لیتا جب وہ حلف اٹھا تا تو میں اس کی تصدیق کرتا ، سیدنا ابو بکر نے مجھے حدیث سنائی اور انھوں نے سے کہا کہ نبی کریم مَثَاثِیَّا نے فرمایا:

''جوشخص بھی گناہ کا ارتکاب کرتا ہے اور پھر وضوء کر کے دور کعت نماز ادا کرتا اور اللہ سے اپنے گناہ کی مغفرت طلب کرتا ہے تو اسے بخش دیا جاتا ہے۔'' <sup>3</sup> نضائل شیخین:

بہت سے علماء نے اس بات پر اجماع نقل کیا ہے کہ سیدنا ابوبکر اعلم الصحابہ تھے۔منصور بن سمعانی نے بھی اس پر اجماع نقل کیا ہے۔ نبی کریم مَلَّ اللَّهِمُ نے فرمایا:

ابوبکر! جیش اسامہ کو واپس بلا لیجے بیلوگ روم کا رخ کیے ادھر جا رہے ہیں اور ادھر بیحالت ہے کہ عرب مرتد ہوتے جا رہے ہیں۔ سیدنا ابوبکر نے فرمایا: '' مجھے اس ذات کی قتم جس کے سوا کوئی معبود نہیں! اگر کتے از واج النبی کوٹانگوں سے گھسیٹ کر لے جا ئیں جب بھی میں اس جھنڈ ہے کونہیں کھولوں گا جسے آپ نے باندھا تھا۔ چنانچہ اسامہ لشکر سمیت عازم شام ہوئے، جب وہ کسی ایسے قبیلہ سے گزرتے تھے جو مرتد ہونا چاہتا ہوتو قبیلہ والے کہتے اگر ان کے پاس طاقت نہ ہوتی تو یہ مدینہ سے بھی باہر نہ نکلے، اب ہم انھیں روم پہنچ دیتے ہیں، چنانچہ روم پہنچ کر انھوں نے اہل روم کوشکست دی اور شیحے سلامت مدینہ لوٹے۔ اس کا نتیجہ بیہوا کہ مرتدین اسلام پر قائم رہے۔

- صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم باب قول النبی صلی الله علیه و سلم، سدوا الابواب الا باب ابی بکر(حدیث: ٤ ٥ ٣٦)، صحیح مسلم، کتاب فضائل البی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث: ٢٣٨٢)
- مصنف عبد الرزاق، (۱۹۱۹۱،۱۹۱۹)، سنن الدارمی (۳۱۹۱۹۱۹)، سنن کبرای بیهقی (۲۲٤/٦)
- سنن ابى داؤد\_ كتاب الوتر\_ باب فى الاستغفار (حديث: ١٥٢١)، سنن ترمذى كتاب اقامة الصلاة، \_ باب ما جاء فى الصلاة عند التوبة(حديث: ٢٠٤)، سنن ابن ماجة\_ كتاب اقامة الصلوات، باب ما جاء فى صلاة كفارة(حديث: ١٣٩٥)

میرے بعدسید نا ابوبکر وعمر کی پیروی کرو۔'' 🛈

صحیح مسلم میں ہے کہ نبی کریم مُلَّالِیَّا کے ساتھ دوران سفر بہت سے مسلمان تھے۔ آپ نے فر مایا۔''اگر لوگ ابو بکر وعمر کی اطاعت کریں گے تو راہ راست پر قائم رہیں گے۔' کو نبی کریم مُلَّالِیًا مِنْ مایا۔'' اگر لوگ ابو بکر وعمر کے قق میں فر مایا:

'' جبتم دونوں کسی بات پر شفق ہوجاؤگے تو میں تمہاری مخالفت نہیں کیا کروں گا۔'' <sup>3</sup>
سیدنا ابن عباس سے ثابت ہے کہ جب وہ کتاب وسنت میں کوئی نص نہ پاتے تو سیدنا ابو بکر و
عمر کے قول کے مطابق فتوی دیا کرتے تھے، نبی کریم مَنْ اللّٰهِ فَمْ نے سیدنا ابن عباس کے حق میں دعا فر مائی
تھی۔

''اے اللہ! اسے دین کافہم عطا کر اور اسے قرآن کی تفسیر سکھا دے۔'' کے علقہ سیدنا ابو بکر کے ساتھ مختلف امور کے علقہ سیدنا ابو بکر کے ساتھ مختلف امور کے سلسلہ میں بات چیت کیا کرتے تھے، میں بھی ان کے ساتھ ہوا کرتا تھا۔ <sup>6</sup> ہجرت کے موقع پر ابو بکر کے سوا آپ کے ساتھ اور کوئی نہ تھا۔ جنگ بدر میں سائبان کے پنچ نبی کریم مُثالِیًا کے ساتھ صرف سیدنا ابو بکر ہی تھے۔

بخاری و مسلم میں سیدنا ابو در داء و ٹاٹٹیڈ سے روایت ہے کہ میں نبی کریم منٹاٹٹیڈ کی خدمت میں حاضر تھا، اسی دوران ابو بکر اپنے کیڑے کا کنارہ پکڑے ہوئے آئے اور اپنے دونوں زانو ننگے کر دیے۔ نبی کریم منٹاٹٹیڈ نے فرمایا، ابو بکر کسی سے جھکڑ پڑے ہیں۔ ابو بکر نے سلام کے بعد عرض کیا میرے اور عمر کے درمیان کچھ تنازع تھا۔ میں نے جلد بازی سے کام لیا، پھر مجھے ندامت کا احساس ہوا تو میں نے

 <sup>■</sup> سنن ترمذی ، کتاب المناقب باب (۱٦/۳۵) (حدیث:۳۲۲۲)، سنن ابن ماجة\_ المقدمة\_
 باب فضل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۹۷)

صحیح مسلم ، کتاب المساجد\_ باب قضاء الصلاة الفائتة (حدیث: ۱۸۱)، مطولاً

ه مسند احمد (۲۲۷/٤)

**<sup>4</sup>** مسند احمد (۱/۲۲۲،۱۳)

<sup>•</sup> سنن ترمذی، کتاب الصلاة، باب ما جاء فی الرخصة فی السمر بعد العشاء (حدیث: ۱۲۹)، سنن کبری نسائی، مسند احمد (۲۰/۱)

کہا، معاف کردیجے، مگرسیدنا عمراس کے لیے تیار نہ ہوئے، میں اس مقصد سے آپ کی خدمت میں حاضر ہوا ہوں۔ آپ نے تین مرتبہ فر مایا اے ابو بکر! اللہ تصیں معاف فر مائے۔'' پھر عمر نادم ہوئے اور ابو بکر کے گھر کو آئے ابو بکر کو نہ پاکر وہ نبی کریم مُلَا لِیْمِ کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ بید دیکھ کر آپ کے چہرے کا رنگ متغیر ہوگیا۔ ابو بکر نے ڈر کر کہا، اے اللہ کے رسول! مجھ سے زیادتی سرزد ہوئی ہے۔ نبی کریم مُلَا لِیْمِ نے فر مایا:'' اللہ تعالی نے مجھے تمہاری طرف مبعوث کیا تھا۔ تم نے مجھے جھٹلایا، مگر ہے۔ نبی کریم مُلَا ایٹ کی اور اپنی جان و مال سے میری ہم وردی کی۔ اب کیا تم میرے رفیق کو میرے دیتے دو گے یا نہیں؟'' آپ نے دومر تبہ بیالفاظ دہرائے۔ اس کے بعد ابو بکر کوکسی نے رہے نہیں گا۔ ا

خلیفہ ہارون الرشید نے امام مالک ڈٹرلٹئ سے سیدنا ابوبکر وغمر کے منصب ومقام کے بارے میں دریافت کیا تو انھوں نے فرمایا: '' ابوبکر وغمر کو جو درجہ نبی کریم سُلٹٹؤ کی زندگی میں حاصل تھا، وہ آپ کی وفات کے بعد بھی اسی مرتبہ پر فائز ہیں۔ ابوبکر سے کوئی ایسا قول منقول نہیں جوخلاف نص ہو۔''
اس سے ابوبکر کے علمی تفوق کا اظہار ہوتا ہے، دیگر صحابہ سے خلاف نص اقوال منقول ہیں، اس لیے کہ شرعی دلائل ان کونہ پہنچے سکے۔

بخاری ومسلم میں ہے کہ آپ نے فرمایا: اُمم سابقہ میں مُلہُم موجود تھے، اگر میری امت میں کوئی ملہم من اللّہ ہوا تو وہ عمر ہیں۔' •

بخاری و مسلم میں ہے کہ نبی کریم مَثَاثِیَّا نے فرمایا:'' جھے خواب میں ایک پیالہ پیش کیا گیا جس میں دودھ تھا، وہ میں نے پی لیا، یہاں تک کہ سیری کا اثر میرے ناخنوں میں ظاہر ہونے لگا، جونچ گیا وہ میں نے عمر کودے دیا۔ صحابہ نے عرض کیا، پھر آپ نے اس کی کیا تعبیر فرمائی ؟ فرمایا:'' دودھ سے علم

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم، باب قول النبی صلی الله علیه سلم " لو کنت متخذا خلیلاً (حدیث: ٣٦٦١)

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم ، باب مناقب عمر بن الخطاب رضى الله عنه، (حديث: ٣٦٨٩)، عن ابى هريرة، رضى الله عنه، صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حديث: ٣٩٨)، عن عائشة، رضى الله عنها\_

تر مذی میں سیدنا عقبہ بن عامر ولائٹیڈ سے مروی ہے کہ نبی مٹاٹٹیڈ نے فرمایا:'' اگر میرے بعد کوئی نبی ہوتا تو وہ عمر ہوتے۔'' تر مذی نے اس حدیث کوحسن کہا ہے۔ جباری ومسلم میں ہے کہ سیدنا ابو سید خدری ڈلاٹٹیڈ نے کہا:'' سیدنا ابو بکر تمام صحابہ میں نبی کریم مٹاٹٹیڈ کے علم سے زیادہ واقف تھے۔ ابوسعید خدری ڈلاٹٹیڈ نے کہا:'' سیدنا علی فرمایا کرتے تھے:

جس شخص کے بارے میں مجھے پہۃ چلا کہ وہ مجھے ابو بکر وعمر پر فضیلت دیتا ہے تو میں اس پر حد قذف قائم کروں گا۔ 🍑

سیدناعلی سے تقریباً استی مختلف طرق سے مروی ہے کہ انھوں نے اپنے منبر پر کھڑے ہوکر فر مایا: اس امت میں نبی مَنَا اِیْمِ کے بعد سب سے افضل ابو بکر وغمر ہیں۔'

امام بخاری نے محمہ بن حنفیہ سے روایت کیا ہے کہ میں نے اپنے والد سیدنا علی سے بوچھا،
نبی مَثَالِیَا م کے بعد سب سے افضل کون ہے؟ فرمایا بیٹا! کیا تخصے یہ بات معلوم نہیں؟ میں نے کہا:''
نہیں'' فرمایا: ابو بکر'' میں نے عرض کیا ان کے بعد کون؟ فرمایا عمر۔'' 🚭

## حديث "أنَا مَدِينَةُ الْعِلْمِ"موضوع ب:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' نبی مَثَاثِیَّا نِے فر مایا: ''سب سے بہتر فیصلہ کرنے والے علی ہیں اور فصل خصو مات علم و

<sup>●</sup> صحیح بخاری، حواله سابق(حدیث:۱۸۱۳)، صحیح مسلم، حواله سابق (حدیث: ۲۳۹۱)

عسن ترمذی، کتاب المناقب ، باب (۲/۱۷)، (حدیث:۳٦٨٦)

<sup>■</sup> صحیح بخاری\_ کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم " باب قول النبی صلی الله علیه و سلم " سدوا الابواب الا باب ابی بکر" (حدیث: ۲۵ ۳۵)، صحیح مسلم ، کتاب فضائل الصحابة ، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ۲۳۸۲)

المحلى لابن حزم (١١/٢٨٦)

**<sup>5</sup>** صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم باب قول النبی صلی الله علیه و سلم" لو کنت متخذاً خلیلاً"(حدیث: ۳۲۷۱)

ر المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه روي المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه روي المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه روي المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه والمنتقىٰ من مِنهاج المنتقىٰ والمنتقىٰ من مِنهاج المنتقىٰ والمنتقىٰ و

ہم کہتے ہیں حدیث: 'اَقُضَا کُمُ عَلِیٌ' کی کوئی اسناد معلوم نہیں تا کہ اس سے احتجاج کیا جا سکے، اس سے بیہ حدیث سیح تر ہے کہ سیرنا معاذ حلال وحرام کے بہت بڑے عالم ہیں۔' • حلال وحرام کا علم دین اسلام میں بڑی اہمیت رکھتا ہے۔ شیعہ کی ذکر کردہ حدیث سنن مشہورہ اور معروف مسانید میں بسند سیح یاضعیف کے ساتھ مندرج ہی نہیں۔

یہ جس اسناد کے ساتھ مروی ہے اس میں متہم بالکذب راوی پائے جاتے ہیں، یہ سیدنا عمر کا قول ہے کہ ''عَلِی اَقْطَانَا'' ''علی صحابہ میں ایک بڑے قاضی تھے۔'' قضاء فصل خصومات کو کہتے ہیں۔ بسا اوقات ایسا بھی ہوتا ہے کہ فیصلہ حقیقت حال کے برعکس صادر کیا جاتا ہے، احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی مَالِیْنِمْ نے فرمایا:

''تم میرے پاس فصل خصومات کے لیے آتے ہو۔اس بات کا احمال ہے کہ تم میں سے ایک شخص اپنا نقطہ نظر وضاحت سے بیان کرسکتا ہواور میں اس کے حق میں فیصلہ صادر کردوں یا در کھوجس شخص کو میں نے اس کے مسلمان بھائی کے حق میں سے پچھ دے دیا تو میں نے اسے دوز خ کا ایک قطعہ الاٹ کر دیا۔''

اس حدیث میں سالا رسل مَنَّاتَیْمُ نے واضح کیا کہ آپ کے حکم دینے سے حلال چیز حرام ہو جاتی ہے نہ حرام چیز حلال کھرتی ہے۔

شیعه کی پیش کرده حدیث"اَنَا مَدِینَهُ الْعِلْمِ وَ عَلِیٌّ بَابُهَا"حد درجه ضعیف ہے، اگر چہاسے تر مذی نے روایت کیا ہے کہ <sup>3</sup> تاہم یہ موضوعات میں شار کی جاتی ہے۔ ابن الجوزی فرماتے ہیں کہ

<sup>•</sup> سنن ترمذی، کتاب المناقب ، باب مناقب معاذ بن جبل و زید بن ثابت رضی الله عنهما(حدیث: ۳۷۹۱،۳۷۹)، سنن ابن ماجة، المقدمة\_ باب فضائل خباب رضی الله عنه (حدیث: ۲۰۵۱)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الشهادات باب من اقام البینة بعد الیمین(حدیث:۲۶۸)، صحیح مسلم، کتاب الأقضیة، باب بیان ان حکم الحاکم لا یغیر الباطن، (حدیث: ۱۷۱۳)

سنن ترمذی کتاب المناقب، باب (۷۳/۲۰)، (حدیث:۳۷۲۳)، بلفظ "انا دار الحکمة و علی بابها" و سنده ضعیف، شریک قاضی راوی مرس ہے۔ مستدرك حاکم(۱۲۷٬۱۲۹/۳) باسناد أخر ضعیفة

اس کے جملہ طرق موضوع ہیں۔ اس کا متن خود اس کے موضوع ہونے کی شہادت دیتا ہے، جب آپ کی ذات علم کا شہر ہوئی اور اس کا دروازہ صرف ایک (سیدناعلی) ہوا تو اس کا مطلب یہ ہوگا کہ نبی کریم مُلِیَّا یُہِ کے اقوال وارشادات کے مبلغ صرف علی ہوں گے۔ اس سے دین اسلام کا فساد لازم آتا ہے۔ اس بات پرمسلمانوں کا اتفاق ہے کہ نبی کریم مُلِیَّا یُہِ کے اقوال وارشادات کولوگوں تک پہنچانے والے اتنے کثیر التعداد لوگ ہونے چاہئیں کہ جن سے خبر متواتر حاصل ہو، اس لیے کہ خبر واحد سے وہ علم حاصل نہیں ہوتا جوقر آن اور احادیث متواترہ سے حاصل ہوتا ہے۔

اگر شیعہ کہیں کہ کی اگر چہ واحد ہیں، مگر معصوم ہیں، اس لیے آپ کی خبر سے یقینی علم حاصل ہوتا ہے، تو ہم اس کے جواب میں کہیں گے کہ شیعہ پہلے آپ کا معصوم ہونا ثابت کریں سیدنا علی کی معصومیت ان کے قول ہی سے ثابت نہیں ہو جائے گی۔ کیوں کہ اس طرح دور لازم آتا ہے۔اجماع معصومیت ان کے قول ہی سے ثابت نہیں ہو جائے گی۔ کیوں کہ اس طرح دور لازم آتا ہے۔اجماع سے بھی آپ کا معصوم ہونا ثابت نہیں ہوتا، اس لیے کہ آپ کی معصومیت پراجماع منعقد نہیں ہوا۔

یہ بات کسی سے پوشیدہ نہیں کہ نبی کریم مُنافِیْم نے کتاب وسنت کا جوعلم اکناف عالم میں پھیلایا تھا اس سے سب کرہ ارضی معمور ہو چکا ہے۔ حالانکہ سیدنا علی کی منفر دروایات نبی کریم مُنافِیْم سے حد قلیا سے سب کرہ ارضی معمور ہو چکا ہے۔ حالانکہ سیدنا علی کی منفر دروایات نبی کریم مُنافِیْم سے حد قلیا سے سب کرہ ارضی معمور ہو چکا ہے۔ حالانکہ سیدنا علی کی منفر دروایات نبی کریم مُنافِیْم سے حد

تقااس سے سب کرہ ارضی معمور ہو چکا ہے۔ حالانکہ سیدنا علی کی منفر دروایات نبی کریم طالقیا سے حد دروازہ درجہ لیل ہیں۔ پھر یہ بات کیوں کرضیح ہوسکتی ہے کہ سیدنا علی ہی نبی کریم طالقیا کے علم کا واحد دروازہ سے۔ یہ امر بھی قابل غور ہے کہ مدینہ میں اجل التابعین وہ سے جو خلافت فاروقی وعثمانی کے تربیت یافتہ سے۔ یہ ملوی خلافت کے، سیدنا معاذ نے تابعین اور اہل یمن کو جو تعلیم دی وہ سیدنا علی کی تعلیمات سے بہت بڑھ کرتھی۔ جب سیدنا علی وارد کوفہ ہوئے تو وہاں جلیل القدر تابعین کی خاصی تعداد موجودتھی۔ مثلاً شرتے ،عبیدہ ،علقمہ ،مسروق اوران کے نظائر وامثال۔

امام محدین حزم رشاللهٔ فرماتے ہیں:

''روافض کہتے ہیں کہ سیدناعلی اعلم الناس تھے۔ حالانکہ یہ جھوٹ ہے کسی صحابی کے علم کا پتہ اس بات سے چلتا ہے کہ اس کے فتاوی و روایات کی تعداد کس قدر ہے اور نبی کریم مَلَّا اِلْیَا مِنْ اِلْیَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْمَا اِلْم

جب ہم نے اس بات کو جانچ پر کھ کر دیکھا تو معلوم ہوا کہ نبی کریم مثالیّا ہے سیدنا ابو بکر کو اپنی بیاری کے دوران امام صلوٰ ق مقرر کیا تھا۔ حالانکہ اس وقت سیدنا عمر، علی ، ابن مسعود، ابی ابن کعب اور دیگر اکابر صحابہ ٹوکائی موجود تھے۔غزوہ تبوک کو جاتے وقت جب آپ نے سیدنا علی کو اپنا نائب مقرر کیا

تھاوہ اس سے مختلف ہے ،اس لیے کہ مدینہ میں اس وقت صرف بیجے اور عور تیں تھیں۔

سیرنا ابوبکر کوامام مقرر کرنے سے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ آپ دیگر صحابہ کی نسبت نماز کے مسائل سے زیادہ واقفیت رکھتے تھے اور نماز دین اسلام کا رکن رکین ہے علاوہ ازیں نبی کریم مُثَاثِیْم نے سیدنا ابوبکر کوامیر حج مقرر کیا تھا اور زکوۃ کی فراہمی کے لیے عامل بھی بنایا تھا۔ اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ آپ ان مسائل کودیگر صحابہ کی نسبت بہتر طور پر جانتے تھے۔

علاوہ ازیں نبی کریم مُنَافِیْا نے سیدنا ابو بکر کولشکر کا سپہ سالا ربھی بنایا تھا۔ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ دیگر مجاہدین کی طرح جہاد کے احکام ومسائل سے بھی آگاہ تھے اور اس ضمن میں آپ کا پایہ سیدناعلی سے فرونز نہ تھا۔ جب علمی مسائل صلوۃ وزکوۃ اور جج کے احکام میں سیدنا ابو بکر کا سیدناعلی پر تفوق ثابت ہوگیا اور یہ بھی معلوم ہوا کہ جہاد کے مسائل جاننے میں آپ سیدناعلی سے پیچھے نہ تھے تو اس سے آپ کاعلمی یا بیدواضح ہوجاتا ہے۔

### خلفاءار بعه کے مسائل وفتاوی میں موازنہ:

سیدناابوبکرسفر وحضر میں نبی کریم عُلَیْتُم کی صحبت ورفاقت میں رہا کرتے تھے اوراس طرح نبی کریم عُلَیْتُم کے فقاوی و احکام سے بذات خود آگاہ تھے۔ بنا بریں آپ احکام و مسائل سے زیادہ واقفیت رکھتے تھے۔ علم کا کوئی شعبہ ایسانہ تھا جس میں سیدنا ابوبکر دوسروں پرفائق نہ ہوں یا کم اس میں دوسروں کے برابر نہ ہوں۔ جہاں تک روایت وفتوی کا تعلق ہے آپ کو اس کی ضرورت بہت کم پیش آئی ، اس کی وجہ یہ تھی کہ نبی کریم عُلِیْتُم کی وفات کے صرف اڑھائی سال بعد سیدنا ابوبکر کا انتقال ہوگیا تھا۔ اس قلیل عرصہ میں روایت وفتوی کی ضروت بہت کم پیش آئی۔ کیوں کہ آپ کی رعیت کو بھی نبی کریم عُلِیْتُم کی صحبت کا شرف اسی طرح حاصل ہو چکا تھا جیسے آپ کو ، اس لیے وہ شری احکام سے کما حقہ آگاہ تھے اور دوسروں سے مسائل دریافت کرنے کی ضرورت انہیں بہت کم پیش آئی۔

سیدنا ابو بکرصدیق ڈھاٹئ سے ایک سو جالیس احادیث مروی ہیں، آپ کے فتاویٰ اس پر مزید ہیں۔ بخلاف ازیں سیدناعلی ڈھاٹئ سے پانچ سو چھیاسی احادیث روایت کی گئ ہیں اس کی وجہ یہ ہے کہ سیدناعلی نواٹئ کے میں سال بعد تک زندہ رہے، اس طویل عرصہ حیات میں بکثرت لوگوں سے ملنے کی نوبت آئی۔ چونکہ اکثر صحابہ فوت ہو چکے تھے، اس لیے لوگوں نے آپ کے علم سے استفادہ کی ضرورت محسوس کی۔ چنانچہ مدینہ و بصرہ و کوفہ وصفین کے لوگوں نے آپ سے علمی مسائل

جب ہم ان تاریخی حقائق پر ایک نگاہ ڈالتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر نبی کریم منالیم اس کے بعد بہت کم زندہ رہے، اس کے برخلاف سیدناعلی نے طویل زندگی پائی اور مختلف شہروں میں سکونت پذیر رہے اور وہاں کے رہنے والوں نے آپ سے احکام ومسائل روایت کیے۔ دوسری طرف سیدنا ابو بکر جم کرمدینہ میں رہے اور کہیں ادھر ادھر نہ گئے، پھریہ کہ آپ کے عہد خلافت میں لوگوں کو مسائل دریافت کرنے میں رہورت بہت کم لاحق ہوا کرتی تھی کیوں کہ وہ خود سرور کا نئات منالیم اس بیت کم لاحق ہوا کرتی تھی کیوں کہ وہ خود سرور کا نئات منالیم کی روایت کردہ احادیث و فاوی کا سیدنا علی کی روایت کردہ احادیث و فاوی کے ساتھ تقابل کریں تو ہرصا حب علم پریہ حقیقت واضح ہوجائے گی کہ سیدنا ابو برعلم وضل میں بدر جہا سیدنا علی پر فائق تھے۔ سیدنا علی پر فائق تھے۔ سیدنا علی پر فائق تھے۔

اس کی دلیل ہے ہے کہ صحابہ میں جو قلیل العمر تھے ان کی مرویات کی تعداد طویل عمر پانے والوں کی نسبت بہت کم ہے۔ سیدنا عمر مدینہ میں سکونت پذیر تھے۔ آپ ملک شام کو بھی گئے تھے، آپ کی مرویات کی تعداد پانچ سوسینتیس ہے، یہ تعداد سیدنا علی کی مرویات کے لگ بھگ ہے، سیدنا عمر کی وفات، سیدنا علی سے سترہ سال قبل ہوئی تھی۔ ہنوز بہت سے صحابہ بقید حیات تھے۔ سیدنا عمر کے بعد طویل عرصہ زندہ رہنے کے باوصف سیدنا علی نے صرف انچاس احادیث سیدنا عمر سے زیادہ روایت کی ہیں۔

احادیث صیحه کا اعتبار کیا جائے تو سیدناعلی کی صرف ایک یا دوروا بیتیں سیدناعمر سے زیادہ ہیں۔ فقہی مسائل میں سیدناعمر کے فقاوی سیدناعلی کے مسائل وفقاوی کے مساوی ہیں۔ جب ہم سیدناعمر و علی دونوں کی مدت حیات اور سیاحت بلاد کا موازنہ کریں اور اس کے بہلو بہ پہلوان کی مرویات و فقاوی کا بھی تقابل کریں تو ہرسلیم العقل آ دمی یہ فیصلہ کرنے پر مجبور ہوگا کہ سیدنا عمر علم وفضل میں سیدنا علی سے بڑھ کر تھے۔

چونکہ سیدہ عائشہ وہ ان کے اعتبار سے متاخرتھیں۔اس لیے آپ کی مرویات دو ہزار سے بھی زیادہ ہیں۔سیدنا ابن عمر اور انس کی روایات بھی اس کے لگ بھگ ہیں۔سیدنا ابو ہریرہ سے پانچ ہزار احادیث مرفوع اور تین صد احادیث غیر مرفوع روایت کی گئی ہیں۔سیدنا ابن مسعود کی مرویات کی تعداد آٹھ صدسے زائد ہے۔

سیرنا ابن مسعود و عائشہ اور ابن عمر ٹھائٹھ کے فتاوی سیدناعلی کے فتاوی سے زیادہ ہیں کیوں کہ بیہ صحابہ سیدناعلی کے بعد بھی زندہ رہے۔

اسی طرح ابن عباس کی مرویات ایک ہزار پانج صد سے زیادہ ہیں ،ان کے فتاویٰ وتفسیری اقوال کا تو کوئی شار ہی نہیں۔لہذا روافض کا قول باطل تھہرا یہ درست ہے کہ نبی کریم مُلَاثِیْم نے سیدناعلی کو عامل مقرر کیا تھا اور یہ عہدہ اصحاب علم ہی کو تفویض کیا جاتا ہے۔مگر اس میں خصوصیت کی کوئی بات نہیں ،سیدنا معاذ اور ابوموسیٰ کو بھی اس عہدہ پر فائز کیا گیا تھا۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''سیدناعلی نہایت ذہین وظین اور علم کے بہت بڑے حریص تھے بچین سے لے کرتا وفات نبی کریم مَنَّالِیَّمِ کی صحبت میں رہے۔''

جب سیدناعمر نے شہادت پائی تو سیدنا ابن مسعود نے کہا،علم کے نو حصے رخصت ہو گئے اورایک حصہ باقی رہا،جس میں سب لوگ تنریک ہیں۔ 🏖

شيعه مصنف لكهتاب:

" بچپن میں جوعلم حاصل کیا جائے وہ کالنقش فی الحجر ہوتا ہے، بنابریں سیدناعلی دوسروں سے بڑھ کر عالم ہول گے۔ نیز اس لیے کہ آپ کے استاد (نبی) ہر لحاظ سے کامل تھے

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الایمان، باب تفاضل اهل الایمان فی الاعمال(حدیث: ۲۳)، صحیح مسلم ، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضی الله عنه(حدیث: ۲۳۹)

اسد الغابة (١٦٦/٤)

اورشا گرد (علی ) میں قبول علم کی استعداد موجود تھی۔''

ہم کہتے ہیں یہ ایک عامیانہ کلام ہے، اور حدیث رسول نہیں ہے۔ اقتضاء حدیث کے عین برخلاف صحابہ نے کتاب وسنت کاعلم بڑی عمر میں سیکھا تھا، تاہم اللہ تعالی نے ان پراس کی تحصیل آسان کر دی تھی۔ سیدناعلی کا بھی یہی حال ہے، ابھی وحی تکیل پذیر نہیں ہوئی تھی کہ سیدناعلی کی عمر تیس سال کو پہنچ گئی۔ آپ نے قرآن بڑی عمر میں یاد کیا تھا۔ اس میں اختلاف ہے کہ آیا سیدناعلی کو پورا قرآن یاد تھا یا نہیں؟ دوسری طرف سیدنا ابو ہریرہ کو دیکھیے انھوں نے صرف تین سال کے عرصہ میں وہ کچھ یاد کر لیا تھا جو دوسرے صحابہ طویل عرصہ میں بھی یاد نہ کر سکے تھے۔

سیدناعلی علم نحو کے واضع تھے:

شيعه مصنف لكمتاب:

'' سیدناعلی علم نحو کے واضع سے۔ آپ نے ابو الاسود سے کہا تھا۔ کلام کی تین قسمیں
ہیں۔ اسم ، فعل ، حرف ، سیدناعلی نے ابوالاسودکواعراب کے اقسام بھی بتائے تھے۔'
ہم کہتے ہیں علم نحو ، علوم نبوت میں شار نہیں ہوتا ، بلکہ یہ ایک استنباطی علم ہے۔ خلفاء ثلاثہ کے زمانہ میں لوگ اعراب پڑھنے میں غلطی کا ارتکاب نہیں کرتے تھے۔ اس لیے اس کی ضرورت پیش نہیں آئی تھی۔ جب سیدناعلی کوفہ میں سکونت پذیر ہوئے تو وہاں مجمی لوگ بودوباش رکھتے تھے جو اکثر اعراب میں غلطیاں کیا کرتے تھے اس لیے آپ نے علم نحوکی ضرورت محسوس کی۔

نقل کیا گیا ہے کہ سیدناعلی نے ابوالاسود سے کہا تھا:اُنٹے ھاڈا النّٹےو'' (اسی طریقہ پر چلیے ) بنا بریں اس علم کونحو کے نام سے موسوم کیا گیا۔جس طرح دوسرے لوگوں (حجاج بن بوسف ثقفی ) نے ضرورت کے بیش نظر نقطے نیز مدّ و شدّ وغیرہ علامات ایجاد کیں اور خلیل نے علم عروض وضع کیا۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''سب فقہاء سید ناعلی کی طرف رجوع کرتے ہیں۔''

ہم کہتے ہیں بیرصاف جھوٹ ہے، ائمہ اربعہ اور دیگر فقہاء میں سے کوئی بھی فقہ علی کی طرف رجوع نہیں کرتا۔ جہاں تک امام مالک کا تعلق ہے آپ اہل مدینہ سے اخذ کرتے ہیں اور اہل مدینہ سیدناعلی کے قول سے احتجاج نہیں کرتے ، بلکہ ان کے نزدیک سیدناعمر وزید وابن عمر معی اللہ میں کہ اسند کا درجہ رکھتے ہیں۔

امام شافعی نے آغاز کار میں اہل مکہ مثلاً اصحاب ابن جریج سے استفادہ کیا اور ابن جریج اصحاب ابن عباس سے اخذ واستفادہ کیا کرتے تھے۔ پھر شافعی نے مدینہ پہنچ کرامام مالک کے سامنے زانوئے تلمذتهه کیااور بعد میں اہل عراق کی تصانیف سے فائدہ اٹھایا۔

امام ابوحنیفہ کے استاذ خاص ابراہیم نخعی کے شاگر دحماد بن ابی سلیمان ہیں نخعی علقمہ کے تربیت یا فتہ تھے اور علقمہ سیدنا ابن مسعود کے ساختہ پر داختہ۔امام ابوحنیفہ نے مکہ میں عطا سے بھی استفادہ کیا

امام احمد بن حنبل رُمُاللهٔ محدثین کے مسلک پرگامزن تھے۔ آپ نے مُشَیم ، ابن عیبینہ ، وکیع اور شافعی ہے استفادہ کیا تھا۔

> محدث ابن رّاہو بیاور ابوعبُیٰد بھی اسی شاہ راہ پر گامزن رہے۔ شيعه مصنف لكھتا ہے۔

'' مالکیہ نے سیدناعلی اوران کی اولا دیسے استفادہ کیا۔''

ہم کہتے ہیں بیصریح حجموٹ ہے۔موطا میں سیدناعلی اور ان کی اولا دیسے معدودے روایات نقل کی گئی ہیں۔اسی طرح کتب حدیث وسنن ومسانید میں زیادہ تر غیراہل بیت راویوں کی مرویات یائی جاتی ہیں۔

شیعه مصنف کایة قول که 'امام ابوحنیفه نے جعفر صادق کی شاگر دی اختیار کی تھی۔'' یہ صاف جھوٹ ہے۔البتہ بید دونوں حضرات معاصر تھے۔امام جعفر نے امام صاحب سے دو

🗖 اہل بیت کی مرویات میں چونکہ جھوٹ کاعمل دخل ہو گیا تھا،اس لیے روایت حدیث میں عدالت وضبط کا لحاظ رکھنے والے محدثین اہل بیت علاء سے روایات اخذ کرنے میں احتیاط کیا کرتے تھے۔اہل بیت کے متعصب شیعہ اپنے علماء سے جھوٹی روایات بیان کرنے میں عام طور سے بدنام تھے۔ جو احادیث اس عیب سے پاک ہوں ان کے ذکر و بیان میں محدثین کوئی باک نہیں سمجھتے تھے۔اساءالرجال کے فن کا طالب جوراویان حدیث کے کوائف واحوال معلوم کرنے کا خواہاں ہوں علم حدیث کے علماء وائمہ کے عدل وانصاف سے بخوبی آگاہ ہے۔اس مسئلہ کی تحقیق کے لیے دیکھیے ہمارا مقالہ جس کا عنوان ہے۔ "تسامح اهل السنة في الرواية عمن يخالفونهم في العقيدة"(مجلة الازهر، مجلد: ٢٤، ص:

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبوية النبويه السنة النبويه السنة النبويه السنة النبويه النب

سال پہلے وفات پائی۔البتہ ان کاس ولادت ایک ہی ہے۔امام ابوحنیفہ نے جعفر صادق اور ان کے والد سے ایک مسئلہ بھی نہیں سیکھا تھا۔البتہ ان سے زیادہ معمر لوگوں سے آپ نے استفادہ کیا تھا۔مثلاً عطاء بن ابی رباح ،حماد بن ابی سلیمان اور جعفر بن محمد۔

### امام شافعی محمد بن حسن شیبانی کے شاگر دنہ تھے:

شیعہ مصنف کا بی قول کہ امام شافعی نے محمہ بن حسن شیبانی سے استفادہ کیا تھا۔'' غلط ہے، امام شافعی محمد بن حسن کے پاس اس وقت آئے جب آپ پڑھ لکھ کر امام بن چکے تھے۔ البتہ بید درست ہے کہ آپ محمد بن حسن کی صحبت میں رہے، ان کے طرز فکر ونظر کو جانچا۔ ان سے مناظر ہے کیے اور ان کی تر دید میں کتابیں کھیں۔

بہر کیف ائمہ اربعہ نے امام جعفر سے مسائل واصول اخذ نہیں کیے تھے۔ مانا کہ انھوں نے امام جعفر سے چندروایات نقل کی ہیں تو اس سے کئی گنا روایات انھوں نے غیراہل بیت راویوں سے بھی اخذ کی ہیں۔ یہ حقیقت ہے کہ امام جعفر صادق پر جس قدر بہتان طرازی کی گئی ہے اور کسی پر نہیں کی گئی۔ تا ہم ان کا دامن ان انہا مات سے پاک ہے۔

گئی۔ تا ہم ان کا دامن ان انہا مام جعفر صادق کی طرف منسوب کیے ہیں۔
چنا نچہ شیعہ نے یہ علوم امام جعفر صادق کی طرف منسوب کیے ہیں۔

« يبديد على البطاقية ـ (٢) علم الهفت ـ (٣) الجدول ـ (٣) اختلاج الاعضاء ـ (۵) علم

امام جعفر صادق کے بارے میں شیعہ نے جوجھوٹ تصنیف کیے ہیں،ان میں سے مصحکہ خیز جھوٹ وہ ہے جے شیعہ کے فخر العلماء محمد بن محمد تعمان المفید نے اپنی کتاب ''الارشاد فی تاریخ بچے الله علی العباد' مطبوعہ ایران میں نام ۱۰، پر جعفر بن محمد کے ترجمہ میں لکھا ہے کہ ''امام جعفر صادق نے فرمایا: میرے پاس سیدنا موسیٰ کی تختیاں ہیں ، جن پر تورات مکتوب تھی۔ میرے پاس عصائے موسیٰ اور خاتم سلیمان بھی ہے۔ نیز میرے پاس وہ طشتری بھی ہے جس میں موسیٰ علیا قربانی دیا کرتے تھے۔''ہم پورے وثوق سے کہتے ہیں میرے پاس وہ طشتری بھی ہے جس میں موسیٰ علیا قربانی دیا کرتے تھے۔''ہم پورے وثوق سے کہتے ہیں کہ امام جعفر فی الواقع صادق تھے، مگر شیعہ آپ پر جھوٹ باندھتے ہیں۔ یہی وجہ ہے کہ محدثین ان کی روایات پر اعتماد نہیں کرتے۔ ہمارے دوست سید محمد بن عقیل امام بخاری پر طعن کرتے ہیں کہ وہ اہل بیت روایات پر اعتماد نہیں کرتے۔ ہمارے دوست سید محمد بن عقیل امام بخاری پر طعن کرتے ہیں کہ وہ اہل بیت سے بہت تھوڑی روایات نقل کرتے ہیں کیا صاحب ممدوح یہ چاہتے ہیں کہ امام بخاری اس بات پر مہر تصدیق شبت کریں کہ عصائے موسیٰ اور قربانی کی طشتری فی الواقع امام جعفر کے پاس موجود تھی۔اللہ تعالیٰ السے عقائد سے بچائے۔''

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

الجفر \_ (٦) منافع القرآن \_ (٤) الرعود والبروق \_ (٨) احكام النجوم \_ (٩) القرعه ـ (١٠) استقسام بالازلام \_ (١١) ملاحم \_

شيعه مصنف لكهتاب:

''امام مالک سے منقول ہے کہ انھوں نے ربیعہ سے پڑھا۔ ربیعہ نے عکر مہ سے عکر مہ نے ابن عباس سے اور ابن عباس سیدناعلی کے شاگر دیتھے''

ہم کہتے ہیں یہ جھوٹ ہے۔ ربیعہ نے عکر مہ سے پچھ نہیں پڑھا تھا، بلکہ وہ سعید بن مسیّب کے شاگر دہیں۔ سعید نے سیدنا عمر، زیداور ابوہر ربی ڈکاٹٹٹر سے استفادہ کیا تھا یہ بات بھی غلط ہے کہ ابن عباس سیدنا علی کے شاگر دہیں اس لیے کہ ابن عباس ڈلٹٹر سیدنا علی سے بہت کم روایات نقل کی بیں۔ ان کی اکثر روایات سیدنا عمر اور زید سے منقول ہیں۔ ابن عباس اکثر امور میں سیدنا ابو بکر وعمر کے قول کے مطابق فتو کی دیا کرتے تھے اور بہت سے مسائل میں سیدنا علی کے خلاف تھے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

'' سیرناعلی علم الکلام کی اصل واساس ہیں۔ آپ کے خطبات سے لوگوں نے علم الکلام عاصل کیا۔ لہذا لوگ اس فن میں آپ کے شاگر دہیں۔''

ہم کہتے ہیں بیجھوٹ ہے۔ علاوہ ازیں اس میں فخر کی کوئی بات نہیں ، اس لیے کہ سیدناعلی علم الکلام سے پاک تھے۔ جو کتاب وسنت کی تصریحات کے منافی ہے، صحابہ و تابعین کے زمانہ میں ایک شخص بھی ایسا نہ تھا جو حدوثِ اجسام سے حدوث عالم پر استدلال کرتا ہو۔ نیز حدوثِ اجسام کواعراض اور حرکت وسکون کی دلیل سے ثابت کرتا اور کہتا ہو کہ اجسام اس کوستازم ہیں۔ بخلاف ازیں پہلی مرتبہ اس کا اظہار پہلی صدی کے بعد جعد بن درہم اور جہم بن صفوان کی طرف سے ہوا۔ پھر عمر و بن عبید اور واصل بن عطاء نے اس میں حصہ لیا۔ ان دونوں نے جب انفاذ وعید اور تقدیر کے مسئلہ پر گفتگو کی تو ابو الہذیل علاف و نظام و بشر مُر لیمی جیسے مبتدعین ان مسائل پر اظہار خیال کرنے گئے۔

جوخطبات سیرناعلی سے ثابت ہیں ،ان میں معتزلہ کے اصول خمسہ کا کوئی ذکر نہیں ملتا۔ متقد مین معتزلہ سیدناعلی کی تعدالت معتزلہ سیدناعلی کی تعدالت معتزلہ سیدناعلی کی تعدالت و ثقابت کے بارے میں شکوک و شبہات کا اظہار کرتے تھے۔ جنگ جمل کے لڑنے والوں کے بارے

'' فریقین میں سے ایک فاسق ہے، مگرینہیں معلوم کہ کون۔''

منقد مین شیعه صفات الہی اور مسئلہ نقد برے قائل نھے۔ شیعہ میں سے ہشام بن تھم نے جسیم کے عقیدہ کا اظہار کیا تھا۔ امام جعفر صادق سے جب پوچھا گیا کہ قرآن مخلوق ہے یا غیر مخلوق؟ تو انھوں نے کہا میں صرف اتنا جانتا ہوں کہ وہ اللہ کا کلام ہے، بےشک ابوالحن اشعری علی جبائی کے شاگرد تھے مگر انھوں نے جبائی کوچھوڑ کرزکریا بن بجی ساجی سے حدیث وسنت کاعلم حاصل کرنا شروع شیا گرد تھے مگر انھوں نے جبائی کوچھوڑ کرزکریا بن بجی ساجی سے حدیث وسنت کاعلم حاصل کرنا شروع کیا تھا۔ امام اشعری نے اپنی کتاب ''مقالات الاسلامیین'' میں لکھا ہے کہ وہ سلفی المشر ب ہیں۔ شیعہ کا فرہب مختلف فراہ ہب کا مجموعہ ہے:

شیعه کا فدہب کیا ہے ایک اچھا خاصہ مجون مرکب ہے۔ انکار صفات باری میں انھوں نے جہمیہ کا فدہب اختیار کیا ہے۔ افعال العباد کے مسکلہ میں وہ قدریہ کے پیرو ہیں۔ امامت وتفضیل کے مسائل میں وہ روافض کے زاویہ نگاہ کے متع ہیں، اس سے یہ حقیقت اجا گر ہوتی ہے کہ سیدنا علی سے قال کردہ کلام صاف جھوٹ ہے۔ مزید براں اس میں مدح کا کوئی عضر شامل نہیں۔ سیدنا علی پر عظیم ترین افتر اء یہ ہے کہ قرام طہ واساعیلیہ اپنے عقائد وافکار کوسیدنا علی کی جانب منسوب کرتے اور کہتے ہیں کہ آپ کو باختی علم دیا گیا تھا۔ سیدنا علی فرمایا کرتے تھے۔

اس ذات کی شم جس نے نبا تات کوا گایا اور سب مخلوقات کو پیدا کیا! نبی کریم مَنَّاتَّیْم نے مجھ سے ایسا کوئی عہد نہیں لیا جو باقی لوگوں سے نہ لیا ہو۔ جو کچھ آپ نے فرمایا تھا وہ میر ہے اس صحیفہ میں درج ہے، البتہ اللہ تعالیٰ اگر اپنے کسی بند ہے کو کتاب اللہ کا فہم عطا کر دی تو وہ ایک الگ بات ہے۔ اہل بیت پر جو جھوٹ باندھا گیا ہے وہ بیان سے باہر ہے۔ شیعہ چور یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ سیدناعلی نے ایک خط میں ان کو چوری کی اجازت دی ہے جس طرح یہود خیبر اس بات کے مدی سے کہ سیدناعلی نے ایک خط میں ان کو چوری کی اجازت دی ہے جس طرح یہود خیبر اس بات کے مدی سے کہ سیدناعلی نے ایک خط کے ذریعہ ان کا جزیہ معاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اہی کا جس محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اہی کا جس محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اہی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اہی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اسی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اسی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اسی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اسی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اسی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اسی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے زیادہ گر اسی کا جن یہ محاف کر دیا تھا۔ کیا اس سے دیا دیا ہے ؟

باطنیہ جواینے عقائد کوسید ناعلی کی جانب منسوب کرتے ہیں ،ان کاعقیدہ ہے کہ اسلام کا مقصد

 <sup>●</sup> صحیح بخاری \_ کتاب الجهاد\_ باب فکاك الاسیر(حدیث:۳۰٤۷)، صحیح مسلم،
 کتاب الحج، باب فضل المدینة(حدیث:۳۷۰)

وغایت صرف اس بات کا افرار ہے کہ افلاک ربوبیت کے مرتبہ پر فائز ہیں اور مدہر عالم ہیں۔ ان کے سوا اور کوئی ان کا بنانے والانہیں۔ ان کے خیال میں بید ین اسلام کا باطنی پہلوہ ہم جس کو لے کر بی کا بیہ باطنی پہلوسید ناعلی کو سکھایا۔ پھرسیدنا علی کو سکھایا۔ پھرسیدنا علی کو سکھایا۔ پھرسیدنا علی نے اپنے خواص کو اس کی تعلیم دی۔ یہاں تک کہ بیسلسلہ محمد بن اسماعیل بن جعفر تک پہنچا جن کو وہ ''القائم'' کہتے ہیں۔ باطنیہ میں سے بنوعبید نے مغربی مما لک پر تسلط حاصل کر لیا تھا۔ پھر دوسوسال تک بیم مصرکے حاکم رہے۔ ان کے بارے میں قاضی ابوبکر بن الطیب و قاضی عبد الجبار بن احمد و قاضی عبد الجبار بن احمد و قاضی ابوبکر بن الطیب و قاضی عبد الجبار بن احمد و قاضی عبد الجبار بن احمد و قاضی ابوبکر بن الطیب و قاضی عبد الجبار بن احمد و قاضی ابوبکر بن الطیب و قاضی عبد الجبار بن احمد و قاضی ابوبکر بن الطیب و قاضی عبد الجبار بن احمد و قاضی عبد المحد تھے۔ قلعہ الموت • والے باطنیہ بی میں میں ہے تھے۔ سنان ان کا داعی تھا، یہ بظاہر شیعہ و بباطن ملحہ و زندین ہوتے ہیں۔ یہ شیعہ کی راہ سے مسلمانوں علی میں بھائے ہوتے ہیں۔ انھوں نے اسلام سے بے گانہ ہوتے ہیں۔ انھوں نے اپنے اسے داعیوں کو فیجہ سے کہ باطنیہ حدد رجہ جائل خواہش پرست اور دین اسلام سے بے گانہ ہوتے ہیں۔ انھوں نے اپنے سے داعیوں کو فیجہ سے ہوا کہ انھوں نے اربان پرخیایا وہ بت پرست اور عیسائی بھی نہیں پہنچا سکتے تھے۔ اس کا متبجہ یہ ہوا کہ انھوں نے مسلمانوں کو جونقصان پہنچایا وہ بت پرست اور عیسائی بھی نہیں پہنچا سکتے تھے۔ اس کا متبجہ یہ ہوا کہ انھوں نے مسلمانوں کو جونقصان پہنچایا وہ بت پرست اور عیسائی بھی نہیں پہنچا سکتے تھے۔

شيعه مصنف لكصتاب:

<sup>●</sup> اصحاب الموت چند طیحت صفح سے کے بعثی حسن بن صباح وکیا بزرگ امیر نیز اس کا محمد اور پوتے حسن و محمد بن حسن و جلال الدین حسن بن محمد اور اس کا بیٹا علاؤالدین محمد اور ان میں آخری شخص رکن الدین تھا۔ انھوں نے ۳۷٪ ہوسے ۱۵۴ ہوت کی میں اساعیلی فرقہ کی بنیاد رکھی اور اس کی نشر و اشاعت میں گے رہے، قلعہ الموت و امغان کے مضافات میں طہران و نیشا پور کے درمیان واقع تھا۔ اساعیلی ملاحدہ کے بال دواور قلع بھی تھے۔ ان کا نام کر دکوہ۔ میمون ذر تھا۔ حاکم الموت کوشنخ الجبل کہا کرتے تھے، بلاکو خال نے ۱۵٪ میں اساعیلیہ کا خاتمہ کر دیا تھا۔ ملی اساعیلیہ کا آخری شیخ الجبل اٹلی کے مشہور سیاح مارکو پولو کے نیخ الجبل کی جنت اور اس کے جرائم کا تفصیلی تذکرہ کیا ہے۔

کے زمانہ تک بھید حیات تھا۔ مارکو پولو نے شیخ الجبل کی جنت اور اس کے جرائم کا تفصیلی تذکرہ کیا ہے۔

پر وفیسر عبد للد عنان نے اپنی کتاب " مواقف حاسمة "ص: ۲۲ ۲ ۲ ۳ ۲ ۲ ۔ میں مارکو پولو کا یہ بیان کیا ہے۔ نیز ملاحدہ کی تفصیلات کے لیے دیکھیے "الحوادث الجامع لابن الفوطی "ص: ۲۲ ۳ ۳ ۲ ۳ ۔ میں احتلالین (۲ / ۰ ۵ ۱ ۔ ۵ ۲ ۲ )، و عمدة الطالب الفوطی "ص: ۲۱ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ ۲ )، تاریخ العراق بین احتلالین ( ۲ / ۰ ۵ ۱ ۔ ۵ ۱ )

''علم تفسیر سیدناعلی کی طرف منسوب ہے، اس لیے کہ ابن عباس آپ کے شاگر دستھ، ابن عباس کہتے ہیں امیر المونین علی نے'' بسم اللہ'' کی'' با'' کی تفسیر پوری رات بھر میں بیان کی۔''

# سیدناعلی علم تفسیر کے بانی تھے:

ہم کہتے ہیں بیصاف جھوٹ ہے۔ اس قتم کی روایات بیان کرنا جاہل صوفیا کا کام ہے۔ جیسے صوفیاء روایت کرتے ہیں کہ سیدنا عمر نے فرمایا، نبی منگالیا اور ابو بکر صدیق با تیں کیا کرتے تھا ور میں ان کے پاس یوں بیٹھا رہتا جیسے کوئی حبشی ہو۔ سیدنا عمر سے روایت کرتے ہیں کہ انھوں نے ابو بکر کی ایک بیوی سے صرف اس لیے نکاح کیا تھا تا کہ اس سے دریافت کریں کہ ابو بکر خلوت میں کیا کام کیا کرتے تھے۔ اس نے کہا میں آپ سے کیجی کے کباب کی خوشبو سونگھا کرتی تھی۔ بیصرت کذب ہے۔ سیدنا ابو بکر کی بیوی اساء بنت عمیس کے ساتھ سیدنا علی نے نکاح کیا تھا۔

سیدنا ابن عباس نے متعدد صحابہ سے استفادہ کیا تھا۔تفسیری اقوال آپ نے سیدنا ابن مسعود اور صحابہ و تابعین کی ایک کثیر جماعت سے اخذ کیے۔سیدنا علی سے نقل کر دہ تفسیری اقوال کسی کتاب میں موجود نہیں۔آپ سے بہت کم تفسیری اقوال نقل کیے گئے ہیں ، ابوعبد الرحمٰن سلمی حقائق النفسیر میں جواقوال جعفر صادق سے نقل کرتے ہیں وہ بالکل جھوٹ ہیں۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''علم طریقت سیدنا علی کی طرف منسوب ہے۔ صوفیہ خرقہ کو بھی سیدنا علی کی طرف منسوب کرتے ہیں۔''

ہم کہتے ہیں خرقہ جات کی تعداد بہت ہے، مگرمشہور دوخر نے ہیں۔

ا۔ ایک خرقہ سیدناعمر کی جانب منسوب ہے۔

۲۔ دوسر بے خرقہ کی نسبت سیدناعلی کی طرف کی جاتی ہے۔

جوخرقہ سیرناعمر کی جانب منسوب ہے اس کی اسناداُ و کیس قرنی اور ابومسلم خولانی تک پہنچتی ہے۔ جس خرقہ کی نسبت سیرناعلی کی طرف کی جاتی ہے اس کی اسناد سیرناحسن بھری تک پہنچتی ہے۔ متاخرین اسے معروف کرخی تک پہنچاتے ہیں، اس سے آگے سند کالشلسل ٹوٹ جاتا ہے۔ بعض اوقات وہ کہنے لگتے ہیں کہ معروف کرخی علی بن موسیٰ رضا کی صحبت میں رہے تھے۔ یہ باطل ہے۔ وجہ

بطلان میہ ہے کہ معروف کرخی بغداد سے باہر کہیں نہیں گئے تھے۔ جب کہ کی بن موسیٰ خلیفہ مامون کے بہاں خراسان میں سکونت گزین تھے۔ معروف کرخی عمر میں علی بن موسیٰ سے بڑے تھے، بنا بریں کسی تھے داوی سے بیٹا بات نہیں کہ دونوں کبھی باہم ملے یا ایک دوسرے کود یکھا اور استفادہ کیا۔ معروف علی بن موسیٰ کے دربان بھی نہ تھے کہ انھیں موسیٰ کا شرف صحبت حاصل ہوا ہواوران کے ہاتھ پر اسلام بھی نہیں لائے تھے۔

اس کی دوسری اسناد یوں بیان کی جاتی ہے کہ معروف کرخی مشہور بزرگ داؤد طائی کی صحبت میں رہ چکے تھے۔ یہ بے اصل بات ہے۔ اس لیے کہ ان دونوں حضرات کی ملاقات ثابت نہیں وہ یہ بھی کہتے ہیں کہ داؤد طائی حبیب مجمی سے ملے تھے۔ اس کی بھی کوئی حقیقت نہیں وہ مزید کہتے ہیں کہ حبیب مجمی سیدنا حسن بھری کے تربیت یافتہ تھے۔ یہ درست ہے۔ حسن بھری کے کثیر اصحاب و تلامذہ میں سے تھے۔ مثلاً ایوب سختیانی و یونس بن عبید وعبد اللہ بن عوف و محمد بن واسع و ما لک بن دینار و حبیب مجمی وفر قد سنجی وفر قد سنجی اور بھرہ کے دیگر عابد و زاہد لوگ۔

صوفیاء کا قول ہے کہ حسن بھری نے سیرناعلی کی صحبت سے فائدہ اٹھایا تھا۔ یہ باطل ہے۔سیدنا حسن کوسیدناعلی کی ہم نثینی کا شرف حاصل نہیں ہوا۔

باقی رہی بیروایت کہ علی جب بھرہ میں داخل ہوئے تھے تو وہاں جتنے افسانہ گو تھے سب کو زکال دیا صرف حسن کور ہنے دیا۔ تو بیصر تک جھوٹ ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ حسن بھری نے سیدنا علی کی وفات کے بعد تخصیل علم کا آغاز کیا تھا، حالانکہ انھوں نے سیدنا عثمان کو خطبہ دیتے ہوئے دیکھا تھا۔ ابن الجوزی نے حسن بھری کے فضائل ومناقب کے بارے میں ایک مستقل کتاب تصنیف کی ہے۔ بقول شیعہ خرقہ بوشی کی ابتداء سیدنا علی نے کی تھی:

خرقہ کی ایک اسنادسیدنا جابر کی جانب منسوب ہے، مگر وہ منقطع ہے، ہمیں قطعی طور پر معلوم ہے کہ صحابہ اپنے مریدین کوخرقہ پہناتے تھے نہان کے بال تر شوایا کرتے تھے۔ تابعین نے بھی ایسانہیں کیا تھا۔ اس میں شبہیں کہ وہ صحابہ کی صحبت میں بیٹھے اور ان کے آ داب وعلوم سے بہرہ ور ہوئے تھے۔ تابعین کے ہرگروہ نے ان صحابہ سے استفادہ کیا جو ان کے شہر میں بودوباش رکھتے تھے۔ اہل مدینہ نے سیدنا عمروا بی وزید وابو ہریرہ رہی اُنڈ میں سے اروایات اخذ کیں۔

جب سیدناعلی وارد کوفیہ ہوئے تو اہل کوفیہ سیدنا ابن مسعود وسعد وعمار وحذیفیہ ٹھاکٹیڑے سے ملمی فیوض

اہل بھرہ نے عمران بن حصین وابوموسیٰ وابوبکرہ وابن مغفل ٹنگائی ﷺ سے اخذ واستفادہ کیا۔ اہل شام نے کتاب وسنت کاعلم سیدنا معاذ وابوعبیدہ وابوالدرداء وعبادہ بن صامت و بلال ٹنگائی سے سیکھا۔

ان بیانات کی روشنی میں بیہ بات کہنا کس حد تک درست ہے کہ اہل زمد وتصوف کا طریقہ دیگر صحابہ کے علاوہ سیدناعلی سے ماخوذ ہے؟ زمد کے بارے میں متعدد کتب تصنیف کی گئی ہیں۔ چند کتب کے نام ملاحظہ ہوں۔

- ا۔ امام احمد کی کتاب الزمد
- ۲۔ ابن المبارک کی کتاب الزمد
- س\_ کتاب الزیدوکیع بن جراح
  - سم كتاب الزمد مناد
    - ۵\_ حلية الاولياء
    - ٢\_ صفة الصفوة \_

مذکوہ بالا کتب میں مہاجرین وانصار نیز تابعین کے اقوال مذکور ہیں۔ان کتب میں زمد سے متعلق سیدناعلی کے جواقوال واحوال مذکور ہیں وہ کسی طرح بھی سیدنا ابو بکر وعمر ومعاذ وابن مسعود وابی بن کعب وابوذ روابوا مامہ ودیگر صحابہ رٹی کنٹی کے اقوال سے زیادہ نہیں ہیں۔

### سيدناعلى كى فصاحت وبلاغت:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''سیدناعلی فصاحت کا سرچشمہ تھے، کہا گیا ہے کہ آپ کا کلام مخلوقات کے کلام سے بہتر اور کلام خالق سے کم ترتھا۔''

ہم کہتے ہیں بلاشبہ سیدنا علی صحابہ میں بہت بڑے خطیب تھے۔ علاوہ ازیں سیدنا ابوبکر وعمر و ثابت بن قیس ڈی اُنڈ مجمی فن خطابت میں مہارت رکھتے تھے۔ سیدنا ابوبکر نبی کریم مُناٹی مِن خطابت میں مہارت رکھتے تھے۔ سیدنا ابوبکر نبی کریم مُناٹی مِن کے رو برواور آپ کی عدم موجودگی دونوں حالات میں خطبہ دیا کرتے تھے نبی کریم مُناٹی مِن خاموش رہ کر سنتے اوراس

طرح سیدنا ابوبکر کی تائید فرمایا کرتے تھے۔ سیدنا ابوبکر نے سقیفہ بنی ساعدہ کے دن بڑا بلیغ خطبہ دیا تھا۔ سیدنا ابوبکر کا بیان ہے کہ میں نے سقیفہ کے دن بڑا عمدہ لیکچر تیار کیا تھا۔ جب میں نے گفتگو کا آغاز کرنا چاہا تو سیدنا ابوبکر نے کہا:'' ذرا کھہریے! چنانچہ میں نے اضیں ناراض کرنا پیند نہ کیا، میرے جذبے قدرے تیز و تند تھے۔ سیدنا ابوبکر نے جب گفتگو کی تو وہ مجھ سے زیادہ حلیم اور باوقار ثابت ہوئے۔ اللہ کی قشم! آپ نے میرے تیار کردہ لیکچر کا ایک بھی پیندیدہ جملہ باقی نہ چھوڑ ا بلکہ وہ ارتجالاً کہہ سنایا اور اس سے بچھ بہتر ہی کہا ہوگا۔ •

انس بن ما لك خالليُّهُ فرمات عبن:

'' سیدنا ابوبکرنے جب ہمیں خطاب کیا تو ہم لومڑی کی طرح برزدل تھے آپ کی حوصلہ افزائی نے ہمیں شیر بنادیا۔

سیدنا ثابت بن قیس رٹاٹٹۂ خطیب رسول کہلاتے تھے، جس طرح سیدنا حسان کا لقب شاعر رسول تھا۔ زیاد بہترین خطیب اور ابلغ العرب تھے۔ امام شعبی فرمایا کرتے تھے۔

'' جب بھی کوئی شخص بلیغ گفتگو کرتا ہے تو میری تمنایہ ہوتی ہے کہ بیخاموش ہوجائے اس ڈر سے کہ کہیں گھٹیا گفتگو پر نہ اتر آئے۔ مگر زیاد کا حال اس سے مختلف تھا، وہ جس قدر زیادہ بولتا تھا اس کی تقریر میں نکھار پیدا ہوتا جاتا تھا۔''

سیدہ عائشہ صدیقہ ڈھٹٹا کی فصاحت و بلاغت کا بیرعالم تھا کہ احنف بن قیس اس پراظہار حیرت کیا کرتے تھےوہ کہا کرتے تھے۔

> '' میں نے اللہ کی مخلوق میں عائشہ سے بڑھ کرکسی کوضیح و بلیغ نہیں دیکھا۔'' ع سیدنا ابن عباس ڈاٹنٹھا بھی عظیم خطیب تھے۔

ظہور اسلام سے قبل و بعد عرب میں بہت سے بلغاء ہوئے ہیں یہ فصاحت و بلاغت میں سیدنا علی کے رہین منت تھے نہ انھوں نے اس باب میں ان سے کچھ استفادہ کیا تھا۔ قوتِ خطابت اللہ داد ہے۔سیدنا علی اور دیگر خطباء کے کلام میں شجع اور شجنیس کا التزام نہیں ہوا کرتا تھا جوعلم البدیع کی مشہور اصطلاحات ہیں، بلکہ ان کے خطبات میں آمد ہوا کرتی تھی اور یہ شجع کا

<sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الحدود\_ باب رجم الحبلی فی الزنا (حدیث: ٦٨٣٠)

عستدرك حاكم (١١/٤)

تکلف نہیں کیا کرتے تھے۔ یہ تکلفات متاخرین کی ایجاد ہیں۔

شیعہ کا یہ قول کہ سیدناعلی فصاحت کا سرچشمہ تھے۔'' دعویٰ بلادلیل ہے سب لوگوں سے فصیح تر نبی کریم مُلَّا اِلَّمِ کی ذات گرامی تھی۔گلا بھاڑنے اور چلانے کا نام فصاحت نہیں اور نہ ہی تجنیس و تبجع کو بلاغت کہتے ہیں۔ بخلاف ازیں بلاغت کا مطلب یہ ہوتا ہے کہ کم از کم الفاظ میں اپنا مافی الضمیر واضح کردیا جائے۔ چنا نچہ ایک بلیغ آدمی معانی مقصودہ کو بطریق احسن سامعین پر واضح کردیتا ہے۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ نبج البلاغۃ کے اکثر خطبے من گھڑت ہیں اور وہ سیدنا علی کا کلام نہیں ہوسکتے۔شیعہ نے مدح گوئی کے نقطہ خیال سے ان کو وضع کیا تھا حالانکہ ان میں صدافت و مدح دونوں کا کوئی عضر شامل نہیں ہے۔

شیعہ مصنف کا بیقول کہ''سیدناعلی کا کلام کلام مخلوق سے بالا ہے۔'' بیقول نبی کریم مَثَاثِیْم کی گستاخی پرمشمل ہے۔ بیاسی طرح ہے جیسے ابن سبعین نے کہا تھا۔

یہ کلام ایک لحاظ سے انسانی کلام سے ملتا جلتا ہے۔

اس کا مطلب بیہ ہے کہ انسانی کلام کوکلام الٰہی کے مماثل قرار دیا جائے ، ظاہر ہے کہ ایک مسلم اس طرح نہیں کہہ سکتا۔

حقیقت یہ ہے کہ کلام علی میں جو با تیں صحیح ہیں، وہ دوسروں کے کلام میں بھی پائی جاتی ہیں۔ گر صاحب نیج البلاغة کی ستم ظریفی پر ہے کہ اس نے دوسروں کے کلام کو آپ کی طرف منسوب کردیا ہے۔ بعض با تیں جو آپ کی طرف منسوب ہیں وہ درست ہیں۔ نیج البلاغة میں مندرج بعض با تیں بجائے خودصحیح ہیں اور وہ کلام علی ہوسکتی ہیں، گر دراصل وہ آپ کی فرمودہ نہیں ہیں، بلکہ دوسروں کا کلام بجائے خودصحیح ہیں اور وہ کلام علی ہوسکتی ہیں، گر دراصل وہ آپ کی فرمودہ نہیں ہیں، بلکہ دوسروں کا کلام ہیں کیا گیا گیا ہے۔ مشہور ادیب جاحظ کی کتاب' البیان والنہین' میں کثرت سے دوسرے ادباء کا کلام نقل کیا گیا ہے۔ مگر صاحب نیج البلاغة اسے سیدنا علی کی طرف منسوب کرتے ہیں۔ نیج البلاغة کے خطبات اگر فی الواقع سیدنا علی کے فرمودہ ہوتے تو نیج البلاغة کے مصنف سے پہلے ان کا بااسنادیا ہے۔ اسنادیایا جانا ضروری تھا۔ حالانکہ ان میں سے اکثر کا نیج البلاغة کے مصنف سے تبلے ان کا بااسنادیا ہے۔ اسنادیایا جانا

<sup>•</sup> ان خطبات کا جامع محمد بن حسین رضی المتوفی ۲۰۰۹ ھے۔ بیطعی بات ہے کہ رضی نے اپنے بھائی علی بن حسین مرتضٰی المتوفی ۲۲۹ ھے کے اشتر اک سے ان خطبات میں اضافہ کیا تھا۔خصوصاً وہ جملے جوصحابہ کبار رضوان اللہ علیہم کی گتاخی سے متعلق ہیں ﴿ وَوہ یقیناً بِ اصل اور من گھڑت ہیں۔

خطبات کا جھوٹا ہونا واضح ہوتا ہے۔ ورنہ ناقل ہمیں بتائے کہ بیہ خطبات کس کتاب میں مذکور ہیں؟
کس نے ان کوفل کیا اور ان کی اسناد کیا ہے؟ ورنہ صرف دعویٰ کرنا کچھ مشکل نہیں ہے، جوشخص محدثین کے طریق کارسے آشنا ہے اور اخبار و آثار کو اسانید کے ساتھ پہچاننے کا سلیقہ رکھتا ہے وہ اس حقیقت سے بخو بی آگاہ ہے کہ جولوگ سیدناعلی سے اس قشم کی باتیں نقل کرتے ہیں، وہ منقولات سے بہرہ ہیں اور صدق و کذب میں تمیز نہیں کر سکتے۔

شيعه مصنف لكهتاب:

"سیدناعلی نے فرمایا: میرے گم ہوجانے سے پہلے جو پوچھنا چاہو، پوچھ لو، مجھ سے آسان کے راستوں سے ان کا زیادہ علم سے '' سان کے راستوں سے ان کا زیادہ علم ہے۔''

ہم کہتے ہیں، سیدناعلی یقیناً یہ بات مدینہ میں نہیں کہا کرتے تھے جہاں ان کی طرح اور بھی اہل علم صحابہ موجود تھے۔ بلکہ آپ نے بیہ الفاظ اس وفت فرمائے جب آپ عراق میں ان لوگوں کے درمیان اقامت گزیں تھے جوعلم دین سے بے بہرہ تھے، آپ وہاں ایک امام کی حیثیت رکھتے تھے جس پررعایا کی تعلیم و تربیت واجب ہوتی ہے۔

اگرفی الواقع سیدناعلی نے بیالفاظ فرمائے سے کہ 'آنا آغکم بِطُرُ قِ السَّمَآء' تو اس کا مطلب بیہ ہوگا کہ میں جانتا ہوں کہ آسان والے کن اوامر ونواہی پڑمل کر کے تقرب حاصل کرتے ہیں۔ نیز بیہ معنی کہ میں عبادت کرنے کے طریقے اور جنت و ملائکہ سے بخو بی آگاہ ہوں، جب کہ زمین پر مجھے ان چیزوں کا علم حاصل نہیں۔ بیمراد نہیں کہ آپ بجسد عضری آسان پر چڑھ گئے ہیں۔ کوئی مسلم بیہ بات نہیں کہتا۔ بیہ روایت ان غالی شیعہ کی نہوت پر احتجاج کرتے ہیں اس سے بڑھ کر بہت سے عوام اور عابد و زاہدا پنے شیوخ کے بارے میں بھی اس قتم کے اعتقادات رکھتے ہیں۔ شیعہ کا بیرقول کہ صحابہ فیا و کی میں سیدناعلی کی طرف رجوع کیا کرتے ہیں اس حے بڑھ کر تے ہیں۔ شیعہ کا بیرقول کہ صحابہ فیا و کی میں سیدناعلی کی طرف رجوع کیا کرتے تھے:

شيعه مصنف لكهتاب:

''صحابہ مشکل مسائل میں سیدناعلی کی طرف رجوع کیا کرتے تھے سیدناعلی نے سیدناعمر کے بہت سے فیصلے مستر د کردیے تھے بیدد کیھ کر سیدناعمر نے فرمایا اگرعلی نہ ہوتے تو عمر

ہلاک ہوجا تا۔''

ہم کہتے ہیں صحابہ نے کسی بھی مسئلہ میں بھی بھی سیدناعلی کی طرف رجوع نہیں کیا تھا۔ جب کوئی نیا مسئلہ پیش آتا تو فاروق اعظم سیدناعلی ،عثمان ،ابن عوف ،ابن مسعود ، زید بن ثابت اور ابوموسی ٹھائیڈ کے ساتھ مشورہ فرمایا کرتے تھے، سیدنا ابن عباس صغیر السن ہونے کے باوجود اس مشورہ میں شرکت فرماتے ۔اللہ تعالی نے مومنوں کو باہم مشورہ کرنے کا حکم دیا اور اس بات پران کی مدح فرمائی ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَ أَمْرُهُمُ شُورِى بَيْنَهُمُ ﴾ (الشورى: ٣٨/٤٢) "وه اين امور با بهم مشوره سے طے کرتے ہیں۔"

یکی وجہ ہے کہ سیدنا عمر کی تدبیر و سیاست صحت وصواب کی آئینہ دار ہوا کرتی تھی۔ سیدنا ابن عباس نے جس قدر مشکل مسائل حل کیے تھے سیدنا علی طویل عرصہ میں بھی اس قدر مسائل کی گرہ کشائی نہ کر سکے تھے۔ سیدنا عمر کثیر العلم ہونے کے باوصف مشکل مسائل میں مشورہ لینے کے عادی تھے۔ لوگ اکثر آپ کے قول کی طرف رجوع کیا کرتے تھے۔ مثلاً عمریتین اور 'عول' کے مسئلہ میں صحابہ نے آپ کے قول پڑمل کیا تھا۔ سیدنا عمر اوّلین شخص تھے جنھوں نے یہ فیصلہ صادر کیا تھا کہ جب میت کا خاونداور والدین یا بیوی اور والدین موجود ہوں تو میت کی ماں کو باقی ماندہ ترکہ کا ایک تہائی ملے گا۔ اکا برصحابہ وفقہاء مثلاً سیدنا عثمان ، ابن مسعود ، علی ، زید اور ائمہ اربعہ نے اس کا اتباع کیا تھا۔ سیدنا ابن عباس کو سیدنا عمر کے قول کا پہتہ نہ چل سکا اور انھوں نے بیفتو کی دیا کہ میت کی ماں کو پور بے سیدنا ابن عباس کو سیدنا عمر کے قول کو اختیار کیا ہے ، مگر سیدنا عمر شکا ٹیک تھا کہ کے ایک تہائی ملے گا۔ صحابہ کی ایک جماعت نے آپ کے قول کو اختیار کیا ہے ، مگر سیدنا عمر شکا ٹول اقرب الی الصحت ہے۔

سیدنا عمر فاروق نے صرف ایک مسئلہ میں فرمایا تھا کہ اگر علی نہ ہوتے تو عمر ہلاک ہو جاتا۔''
بشرطیکہ اس کی صحت ثابت ہو جائے ، اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں ، سیدنا عمر اس قسم کے الفاظ ان
لوگوں کے حق میں بھی کہہ دیا کرتے تھے جو سیدنا علی سے فروتر درجہ کے لوگ ہوا کرتے تھے۔ جس
عورت نے مہر کے مسئلہ میں آپ سے تکرار کی تھی اس کے بارے میں آپ نے فرمایا تھا۔
''ہ دمی نے فلطی کھائی اور عورت کی بات صحیح نگلی۔'' 🗨

<sup>■</sup> المقصد العلى في زوائد ابي يعلى الموصلي(٧٥٧)، مجمع الزوائد(٤/٤)

شیعه مصنف لکھتا ہے۔

سیرناعلی مسائل کاحل الہام کے ذریعے معلوم کرلیا کرتے تھے۔''

ہم کہتے ہیں کہ الہام کی اساس پر دین اسلام میں کوئی فیصلہ کرنا حلال نہیں ہے۔ اگر الہام کے ذریعہ شرعی احکام ثابت ہوجاتے تو نبی کریم سکاٹیٹی اس کے سب سے زیادہ حق دار تھے۔ اللہ تعالیٰ وحی کے ذریعہ آپ کومطلع کرتے کہ حق دار کون ہے اور اس طرح آپ کوشہادت کی ضرورت بھی لاحق نہ ہوتی۔ اگر شیعہ کہیں کہ سیدناعلی کو الہام کے ذریعہ شرعی احکام سے باخبر کیا جاتا تھا تو اس کے اثبات کے لیے سی شرعی دلیل کی ضرورت ہے۔ احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی سکاٹیٹی نے فرمایا:

کے لیے سی شرعی دلیل کی ضرورت ہے۔ احادیث صحیحہ میں آیا ہے کہ نبی سکاٹیٹی نے فرمایا:

" اُمُم سابقہ میں مُلہم من اللہ ہوا کرتے تھے، اگر میری امت میں ایسا کوئی شخص ہوا تو وہ

اس کے باوجود سیدنا عمر کواپنے الہام کی بنا پر کوئی فیصلہ صادر کرنے کاحق نہ تھا جب تک کہ وہ اسے کتاب وسنت پر پیش نہ کرتے۔اگران کا الہام کتاب وسنت کے معیار پر پورا انزے گا تو اسے قبول کیا جائے گا ورنہ نہیں۔

شیعہ مصنف ذکر کرتا ہے کہ ایک گائے نے ایک گدھے کو مارڈ الاتو سیدنا علی نے اس کے بارے میں فیصلہ صادر کیا تھا۔''

شیعہ نے اس کی کوئی اسناد ذکر نہیں گی ، بلکہ دلائل اس کی تر دید کرتے ہیں۔سرور کا کنات عَلَّاتِیَّا مِ نے فرمایا:

" جُرُ حُ الْعُجَمَآءِ جُبَارٌ" • ' اگر جانور کسی کوزخی کردے تواس کے مالک سے تاوان نہیں لیا جائے گا۔"

<sup>•</sup> صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب مناقب عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حديث:٣٦٨٩)، عن ابى هريرة رضى الله عنه ،صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضى الله عنه(حديث:٣٩٨)، عن عائشة رضى الله عنها\_

صحیح بخاری، کتاب الدیات، باب المعدن جبار (حدیث: ۲۹۱۲)، صحیح مسلم\_ کتاب الحدود\_ باب جرح العجماء جبار (حدیث: ۱۷۱۰)،

اس حدیث سے مستفاد ہوتا ہے کہ جب کوئی گائے یا بکری یا گدھاکسی چراگاہ میں چر رہے ہوں اوروہ کسی کے کھیت میں جا داخل ہوں۔ دن کا وقت ہواور مالک کا اس میں کوئی قصور نہ ہوتو مولیثی کے مالک سے کھیت کا تاوان وصول نہیں کیا جائے گا اوراگر رات کے وقت کسی کا مولیثی کھیت میں داخل ہو کر نقصان کر دیتو بقول امام مالک و شافعی و احمد مولیثی کا مالک نقصان کا ضامن ہوگا۔ امام ابوحنیفہ و ابن حزم فرماتے ہیں کہ مالک ضامن نہیں ہوگا۔

#### شيعه كا قول كه اعلى أشجعُ الناس تھے:

شيعه مصنف لكهتاب:

''سیرناعلی سب لوگوں سے زیادہ شجاع تھے۔ آپ کی تلوار سے اسلام کے قواعد وارکان میں پنجنگی آئی اور تلوار ہی سے آپ نے نبی سُلٹیٹی سے تکلیفات کو دور کیا۔ آپ دوسر سے لوگوں کی طرح جنگ سے بھی نہیں بھاگے تھے۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ سید ناعلی کی شجاعت ونصرت اسلام کسی شک وشبہ سے بالا ہے، مگر ہے آپ

گی خصوصیت نہیں، بلکہ متعدد صحابہ اس میں آپ کے ہمیم ونثر یک تھے۔ سید ناانس ڈواٹیڈ کی روایت کردہ حدیث سے معلوم ہوتا ہے کہ نبی مُؤاٹیڈ اشج الناس تھے۔ سید ناانس فرماتے ہیں کہ ایک روز اہل مدینہ گھبرا کر جدھر سے آواز آرہی تھی ادھر کو چل پڑے، کیا دیکھتے ہیں کہ نبی مُؤاٹیڈ ابوطلحہ کے گھوڑے پر سوار تلوار گلے میں ڈالے اس طرف سے واپس آرہے ہیں۔ آپ فرما رہے تھے'' مت گھبراؤ۔'' مند میں سید ناعلی سے مروی ہے کہ جب سخت خطرہ کا موقع ہوتا تو آپ سب سے آگے آگے وشمن کے قریب تر ہوا کرتے تھے۔ ع

شجاعت، قوت قلب اور خطرات میں ثابت قدم رہنے کا نام ہے۔ شدید گرفت اور جنگی مہارت بھی شجاعت میں داخل ہے۔ انتہائی شجاعت کے باوجود نبی اکرم نے ابی بن خلف کے سواکسی کوقل

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الجهاد\_ باب الحمائل و تعلیق السیف (حدیث:۹۰۸)، صحیح مسلم \_ کتاب الفضائل باب شجاعته صلی الله علیه و سلم(حدیث:۷۳۰۷)

<sup>(17/1)</sup> مسند احمد (17/1)

# المنتقى من منهاج السنة النبويه النبويه السنة النبويه السنة النبويه النبويه النبويه السنة النبويه ا

نہیں کیا تھا۔ <sup>©</sup> آپ کی شجاعت کا بیرعالم تھا کہ صحابہ جنگ حنین میں منتشر ہو گئے تھے، مگر آپ خچر پر سوار ہوکر بدستور دشمن کی طرف بڑھے جارہے تھے،اس کے ساتھ ساتھ فرماتے جاتے تھے۔

" أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبُ .....اَنَا ابُنُ عَبُدِ الْمُطَّلِبُ ، أَنَا النَّبِيُّ لَا كَذِبُ ..... مِين حِمونا نِي نَهِين مول .... مِين حِمونا نِي نَهِين مول .... مِين عبد المطلب كابينا مول ... •

جب امام میں قلبی شجاعت کی ضرورت ہوتی ہے تو اس میں شبہیں کہ صحابہ میں سب سے دلیر سیدنا ابو بکر تھے۔ آپ آغاز اسلام ہی سے ان خطرات میں گھرے رہے جن میں نبی مُثَاثِیْم مبتلا تھے، سیدنا ابو بکر تھے۔ آپ آغاز اسلام ہی حان خطرات ومہا لک میں کودکر نبی کریم مُثَاثِیْم کی حفاظت کم سے دان وجوان اور زبان سے جہاد میں حصہ لیتے۔ جنگ بدر میں سائبان کے بنیج نبی کریم مُثَاثِیْم کے ہم راہ تھے۔ آپ فرمار ہے تھے۔

''اے اللہ! اگر بیخضری جماعت ہلاک ہوگئی تو دنیا میں تیری عبادت کرنے والا کوئی نہ ہوگا۔''

ابو بکر برابر کہتے جارہے تھے:''اے اللہ کے رسول! آپ کی بید دعا کافی ہے، اللہ تعالیٰ آپ سے کیے ہوئے وعدوں کو پورا کریں گے۔

اس سے سیدنا ابوبکر کے یقین کامل اور عزم و ثبات پر روشنی پڑتی ہے۔ دعا کرنے سے نبی کریم مُنالیا ہے شان میں کوئی قدح وار دنہیں ہوتی ، بلکہ بیآ پ کے کمال کی دلیل ہے اسباب پر تکیہ کرنا تو حید کے منافی ہے اور اسباب سے بالکلیہ اعراض کر لینا بھی خلاف شرع ہے۔ رسول پر بیفرض عاید ہوتا ہے کہ جہاد کے ذریعہ اقامت دین کی پوری پوری کوشش کرے اور اس راہ میں اپنی جان و مال اور بارگاہ ایز دی میں دعا کرنے اور اس پر مسلمانوں کو آمادہ کرنے سے گریز نہ کرے۔ بارگاہ ایز دی میں دست بدعا ہونا ایک عظیم جہاد ہے اور پیغیر اس کا مامور ہوتا ہے۔ جب دل پرخوف و ہیت

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص: ۳۸۹)

<sup>2</sup> صحیح بخاری\_ کتاب المغازی\_ باب قول الله تعالی ﴿ وَ یَوْمَ حُنیْنِ اِذْ اَعْجَبَتُكُمْ كَتَابِ الْجَهَادِ باب غزوة كُثُرَتُكُمْ ..... (حدیث: ۲۲۱۵ )، صحیح مسلم، کتاب الجهاد\_ باب غزوة حنین (حدیث: ۲۷۷۱)

**<sup>3</sup>** صحيح مسلم\_ كتاب الجهاد، باب الامداد بالملائكة في غزوة بدر، (حديث: ١٧٦٣)

چھا جائے اور عجز وانکسار کا غلبہ ہوتو بعض چیزیں جو ذہن میں محفوظ ہوتی ہیں یا دنہیں رہتیں۔سیدنا ابوبکر کی عظیم خصوصیت میہ ہے کہ آپ نبی کریم مُنگالیًا کے دست و بازو تھے۔اور آپ کی مدافعت کرنے میں پیش پیش رہتے تھے۔

### وفات رسول کے بعد سیرنا صدیق کے کار ہائے نمایاں:

جب سالا رسُل مُنَافِيَّا نِي رحلت فرما ئى تو مسلمانوں پرمصيبت كا پہاڑ ٹوٹ بڑا ہر شخص اپنی جگہ بے چین تھا اور ہوش وحواس کھو بیٹا تھا۔ قیامت صغریٰ بیا ہو گئی۔ عرب دین اسلام سے منحرف ہو گئے۔سیدنا ابو بکر صدیق صبر ویقین کی دولت سے بہرہ ور ہوکر کامل استقلال کے ساتھ کھڑے ہو گئے اور صحابہ کو بتایا کہ آپ وفات یا چکے ہیں۔ آپ نے فرمایا:

'' جو شخص محمد (مَنَاتِیَمِ ) کا پرستارتھا، اسے معلوم ہونا چاہیے کہ آپ وفات پا چکے ہیں اور جو شخص محمد (مَنَاتِیمِ ) کا پرستارتھا، اسے واضح ہو کہ اللّٰہ تعالیٰ زندہ ہے اور اسے موت نہیں آئے گئے۔'' گی۔''

#### پھرسیدنا ابوبکرنے بیآیت پڑھی:

''اور محمد (مَثَاثِیَّا ) تو صرف ایک رسول ہیں، آپ سے پہلے بہت سے رسول گزر گئے، اگر آپ وفات پا جائیں یاقتل کیے جائیں تو کیاتم دین اسلام سے منحرف ہوجاؤ گے اور جو شخص اپنی ایڈیوں کے بل پھر جائے گا تو اللّٰہ کو پچھ بھی نقصان نہیں پہنچا سکے گا۔'' (آل عمران:۱۲۴))

لوگوں نے جب بیآیت کر کچھ توجہ نہ دی تو آپ نے ایک خطبہ کے ذریعہ ان کی ڈھارس بندھائی اور ان میں جراً ت وجلادت کے جذبات پیدا کیے۔ 

• نیز جیش اسامہ کوروانہ کیا۔ پھر جلد مرتدین کے خلاف جنگ چھٹر دی۔ فاروق اعظم انتہائی شجاعت کے باجود سیدنا ابو بکر سے کہا کرتے تھے: ''اے خلیفہ رسول! لوگوں سے الفت و محبت کا سلوک کیجئے''

جہاں تک کفار کو تہ تیخ کرنے کا تعلق ہے، بلاشبہ اس ضمن میں دیگر صحابہ سیدنا علی سے گوئے سبقت لے گئے تھے، جو شخص سیر ومغازی کے احوال و واقعات بہامعان نظر پڑھتا ہے، وہ اس حقیقت

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب مرض النبی صلی الله علیه و سلم و و فاته (حدیث:

كاعتراف كرنے پراپنے آپ كومجبور پاتا ہے:

سیدناانس کے بھائی براء بن مالک نے مبارزت طلبی کر کے سوکا فروں کوموت کے گھاٹ اتارا تھا۔جن کے خون میں ان کے ساتھ اور لوگ بھی شریک تھے وہ اس پر مزید ہیں۔ ●

خالد بن ولید کے ہاتھوں جو کفار واصل جہنم ہوئے ان کا تو کوئی شار ہی نہیں۔غزوہُ موتہ میں ان کے ہاتھ میں نوتلواریں ٹوٹی تھیں۔ € نبی کریم ﷺ نے فرمایا تھا:'' ہر نبی کا کوئی حواری ہوتا ہے اور میرا حواری زبیر ہے۔'' €

نبی کریم مَثَاثِیَّا نے یہ بھی فرمایا تھا:'' دورانِ جنگ ابوطلحہ کی آواز ایک کثیر جماعت پر بھاری ہے۔

امام ابن حزم رشط لله فرمات ببی

''شیعه کا قول ہے کہ سیدناعلی جہاد وقبال میں دیگر صحابہ پر فائق تھے۔ جہاد کی تین قشمیں ہیں:

- ا۔ جہاد کی پہلی قتم دین اسلام کی طرف زبان کے ساتھ دعوت دینا ہے یہ جہاد کی سب سے اعلیٰ قتم ہے۔
  - ۲۔ جہاد کی دوسری قشم بیہ ہے کہ ما یوسی کے وقت رائے ویڈ بیرسے کام لیا جائے۔
    - س۔ تیسری قشم کا جہاد۔ جہاد بالید ہے۔

ہم دیکھتے ہیں کہ جہاد کی قسم اوّل میں نبی کریم مَثَاثِیَّا کے بعد کوئی شخص سیدنا ابو بکر کا ہم پلے نہیں، اکا برصحابہ نے آپ کے دست مِن پرست پر بیعت اسلام کی تھی۔ باقی رہے سیدنا عمر تو جب وہ اسلام لائے دین اسلام اس وقت زور پکڑ چکا تھا۔ سیدنا ابن مسعود ڈٹاٹیُڈ کا قول ہے۔ جب سے عمر اسلام

- مستدرك حاكم (٢/١/٣)، مصنف عبد الرزاق (٩٤٩٦)، طبقات ابن سعد (٢/٧)
- 2 صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة موتة من ارض الشام (حدیث: ٢٦٥)
- 3 صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب مناقب الزبير بن العوام رضى الله عنه\_(حديث: ٣٧١٩)، صحيح مسلم\_ كتاب فضائل الصحابة\_ باب من فضائل طلحة والزبير رضى الله عنهما(حديث: ٢٤١٥)
  - ۵ مسند احمد(۲۰۳/۳)، طبقات ابن سعد(۳/۵۰۰)، مستدرك حاكم(۳۵۳/۳)

لائے ہم معزز ہو گئے۔" 🛈

خلاصہ کلام! سیدناابو بکروغمر پہلی قتم کے جہاد میں عدیم النظیر سے سیدناعلی کااس میں پھے حصہ نہیں۔
دوسری قتم کا جہاد جس میں رائے ومشورہ سے کام لیا جاتا ہے سیدنا ابو بکروغمر کے ساتھ مختص ہے۔
تیسری قتم کے جہاد میں سرور کا گنات نے بہت کم حصہ لیا، مگر اس کی وجہ بیہ نہتی کہ آپ بزدل سے ہے۔ ہم دیکھتے ہیں کہ جہاد کی اس قتم میں سیدناعلی منفر دنہ تھے۔ بلکہ دیگر صحابہ اس میں برابر آپ کے سہم و شریک تھے۔ مثلاً بی صحابہ کرام، سیدنا طلحہ، زبیر، سعد، حمزہ، عبیدہ بن حارث، مصعب بن عمیر، سعد بن معاذ اور ساک بن ابی دجانہ (ٹھ اُلٹیم) بڑے مجاہد ہے۔ بلا شبہ اس جہاد میں سیدنا ابو بکر وغمر نے بھی شرکت کی تھی، اگر چہوہ اس ضمن میں ان مجاہدین تک نہ بہتی سکے۔ اس کی وجہ بیتی کہ وہ نبی کریم علی ایک خدمت میں مشغول رہا کرتے تھے۔ نبی کریم طابع نے سیدناعلی کی نسبت زیادہ مرتبہ ابو بکر وغمر کواطراف ملک میں امیر شکر بنا کر جھجا تھا۔ البتہ سیدناعلی نے خیبر کے بعض قلعے یقیناً فتح کے تھے۔ ابوبکر وغمر کواطراف ملک میں امیر شکر بنا کر جھجا تھا۔ البتہ سیدناعلی نے خیبر کے بعض قلعے یقیناً فتح کے تھے۔ شہر کو گول کہ شمشیر علی سے ارکان اسلام مضبوط ہوئے:

شیعہ مصنف کا یہ قول کہ شمشیر علی سے قواعد اسلام وارکان ایمان مضبوط ہوئے۔' صاف جھوٹ ہے اور اسلامی غزوات سے واقفیت رکھنے والا ہر شخص اس کے کذب کا گواہ ہے۔البتہ یہ کہاضی ہے کہ سیدنا علی کی ذات بھی ان اسباب و وسائل میں سے ایک تھی جن کے باعث دین اسلام نے تقویت پائی۔ جس طرح بدر میں بہت ہی تلواری آپ کی تلوار کے علاوہ اور بھی تھیں۔ نبی کریم علی اور م کی غزوات جن میں قال کی نوبت آئی تھی کل نوشے۔سرور کا نئات کی وفات کے بعد فارس و روم کی غزوات جن میں سیدنا علی نے مطلقاً حصہ نہیں لیا تھا۔عہدرسالت کی لڑائیوں میں جوغلبہ حاصل کیا تھا وہ سیدنا علی کی کامیابی نہ تھی بلکہ وہ نبی کریم علی آئے آئے نے فیض کار بین منت تھا۔سیدنا علی نے اپنے عہد خلافت میں جوغلبہ حاصل کیا تھا اس کی وجہ ان کے لشکر کی کثر ت تعداد تھی۔ اس کے باوصف آپ نے اہل شام کے خلاف کوئی نمایاں کامیابی حاصل نہیں کی تھا۔

کثر ت تعداد تھی۔ اس کے باوصف آپ نے اہل شام کے خلاف کوئی نمایاں کامیابی حاصل نہیں کی تھا۔
شیعہ مصنف کا بہقول کہ' سیدنا علی نے جنگ سے بھی فرار اختیار نہیں کیا تھا۔'

صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم، باب مناقب عمر بن
 الخطاب رضی الله عنه(حدیث:۲۸۸٤)

ہم کہتے ہیں بیسیدناعلی کی خصوصیت نہیں، بلکہ سیدنا ابوبکر وعمر اور دیگر صحابہ بھی اس وصف میں سیدناعلی کے برابر شریک ہیں، اورا گراس قتم کی کوئی معمولی چیز وقوع میں آئی بھی ہے تو وہ پوشیدہ ہے اور نقل ہو کر ہم تک نہیں بینچی۔ اس بات کا احتمال ہے کہ احد وحنین میں ایسی لغزش سیدناعلی سے بھی سرز دہوئی ہو مگر ہم اس سے آگاہ نہ ہو سکے۔

شیعہ کا یہ قول کہ سیدناعلی نے نبی کریم مُثَاثِیَّا کی مشکلات کا از الہ کیا۔' دعویٰ بلا دلیل ہے سیدنا علی نے آپ کی ایک تکلیف کو بھی دور نہیں کیا تھا۔ البتہ سیدنا ابو بکر نے اس وقت آپ کی امداد کی تھی جب مشرکین نے مکہ میں آپ کو بیٹنا اور قل کرنا جا ہا تھا قرآن کریم میں اس واقعہ کو یوں بیان فرمایا:

﴿ أَتَقْتُلُونَ رَجُلًا أَنْ يَّقُولَ رَبِّيَ اللَّهُ ﴾ (سورهٔ غافر: ۲۸/٤٠) '' کیاتم اس لیےایک شخص گوتل کرنا چاہتے ہو کہ وہ کہتا ہے کہ میرارب اللہ ہے'' مشرکین نے اس جرم میں سیدنا ابو بکر کو پیٹا تھا۔

سیدناطلحہ نے غزوہ احد میں نبی کریم مَنَّاتِیْم کی حفاظت کی تھی۔ اسی دوران آپ کا ایک ہاتھ کٹ گیا تھا۔ اسیدناطلحہ کہدرہے تھے۔ اے اللہ کے رسول! میں آپ کے دفاع کے لیے آپ کے سامنے سینہ تانے کھڑا ہوں۔ ہی بیہ بات غلط ہے کہ مشرکین نے احد میں نبی کریم مَنَّاتِیْم کو گھیر لیا تھا۔ اور سیدناعلی یا ابو بکر نے تلوار کے ساتھ چھڑا یا تھا۔ غالبًا شیعہ مصنف کا ماخذ قصہ کہانی کی کتابیں ہیں جوافسانہ گوشم کے لوگوں نے تصنیف کی ہیں۔ مثلًا البکری کی ''تنقلات الانواز'' نیز سیرۃ البطال وعنترہ و احمد الدنف وغیرہ یا وہ کتابیں جو سکول کے طالب علم پڑھائی میں مہارت حاصل کرنے کے لیے کرا میہ پر لے کر وغیرہ یا وہ کتابیں جو سکول کے طالب علم پڑھائی میں مہارت حاصل کرنے کے لیے کرا میہ پر لے کر وغیرہ یا وہ کتابیں جو سکول کے طالب علم پڑھائی میں مہارت حاصل کرنے کے لیے کرا میہ پر لے کر وغیرہ یا وہ کتابیں جو دوہ کہانیوں کو پڑھ کروہ رات بھرسونہیں سکتے۔

بقول شیعه سیدناعلی نے بدر میں چھتیں کا فرتل کیے تھے:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''غزوہ بدر کے موقع پر سیدنا علی کی عمر صرف ستائیس برس کی تھی آپ نے تنہا چھتیس

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب التفسیر\_ سورة المؤمن (حدیث: ٥ ٢٦٧٨،٤٨١)،

عصحيح بخارى، كتاب المغازى، باب ﴿ إِذُ هَمَّتُ طَائِفَتَانَ مِنْكُمُ ..... ﴾ (حديث: ٦٣ - ٤)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

آ دمیوں کوتل کیا تھا۔ جس قدر کفار کوغز وہ بدر میں قتل کیا گیا تھا یہ تعداداس کے نصف سے بھی زیادہ ہے، اس کے علاوہ آپ دیگر کفار کے قبل میں بھی شریک ہوئے تھے۔'
ہم کہتے ہیں بیصر تح جھوٹ ہے، روایات صححہ سے بہت سے کفار کا بدر میں قتل کیا جانا ثابت ہے جس میں سیدناعلی نے شرکت نہیں کی تھی۔ مثلاً ابوجہل وعقبہ وعتبہ بن ربیعہ والی بن خلف وغیرہ۔
نقل کیا گیا ہے کہ جنگ بدر میں سیدناعلی نے دس کا فروں کوتل کیا تھا۔

غزوهٔ احد کے بارے میں شیعہ کی افتراء پردازی:

شيعه مصنف لكهتاب:

"احد کے دن سیدناعلی کے سواسب لوگ بھاگ گئے تھے، بعد ازاں چند صحابہ لوٹ آئے سب سے پہلے عاصم بن ثابت وابود جانہ وسہل بن صُنیف آئے۔ سیدنا عثمان تین دن کے بعد آئے، تو نبی سُلُ اللّٰہِ انے فرمایا: "آپ نے بہت دیر لگا دی۔ "فرشتوں نے جب سیدناعلی کے ثبات واستقلال پر تعجب کا اظہار کیا تو جبریل نے کہا: "تلوار ہے تو ذوالفقار اور جوان ہے تو علی۔ اس جنگ میں سیدناعلی نے اکثر مشرکین کوئل کیا تھا اور آپ کی وجہ سے مسلمانوں کو فتح حاصل ہوئی۔ "

اس کا جواب رہے ہے کہ شیعہ مصنف شرم و حیا کے جذبات کو بالائے طاق رکھ کر ایسے اکا ذیب نقل کرتا چلا آرہا ہے جن کو چوپائے تو تسلیم کر سکتے ہیں، مگر ایک سلیم العقل انسان کبھی ماننے کے لیے تیانہیں۔''

اس کا بیقول بڑا جیرت ناک ہے کہ'' سیدناعلی کے کار ہائے نمایاں کی وجہ سے غزوہُ احد میں مسلمانوں کو فتح حاصل ہوئی۔'' حالانکہ ہر کس وناکس جانتا ہے کہ مسلمانوں نے اس جنگ میں شکست کھائی تھی۔جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے۔

''جب شمصیں (غزوہُ احد میں) مصیبت بینچی، جس سے دگنی تم کفار کو (بدر میں) پہنچا چکے تھے، تو تم نے کہا یہ مصیبت کہاں سے آگئ، آپ فرمادیں کہاس کے ذمہ دارتم خود ہو۔'' (سورہُ آلعمران: ۱۲۵)

غزوہُ احد کے آغاز میں مسلمانوں نے کفار کوشکست دی تھی۔ نبی کریم مُثَاثِیَّا نے درہ پر چند تیر انداز ول کومقرر کر کے ہدایت کی تھی کہ وہ کسی قیمت پراس جگہ کونہ چھوڑیں ، جب مشرکین شکست کھا کر المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتقى

نبی کریم منافیق کے ساتھ احد میں صرف بارہ صحابہ رہ گئے تھے۔ ان میں ابو بکر وعمر وطلحہ وسعد ڈھ انڈیم بھی شامل تھے۔ ﴿ نبی کریم منافیق کے اردگر دبہت سے صحابہ نے شہادت پائی۔ رئیس المشر کین نے کہا: ''جہ بکل کی بے! آج کا دن بدر کے دن کا جواب ہے۔' ﴿ مشرکین کے صرف چند آ دمی قبل کیے تھے۔ یہ غلط ہے کہ علی غزوہ احد میں زخی ہوئے تھے۔ اور جبریل نے آپ کواٹھایا تھا۔ ہم رافضی مصنف سے پوچھتے ہیں کہ اس کی اسناد کہاں ہے اور اس کا ماخذ موضوعات کی کون ہی کتاب ہے؟ شیعہ کا یہ قول جھوٹ ہے کہ جبریل نے کہا تھا: ''کلا سکیف اللّا ذُو الْفَقَادِ '' ذو الفقار سیدنا علی کی شیعہ کا یہ قول جھوٹ ہے کہ جبریل نے کہا تھا: ''لا سکیف اللّا ذُو الْفَقَادِ '' ذو الفقار سامی کی کون ہی کہا تھا۔ مسلمانوں نے جنگ بدر میں پہلوار مال غنیمت میں تلوار کا نام تھا۔ مسلمانوں نے جنگ بدر میں پہلوار مال غنیمت میں پائی تھی۔ سیدنا ابن عباس ٹھ جاہم ہو کی نسبت زائد وصول کرتا ہے ) کے طور پرخود لے لی تھی۔ اسی نظل (وہ حصہ جوامیر شکر باقی مجاہدین کی نسبت زائد وصول کرتا ہے ) کے طور پرخود لے لی تھی۔ اسی تلوار کے بارے میں آپ نے احد کے روز خواب دیکھا تھا کہ اس میں دندانے پڑ گئے ہیں۔ ﴿ اس

صحیح بخاری\_کتاب المغازی باب ﴿ لَیْس لَكَ مِنَ الْاَمْرِ شَیْءً .... ﴾ تعلیقاً قبل رقم
 الحدیث(۲۹ کا)، صحیح مسلم، کتاب الجهاد\_ باب غزوة احد، (حدیث: ۱۷۹۱)

ع سیرة ابن هشام (ص:۳۸۸)،

**<sup>3</sup>** صحیح بخاری\_ کتاب المغازی \_ باب غزوة احد، (حدیث: ٤٠٤)

<sup>•</sup> مسند احمد (۲۷۱/۱)، سنن ترمذی، کتاب السیر، باب فی النفل (حدیث: ۱۵۶۱) سنن ابن ماجة، \_ کتاب الجهاد، باب السلاح (حدیث:۲۸۰۸)

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى المنتقى

کی تعبیر آپ نے مسلمانوں کی شکست سے فرمائی۔ نیز فرمایا کہ میں نے دیکھا میں اپنے بیجھے ایک مینڈھے کوسوار کیے ہوں، اس سے میں نے سالارلشکر مرادلیا۔ پھر میں نے دیکھا کہ میں ایک مشحکم قلعہ میں ہوں، میں نے اس کی تعبیر مدینہ سے گی۔ پھر میں نے دیکھا کہ ایک بیل کو ذرج کیا جا رہا ہے۔ اللہ کی شم ابیل اچھا ہے۔ آپ نے بیالفاظ دہرائے۔ 
مزوہ احزاب میں سیدناعلی کی شجاعت:

شيعه مصنف لكهتاب:

''غزوہ احزاب میں دس ہزار کفار نے مدینہ کا محاصرہ کرلیا تھا۔ آپ تین ہزار صحابہ کے ساتھ مقابلہ کے لیے نکلے اور خندق کھودی، کفار میں سے عمرو بن عبدؤ دّ اور عکر مہ بن ابی جہل نے خندق کے ایک شگاف میں سے داخل ہو کر مقابلہ کے لیے للکارا۔ سیدنا علی مقابلہ کے لیے کھڑے ہوئے تو نبی کریم مُلَّاتِیْم نے فرمایا: '' بی عمرو ہے' علی چپ رہے۔ کھر عمرو نے دوسری اور تیسری مرتبہ للکارا۔ سیدنا علی مقابلہ کے لیے کھڑے ہوئے تو نبی کریم مُلَّاتِیْم نے فرمایا: '' معمرو کو تن ہوں۔'' آخر کارسیدنا علی مقابلہ کی اجازت دیتا ہوں۔'' آخر کارسیدنا علی نے عمروکوئل کردیا تو نبی کریم مُلَّاتِیْم نے فرمایا: '' عمروکوئل کردیا تو نبی کریم مُلَّاتِیْم نے فرمایا: '' عمروکوئل کرنا جن وانس کی عبادت سے افضل ہے۔'

ہم کہتے ہیں اس واقعہ میں چند در چند جھوٹ جمع ہو گئے ہیں، مثلاً یہ کہ جب علی نے عمروکونتل کردیا تو کا فربھاگ نکلے۔ یہ صاف جھوٹ ہے کفار بھا گئیس تھے، بلکہ انھوں نے محاصرہ جاری رکھا تھا۔ یہاں تک کنعیم بن مسعود غطفانی نے ان میں پھوٹ ڈال دی۔ واراللہ تعالی نے آندھی اور فرشتے بھیج کر کفار کومنتشر کردیا اور وہ واپس لوٹے پرمجبور ہو گئے۔اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَرَدَّ اللَّهُ الَّذِينَ كَفَرُوا بِغَيْظِهِمْ لَمْ يَنَالُوا خَيْرًا ﴾ (الاحزاب: ٢٥/٣٣) " أورالله تعالى نه كرسك." أورالله تعالى نه كرسك." اورالله تعالى نه كرسك." اس آيت سے واضح ہوتا ہے كه الله تعالى نه مشركين كولڑائى كه ذريعه واپس نہيں لوٹايا تھا اور

<sup>•</sup> مسند احمد (۲۷۱/۱)

سیرة ابن هشام(ص:۲۰۱٤٦)، طبقات ابن سعد(۲۹/۲)،مصنف عبد الرزاق
 (۳۲۸/۵)، دلائل النبوة(۳۲۸/۵)

نہ مسلمانوں نے انھیں شکست دی تھی۔ شیعہ نے جوروایت بیان کی ہے وہ یقیناً جھوٹی ہے۔ رسول کی ذات الیبی مبالغہ آمیزی سے پاک ہے۔ بھلا ایک آدمی کافتل جن وانس کی عبادت سے افضل کیسے ہو سکتا ہے؟ اگر اس روایت کو درست تسلیم کیا جائے تو پھر نبی کریم مَثَاثِیْم کواذیت پہنچانے والے کفار مثلاً ابوجہل اور دیگر صنادید قریش کے قاتل کو بارگاہ ایز دی سے کیا انعام ملے گا؟ اس پر طرہ یہ کہ سی روایت میں مذکور نہیں کہ عمرو نے نبی کریم مَثَاثِیم یا دین اسلام کوکوئی ضرر پہنچایا ہو۔

شيعه مصنف لكصتاب:

''غزوہ بنی نضیر کے موقع پرسیدناعلی نے اس یہودی کوتل کردیا تھا جو نبی کریم مُنَافِیْم کے خیمہ پر پچھر چلا رہا تھا۔ انھوں نے مزید دس یہودیوں کوتل کردیا، باقی یہودی بھاگ نکلے''

#### شيعه مصنف لكصتاب:

''غزوہ سلاسل میں ایک اعرابی نے نبی کریم منگائی کو بتایا کہ کفار مدینہ پرحملہ کرنا چاہتے ہیں۔ آپ نے فرمایا: کون شخص وادی مدینہ کی حفاظت کرے گا۔؟''ابوبکر کے سات سو نے کہا اے اللہ کے رسول! میں کروں گا۔' چنانچہ آپ نے سیدنا ابوبکر کوسات سو صحابہ کی معیت میں جھنڈا دے کر روانہ کیا۔ جب آپ دشمنوں کی طرف پہنچ تو انھوں نے کہا لوٹ جائے، ہماری تعداد بہت ہے آپ واپس چلے گئے۔ دوسرے روز سیدنا عمر کے ساتھ بھی یہی واقعہ پیش آیا۔ تیسرے روز آپ نے فرمایا:علی کہاں ہیں؟ نبی

سنن ابی داؤد، کتاب الخراج\_ باب فی خبر بنی نضیر (حدیث: ۲۰۰۵،۳۰۰ ۴)، مصنف
 عبد الرزاق (۹۷۳۳)، سیرة ابن هشام (ص: ۲ ٤٤۱)

کریم مَنَّاتِیْمْ نے سیدناعلی کو جھنڈا دے کر رخصت کیا۔ آپ نے دشمن کے چھ سات آدمی ہلاک کر دیے۔ اور باقی بھاگ گئے اللہ تعالیٰ نے یہ آیت کریمہ نازل کی۔ ﴿وَالْعَادِيَاتِ ضَبْحًا ﴾ (العادیات: ۱/۱۰)

ہم کہتے ہیں کہ ایسا کوئی غزوہ سرے سے وقوع پذیر ہی نہیں ہوا۔ یہ اسی قسم کا افسانہ ہے جیسے عنتر ہاور بطال کے لایعنی افسانے لوگوں میں مشہور ہیں۔

مندرجہ ذیل علاء نے سیر ومغازی کےفن میں بڑی مہارت حاصل کی تھی ،مگران میں سے کسی نے بھی بیدوا قعہ بیان نہیں کیا۔

مغازی کے مشہور علماء کے اساء بیر ہیں:

عروہ، زہری، ابن اسحاق، موسیٰ بن عقبہ، ابومعشر سندھی، لیث بن سعد، ابواسحاق فزاری، ولید بن مسلم، واقدی، یونس بن بکیر، ابن عائذ اور ان کے نظائر وامثال وغیرہ۔

مذکورہ صدر آیات کریمہ اس واقعہ میں نازل نہیں ہوئی تھی، بلکہ بہ اتفاق بیہ سورت مکہ میں اتری۔اس آیت کی تفسیر میں سیدناعلی سے منقول ہے کہ ﴿اَلْعَادِیَات ﴾ سے حاجیوں کے اونٹ مراد ہیں، جومز دلفہ اور منی کے درمیان بھا گتے ہیں۔سیدنا ابن عباس اور اکثر مفسرین اس سے مجاہدین کے گھوڑ ہے مراد لیتے ہیں۔

### غزوهٔ خیبر میں سیدناعلی کی شجاعت:

شيعه مصنف لكمتاب:

''سیدناعلی نے بنی مصطلق میں سے مالک اور اس کے بیٹے کوئل کر دیا اور بہت سے لوگوں کو قیدی بنالیا تھا۔جن میں سیدنا جو ریہ بھی تھیں۔''

ہم کہتے ہیں کہ یہ واقعہ روافض کی بے اصل و بے اسنادم رویات میں شامل ہے۔ شیعہ کی بیان کردہ روایات یا تو بلا اسناد ہوتی ہیں یا ان کے راوی مجھول، کذاب اور متہم بالکذب ہوتے ہیں۔ یہ واقعہ کسی سیرت نویس نے نہیں لکھا کہ سید ناعلی نے غزوہ بنی مصطلق میں بیکا رنامہ سرانجام دیا یا سیدنا جوریہ کو قیدی بنایا تھا ۔ جوریہ کو جب قیدی بنایا گیا تو انھوں نے بدل کتابت ادا کر کے آزاد ہونے کی خواہش کا اظہار کیا۔ نبی کریم مُنافیاً نے بیرتم ادا کر کے ان کو آزاد کرالیا اور پھر ان کے ساتھ عقد کی خواہش کا اظہار کیا۔ نبی کریم مُنافیاً کے رشعہ مصاہرت کے احترام میں سب لوگوں نے اپنے اپنے قیدی رہا نکاح باندھا، نبی مُنافیاً کے رشعہ مصاہرت کے احترام میں سب لوگوں نے اپنے اپنے قیدی رہا

شيعه مصنف لكهتاي:

''غزوہ خیبر میں اللہ تعالی نے سیرناعلی کے ہاتھوں مسلمانوں کو فتح عنایت فرمائی۔ نبی کریم سکھاٹی نے باری باری ابوبکر وعمر کو جھنڈ اعنایت فرمایا مگر دونوں نے شکست کھائی۔ سیرناعلی نے قلعہ کا دروازہ اکھاڑ کراس کا بل بنالیا۔ اس دروازہ کو بیس آ دمی بند کیا کرتے تھے۔ نبی کریم سکھٹی نے فرمایا: ''علی نے بیدروازہ جسمانی قوت سے نہیں، بلکہ تائیدر بانی سے اکھاڑا ہے۔ فتح مکہ بھی سیرناعلی کی شجاعت و بسالت کی رہین منت تھی۔''

ہم کہتے ہیں خیبر کی فتح ایک ہی دن میں حاصل نہیں ہوئی تھی۔ خیبر کے متعدد قلعے تھے، بعض جنگ سے فتح ہوئے تھے اور بعض مصالحت سے۔ یہود نے مصالحت کے بعد پھر جنگ چھیڑ دی۔ سیدنا ابو بکر وعمر نے ہزییت نہیں اٹھائی تھی۔ شیعہ کا یہ بیان جھوٹ ہے۔ نقل کیا گیا ہے کہ سیدنا علی نے دروازہ اکھاڑا تھا۔ مگر بیہ بے اصل ہے کہ بیس آ دمی اسے بند کیا کرتے تھے، یا یہ کہ اس کا بل بنالیا گیا تھا، جہاں تک فتح مکہ کا تعلق ہے سیدنا علی نے اتنا ہی حصہ لیا تھا جتنا دیگر صحابہ نے فتح مکہ کی روایات متواترہ سے یہ بات واضح ہوتی ہے۔

سيدنا ابو ہرىيە ڭاڭئۇ فرماتے ہيں:

''سرور کا کنات مَنَّا اللّهِ نے خالد بن ولید کو دائیں باز و اور سیدنا زبیر کو بائیں باز و اور ابو ہر برہ کو بلا کر انصار کو حاضر ابوعبیدہ کو لشکر کے بچھلے حصہ پر متعین کیا تھا۔ آپ نے ابو ہر برہ کو بلا کر انصار کو حاضر کرنے کا تھم دیا۔ انصار بھا گئے ہوئے آئے۔فرمایا کیا تم قریش کے کمینوں کو دیکھ رہے ہو؟ عرض کیا:'' ہاں' فرمایا جب میدان جنگ میں کل ان سے ملوتو آئیس تہس نہیں کردو۔ آپ نے اپنا دایاں ہاتھ بائیں پر رکھ کر بتایا کہ یوں آئیس ملیا میٹ کردو۔فرمایا کوہ صفا کے قریب بید مقابلہ ہوگا۔ اگلے روز جو شخص بھی نظر آیا انصار نے

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب العتق\_ باب من ملك من العرب رقیقا(حدیث: ۲۵۱)، وصحیح مسلم\_ کتاب الجهاد\_ باب جواز الاغارة علی الکفار(حدیث: ۱۷۳۰)، مختصراً سنن ابی داؤد، کتاب العتق، باب فی بیع المکاتب اذا فسخت الکتابة (حدیث: ۳۹۳۱)، سیرة ابن هشام(ص: ۶۹-۴۱) طبقات ابن سعد (۲/۲۲\_ ۲۶)

#### غزوهٔ حنین میں سیدناعلی کی جلادت وبسالت:

شيعهمصنف لكهتاب:

''غزوہ حنین میں آپ دس ہزار کالشکر لے کر نکلے تو ابو بکر نے فخر یہ انداز میں کہا، آج ہم پر کون غالب آسکتا ہے؟ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ صحابہ بھاگ کھڑے ہوئے اور آپ کے ساتھ صرف نوہاشمی اور ابن ام ایمن رہ گئے۔سیدنا علی سب سے آگے تھے آپ نے مشرکین کے جالیس آدمی قبل کردیے، باقی مشرک بھاگ گئے۔''

ہم کہتے ہیں یہ خودساختہ جھوٹ ہے۔ ہمارے سامنے کتب مسانید اور سیر اور تفاسیر پڑی ہیں،
کسی کتاب میں مذکور نہیں کہ مسلمانوں کو سیدنا ابو بکر کی نظر لگ گئی تھی۔ مسلمانوں نے صرف بیالفاظ کہ تھے کہ آج ہم قلت تعداد کی وجہ سے مغلوب نہیں ہو سکتے۔ " ہی بات بھی جھوٹ ہے کہ آپ کے ساتھ نو آ دمی باقی رہ گئے تھے۔ ابن اسحاق کا قول ہے کہ مہاجرین وانصار اور آپ کے اہل بیت کی ایک جماعت آپ کے ساتھ باقی رہی تھی۔ سیدنا ابو بکر وغمر وعلی وعباس وابوسفیان و ربیعہ واُسامہ و ایک بی فائی کی مناقب کی رفاقت میں ثابت قدم رہے تھے۔ اسلمہ و شیعہ کا بیقول کہ سیدنا علی نے نبی منافی کے ساتھ کی رفاقت میں ثابت قدم رہے تھے۔ تشیعہ کا بیقول کہ سیدنا علی نے نبی منافی کے آگے جالیس آ دمیوں کو تل کیا تھا۔ "صررح کذب

 <sup>●</sup> صحیح مسلم، کتاب الجهاد\_ باب فتح مکة(حدیث:۱۷۸۰)، سنن ابی داؤد کتاب الخراج \_ باب فی خبر مکة(حدیث:۳۰۲٤)

 <sup>☑</sup> سیرة ابن هشام(ص:٥٦٥)، طبقات ابن سعد(۲/۰۰۱)، مجمع الزوائد (۱۷۸/٦)، دلائل
 النبوة (٥/٣٢٥)

<sup>€</sup> سیرة ابن هشام مسند احمد (۱/۳۵ ع ۵ ع)

ہے، کسی قابل اعتماد خص نے یہ بات نہیں کہی۔ بخاری ومسلم میں سیدنا براء ڈٹاٹیڈ سے مروی ہے کہ نبی کریم مٹاٹیڈیڈ خچر سے انز پڑے۔ بارگا و ایز دی میں دعا کی اور فر مایا:
'' اَنَا النّبِیُّ لَا کَذِبُ۔ اَنَا ابُنُ عَبُدِ الْمُطَّلِبُ ''
'' میں جھوٹا نبی نہیں ہوں۔ میں عبد المطلب کا بیٹا ہوں۔''

سیدنا براء فرماتے ہیں شدید جنگ کی حالت میں ہم نبی کریم منگائی آج کی اوٹ میں بچاؤ حاصل کیا کرتے تھے۔ ہم اس شخص کو بہادر سمجھا کرتے تھے جو آپ کے برابر ہوا کرتا تھا۔ اس صحیح مسلم میں سیدنا سلمہ بن اکوع ڈلائی سے مروی ہے کہ غزوہ کنین میں جب کفار نے آپ کو گھیر لیا تو آپ نے سواری سے اتر کرمٹی کی ایک مٹھی لی اور کفار پر بھینک دی، پھر فرمایا: ''شَاهَتِ الْوُ جُوُه ''اللّٰد کرے یہ چہرے ذلیل ہوں۔' وہاں جتنے آ دمی موجود تھے سب کی آئے میں مٹی سے بھر گئیں اور وہ پیٹھ بھیر کر چل دیے۔' 2

### اخبار بالمغييات اورسيدناعلى:

شيعهمصنف لكهتاب:

"سیدناعلی غیب کی خبریں دیا کرتے تھے اور وقوع پذیر ہونے والے واقعات سے قبل از
وقت آگاہ کر دیا کرتے تھے۔ طلحہ و زبیر نے جب عمرہ کرنے کی اجازت طلب کی تھی تو
سیدناعلی نے فرمایا تھا کہ آپ کا مقصد عمرہ کرنانہیں، بلکہ آپ بھرہ جانا چاہتے ہیں۔
آپ کا ارشاد بجا تھا۔ سیدناعلی ذی قار کے مقام پر بیعت لے رہے تھے تو آپ نے
فرمایا کوفہ کی طرف سے ایک ہزار آ دمی آئیں گے۔ کم نہ زیادہ وہ موت پر میری بیعت
کریں گے۔ چنانچہ اسی طرح ہوا، ان میں سے آخری شخص اُولیس قرنی تھے۔ آپ نے
پیتان والے خارجی کے تل کی خبر دی تھی آپ نے قبل از وقت اپنے قبل سے آگاہ کردیا
تھا۔ آپ نے ابن شہر یار ملعون کے بارے میں فرمایا تھا کہ اسے سولی دی جائے گی
چنانچہ معاویہ نے اسے سولی چڑھا دیا۔ آپ نے ہیٹم کھجور فروش سے کہا تھا کہ دس

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الجهاد، باب من قاد دابة غیره فی الحرب(حدیث:۲۸٦٤)، صحیح مسلم، کتاب الجهاد\_ باب غزوة حنین(حدیث:۲۷۲۹۹)

<sup>◘</sup> صحيح مسلم\_ كتاب الجهاد، باب غزوة حنين (حديث:١٧٧٧)

آ دمیوں کو پھانسی دی جائے گی، ان میں دسوال شخص بیثم ہوگا۔ آپ نے اسے وہ تھجور کا درخت بھی دکھایا تھا جس پراسے پھانسی دی جانے والی تھی اور اسی طرح وقوع میں آیا۔ آپ نے رُسید البجر کی کو بتایا تھا کہ اسے پھانسی دی جائے گی۔ آپ نے خبر دی تھی کہ حجاج۔ کئی بن زیاد اور قنبر کوتل کرے گا۔ چنا نجہ اسی طرح ہوا۔

'''سیدناعلی نے براء بن عازب سے کہا تھا کہ میرے بیٹے حسین کوتل کیا جائے گا اور تم اس کی مدہ نہیں کرو گے اور اس طرح ہوا۔ آپ نے فرمایا تھا کہ بنوعباس آسانی سے اقتدار سنجال لیں گے اور اگر ترک و دَیلم اور ہندو سندھ کے لوگ مل کر ان کی سلطنت چھیننا چاہیں تو اس پر قادر نہ ہوں گے جب تک کہ ان کے موالی اور ارباب دولت ان سے الگ نہ ہو جا کیں۔ ترک کا ایک بادشاہ ان پر مسلط ہوگا وہ اس جگہ سے آئے گا جہال سے ان کی سلطنت کا آغاز ہوا تھا۔ جس شہر پر سے اس کا گزر ہوگا اسے فتح جہال سے ان کی سلطنت کا آغاز ہوا تھا۔ جس شہر پر سے اس کا گزر ہوگا اسے فتح کرے گا، اس کے مقابلہ کے لیے جو جھنڈ ابلند کیا جائے گا وہ اسے سرنگوں کردے گا، جو اس کی مخالفت کرے گا اس کے لیے ہلاکت و بتاہی ہے، وہ سب پر کامیا بی حاصل کرے گا۔ اس کی کامیا بی کا انحصار میرے اہل بیت کے ایک شخص پر ہوگا، جو حق کی بات کہے گا اور حق پر عمل پیرا ہوگا۔ سیدنا علی نے جس طرح فرمایا تھا اسی طرح ہوا اور بلاکوخان خراسان کے علاقہ سے نکل کر حملہ آور ہوا۔'' (شیعہ مصنف کا بیان ختم ہوا۔)

ہم کہتے ہیں غیب کی خبریں تو سیدناعلی سے کم درجہ کے صلیء بھی دیا کرتے تھے جو امامت و خلافت کے اہل نہ تھے۔ سیدنا ابو ہریرہ و حذیفہ و دیگر صحابہ سے اس سے کئی گنا زیادہ خبریں نقل کی گئی ہیں۔ ابو ہریرہ مرفوعاً ایسی روایات بیان کرتے اور حذیفہ بھی مرفوع کرتے اور بھی نہ کرتے۔ اس قسم کی یا تو انھوں نے نبی کریم مُن اللہ اللہ میں کربیان کی ہیں یا وہ سیدنا عمر وعلی کے کشف بر بنی ہیں۔

امام احمد کی کتاب الزمد۔ ابونعیم کی جِلیۃ الاولیاء اور ابن ابی الدنیا ، خلال ولا لکائی کی کرامات الاولیاء میں بکثر ت الیمی روایات صحابہ و تابعین و تبع تابعین سے قال کی گئی ہیں۔ شیعہ مصنف نے غیبی خبروں سے مملق سیدناعلی کے جو واقعات تحریر کیے ہیں ہم ان کی صحت کوتسلیم نہیں کرتے بلکہ ان میں سے بعض تو بالکل جھوٹے ہیں۔ ہلاکو نے کسی علوی کوضر رنہیں پہنچایا تھا۔ اس لیے بی خبر شیعہ کے متعلق و نفاق کی دلیل ہے، سیدناعلی بعض اوقات اپنی لڑائیوں اور دیگر معاملات کے بارے میں ایک رائے نفاق کی دلیل ہے، سیدناعلی بعض اوقات اپنی لڑائیوں اور دیگر معاملات کے بارے میں ایک رائے

قائم کرتے اور وہ غلط ثابت ہوا کرتی تھی۔ اگر آپ کو بیام ہوتا کہ لڑائیوں میں لا تعداد جانیں ضائع ہوں گی اور مقصد بھی حاصل نہ ہوگا تو آپ لڑائی میں حصہ نہ لیتے۔ جنگ آ زمائی سے کنارہ کش ہونے کی صورت میں آپ زیادہ کا میاب و کا مران ثابت ہوتے ، اگر آپ جانتے ہوتے کہ میرے مقرر کردہ حکم یہ فیصلہ صادر کریں گے تو آپ تھیم پر راضی نہ ہوتے۔ پھر آپ کا غیبی علم کہاں گیا؟ اور شیعہ کا یہ دعوی کہاں تک درست ہے کہ آپ تلوار سے نبی کریم طابقی کم شکلات کا از الہ کیا کرتے تھے؟ مقام چیرت ہے کہ صفین میں آپ کی پشت پناہی کے لیے نوے ہزار اشخاص موجود تھے آپ پھر بھی معاویہ پر غالب نہ آسکے۔

سیدناعلی کے بارے میں روافض کے اکثر دعاوی ایک دوسرے کی نقیض ہیں، شیعہ کے غلقہ کا بیہ عالم ہے کہ آپ کے کہ عصوم قرار دیتے اور کہتے ہیں کہ آپ سے سہو کا امکان نہیں۔ شیعہ کا دعویٰ ہے کہ سیدناعلی غیب دان تھے۔

اللہ تعالیٰ نے سیدناعلی کو جو شجاعت و دیعت کررکھی تھی ، شیعہ اس پر قناعت نہیں کرتے بلکہ آپ کے بارے میں ایسی ایسی باتیں اختراع کرتے ہیں جو فوق البشر ہیں اور جن کو کوئی سلیم العقل آ دمی سلیم نہیں کرسکتا۔ اس کے عین برعکس شیعہ بید عویٰ کرتے ہیں کہ جب سیدنا ابو بکر مسند خلافت پر متمکن ہوئے تھے تو سیدناعلی ان کے مقابلہ سے عاجز تھے حالانکہ ابو بکر اس وقت مال و رجال دونوں کے لحاظ سے کمزور تھے۔ بیہ تناقض نہیں تو اور کیا ہے؟ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

هُوَ الَّذِى اَيَّدَكَ بِنَصْرِم وَ بِالْمُؤْمِنِينَ وَالَّفَ بَيْنَ قُلُوبِهِمْ ﴾ (الانفال:٨٢/٨-٣٣)

'' وہ اللہ ہی کی ذات ہے جس نے تخجے اپنی اور مومنوں کی نصرت سے نواز ااور مومنوں کے دلوں میں الفت پیدا کر دی۔''

اس آیت سے معلوم ہوتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے سب مونین سے نبی کریم مَثَّلَیْمُ کی تائید فرمائی تھی اس میں سیدناعلی اور دیگر اہل ایمان سب شامل ہیں، سیدناعلی کے مندرجہ ذیل قول سے ان کے علم غیب کی نفی ہوتی ہے۔ فرماتے ہیں:

لَقَدُ عَجَزُتُ عَجْزَةً لَّا اَعُتَذِر

سَوُفَ اَكِيُسَ بَعُدَهَا وَ اَسُتَمِرٌ وَ اَسُتَمِرٌ وَ اَسُتَمِرٌ وَ اَسُتَمِرٌ وَ اَلْمُنْتَثَرُ

''میں معذرت نہیں کر رہا، بلکہ یہ سے ہے کہ میں عاجز آگیا ہوں۔اس کے بعد میں غور وفکر سے کام لول گے اور (سیدھی راہ پر) چلتارہوں گا۔ نیز بکھری ہوئی پراگندہ رائے بیک جاکروں گا۔''

سیدناعلی جنگ صفین میں فرمایا کرتے تھے:''اے حسن! تیرے باپ کا یہ خیال نہ تھا کہ معاملہ یہاں تک پہنچے گا۔ سعد بن مالک اور عبداللہ بن عمر نے فتنہ سے الگ رہ کر کتنا اچھا موقف اختیار کیا تھا۔اگروہ نیک تھے تو آخییں بڑا اجر ملے گا اوراگر گناہ گار تھے تو اس میں چنداں خطرہ نہیں ہے۔''

سیدناعلی سے بتواتر منقول ہے کہ آپ اپنے اصحاب واحباب کے اختلاف سے بڑے بے چین رہا کرتے تھے۔ واقعات نے ثابت کر دیاتھا کہ جنگ آ زمائی سے بازرہ کرسیدنا حسن نے امت پر عظیم احسان کیاتھا۔ آپ نے سعد وسعید وابن عمر وقحہ بن مسلمہ وزید بن ثابت وعمران بن حسین اور دیگر صحابہ ٹوکڈٹٹ کی طرح ترک قال کا موقف اختیار کیا تھا یہ اکا براپنے موقف کے اثبات میں نصوص کتاب وسنت سے استناد کرتے ہیں۔ نبی کریم علاقیا نے فرمایا تھا۔ ایک فتنہ بیا ہوگا جو شخص اس میں بیٹھر ہے گا وہ کھڑا ہونے والے سے افضل ہوگا۔ ﷺ تاہم جولوگ سیدناعلی کے خلاف نبرد آ زما ہوئے سیٹھر ہے گا وہ کھڑا ہونے والے سے افضل ہوگا۔ وہ خوارج کو بھی کا فرقر ارنہیں دیتے تھے آپ نے ان کی اولا دکولونڈی غلام نہیں بنایا تھا۔ آپ طلحہ وزیبر سے رضا مند تھے۔ سیدنا معاویہ وعمر بن العاص کے حق میں بددعا کیا کرتے تھے گران کو کا فرنہیں قر اردیتے تھے۔

### سيدناعلى مستجاب الدعوات تھے:

شيعه مصنف لكصتاب:

''سیرناعلی مستجاب الدعوات تھے۔ آپ نے بشر بن ارطاۃ کے حق میں بددعا کی کہ اللہ اسے پاگل کردے، چنانچہ اسی طرح ہوا۔ غیرار کے حق میں اندھا ہونے اور انس نے جب شہادت چھیائی تو اس کے حق میں برص کا عارضہ لاحق ہونے کی دعا کی۔ آپ کی

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الفتن\_ باب تکون فتنة القاعد فیها خیر من القائم (حدیث: ۲۸۸۱)، صحیح مسلم\_ کتاب الفتن\_ باب نزول الفتن کمواقع القطر (حدیث: ۲۸۸٦)

یہ بددعا مقبول ہوئی زید بن ارقم ان کی بددعا سے اندھا ہو گیا۔''

ہم کہتے ہیں کہ بیسیدناعلی کی خصوصیت نہیں، بلکہ صحابہ و دیگر صلحاء میں دعا کی مقبولیت ایک عام چیز ہے۔ سعد بن ابی وقاص کے حق میں نبی کریم مَالیّیا نے دعا فرمائی تھی کہ ان کی ہر دعا مقبول ہو۔ • چنانچہ آپ کی کوئی دعامستر دنہیں کی جاتی تھی۔سیدنا براء بن ما لک شائیۂ جب کسی بات برحلف الٹھالیتے تواللہ تعالی ان کی قسم کو پورا کر دیتے۔ حدیث میں آیا ہے کہ نبی کریم مَثَاثِیَمْ نے فرمایا: '' الله کے بعض بندے ایسے بھی ہیں کہا گروہ کسی بات پر حلف اٹھالیں تو اللہ تعالیٰ ان کی قتم کو بورا کردیتے ہیں۔' برا بن مالک کا شار بھی اسی قتم کے لوگوں میں سے ہوتا تھا۔ 🕰 انھوں نے یکے بعد دیگرے ایک سوآ دمیوں سے مبارزت طبلی کی تھی۔ 🕄 علاء بن حضرمی جو پہلے نبی کریم مَنَاتِیمِ اور بعدازاں سیدنا ابوبکر کی طرف سے بحرین کے عامل

تھے۔ قبولیت دعا میں مشہور تھے۔ 🍑

# سیدناعلی کی جنوں سے جنگ آز مائی:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' جمہور سے مروی ہے کہ نبی مَثَاثِیَام جب بنی المصطلق کی طرف روانہ ہوئے تو ایک دشوار گزاروادی میں سے گزرے۔ جبریل نے آ کراطلاع دی کہاس وادی میں جن پوشیدہ ہیں اور آپ برحملہ کرنا چاہتے ہیں۔ نبی کریم مُنَاتِیْتِم نے سیدناعلی کو بلا کراس وادی میں اترنے کا حکم دیا اور آپ نے ان کوتہہ تیخ کر دیا۔''

ہم کہتے ہیں کہ جنوں کو ہلاک کرنا اتنا بڑا کارنامہ نہیں، ہمارے خیال میں سیدناعلی کا مقام اس سے کہیں بلند تھا۔ مگر حقیقت ہیہ ہے کہ بیہ واقعہ خودسا ختہ اور جھوٹا ہے کسی انسان نے بھی جنوں سے مقابلہ نہیں کیا، یہاسی قسم کامن گھڑت واقعہ ہے جیسے شیعہ کا ساختہ پرداختہ پہقصہ کہ سیدناعلی نے جاہ

<sup>•</sup> سنن ترمذی، كتاب المناقب ، باب مناقب ابى اسحاق سعد بن ابى وقاص رضى الله عنه (حدیث: ۲۵۷۱)

<sup>2</sup> سنن ترمذی، كتاب المناقب\_ باب مناقب البراء بن مالك رضى الله عنه، (حديث: ٢٨٥٤)

**<sup>3</sup>** مستدرك حاكم (۲۹۱/۳)، مصنف عبد الرزاق (۹۶۹۳) طبقات ابن سعد (۱۰/۷)

البدایة والنهایة (٦/٨٦)، طبقات ابن سعد (٤/٨٨)

ذات العلم میں جنوں سے لڑائی کی تھی ، اس قتم کے خود ساختہ واقعات ہمارے نز دیک قبول نہیں ہو سکتے۔ ہوسکتا ہے کہ شیعہ انھیں تسلیم کرلیں۔ ہماری نگاہ میں سیدناعلی کا منصب ومقام اس سے کہیں بلند تر تھا کہ جن آپ کے مقابلہ میں گھہر سکتے۔''

کسی شیعہ نے مشہور محدث ابوالبقاء خالد بن یوسف نابلسی سے سیرناعلی کی جنوں سے لڑائی کے بارے میں دریافت کیا گیا۔ انھوں نے کہا گروہ شیعہ عقل وخرد سے کس قدر بے گانہ ہے۔ شمیں اتنی بھی عقل نہیں؟ اچھا یہ بتاؤ، عمر افضل سے یاعلی؟ شیعہ نے جواباً کہا''علی' وہ کہنے لگے، جب نبی کریم مَنا اُلیّا نے سیدنا عمر کے بارے میں فرمایا تھا کہ جبھر ایک راہ پر چلتے ہیں تو شیطان وہ راستہ چھوڑ کر دوسری راہ اختیار کرتا ہے۔'' جب شیطان عمر سے دم دبا کر بھا گیا تھا تو اس کی اولا دسیدناعلی سے کیوں کرلڑ سکے گی؟

محدث ابن الجوزی نے اپنی کتاب ' الموضوعات ' میں سیدنا علی کی جنوں سے نبر د آز مائی کے بارے میں ایک طویل روایت بیان کی ہے۔ سیدنا ابن عباس بڑا ٹیڈر وایت کرتے ہیں کہ صلح حد بیبیہ کے موقع پر جب نبی کریم ساٹیڈ کا عازم مکہ ہوئے تو لوگوں کو شخت گری اور بیاس لگی۔ آپ جحفلہ کے مقام پر اترے اور فرمایا: ''جو شخص چند آ دمیوں کی معیت میں جاکر چاہ ذات العلم سے پانی کی مشکیس مقام پر الرے میں اس کے لیے جنت کا ضامن ہوں۔'' پھر طویل حدیث بیان کی اس میں بیجی مذکور ہے کہ آپ نے بعد دیگرے دو آ دمی جھچے مگر وہ جنوں سے ڈر کر واپس آگئے ، پھر آپ نے سیدنا علی کو بھیجا، وہ انتہائی خطرہ کے باوجود پانی کی مشکیس بھر لائے۔ آپ نے فرمایا: '' جس جن نے آپ کو تھا۔'' ابن الجوزی کہتے ہیں ، یہ روایت موضوع ہے ، اس روایت میں المفید وجمہ بن جعفر وسکونی مینوں مجروح راوی ہیں۔ ابوافتح از دی کہتے ہیں ، اس حدیث کی سند میں عمارہ بھی ہے جو حدیثیں وضع کیا گورتا تھا۔

## سیدناعلی کے لیے رجوع آ فتاب:

شیعه مصنف لکھتا ہے:

"دومرتبه سیدناعلی کے لیے سورج کولوٹایا گیا تھا۔ ایک مرتبه رجوع آفتاب کا واقعہ عہد رسالت میں پیش آیا۔ جابر وابوسعید نے روایت کیا ہے کہ ایک دفعہ جبرائیل نازل ہوکر

نبی کریم طالع کے ساتھ بات چیت میں مصروف سے۔ نبی کریم طالع کی دان پرسرر کھے لیٹے رہے، یہاں تک کہ آفاب غروب ہوگیا۔ سیدناعلی نے اشارہ سے عصر کی نماز ادا کی۔ جب نبی کریم طالع کے سیدار ہوئے تو سیدناعلی سے کہا کہ دعا سیجے کہ اللہ تعالیٰ سورج کولوٹا دے تاکہ آپ کھڑے ہوکر عصر کی نماز پڑھ سیس ۔ چنانچہ سیدناعلی کی دعا سے آفاب واپس آگیا اور آپ نے عصر کی نماز پڑھی۔ دوسری مرتبر جوع آفاب کا واقعہ اس وقت پیش آیا جب آپ بابل کے مقام پر دریائے فرات کو عبور کرنا چاہتے سے۔ آپ بابل کے مقام پر دریائے فرات کو عبور کرنا چاہتے سے۔ آپ کے مقام پر دریائے فرات کو عبور کرنا چاہتے سے۔ آپ کے رفقا اپنے مویشیوں کے ساتھ مصروف ہو گئے اسی دوران آپ نے چند ساتھ ول کے ساتھ ماز ادانہ کر سکے تھے جب انھوں نے شکوہ کیا تو سیدناعلی نے رجوع آفاب کے لیے دعا کی۔ چنانچہ سورج لوٹ آیا۔ سعید حمیر کا نے مہواقع نظم میں بیان کیا ہے:

رُدَّتُ عَلَيْهِ الشَّمُسُ لَمَّا فَاتَهُ وَقَتُ الصَّلُوةِ وَ قَدُ دَنَتُ لِلْمَغُرِبِ وَقَتُى الصَّلُوةِ وَ قَدُ دَنَتُ لِلْمَغُرِبِ حَتَّى تَبَلَّجَ نُورُهَا فِي وَقَتِهَا لِلْعَصْرِ ثُمَّ هَوَتُ هُوَىً الْكُوكَبُ لِلْعَصْرِ ثُمَّ هَوَتُ هُوَىً الْكُوكَبُ وَقَتِها وَ عَلَيْهِ قَدُ رُدَّتُ بِبَابِلَ مَرَّةً وَ الْكُوكَبُ وَ عَلَيْهِ قَدُ رُدَّتُ بِبَابِلَ مَرَّةً الْخُراى وَ مَا رُدَّتُ لِخَلْقٍ مَغُرَبِ الْخُراى وَ مَا رُدَّتُ لِخَلْقٍ مَغُرَبِ وَ مَا رُدَّتُ لِخَلْقٍ مَغُرَبِ

ہم کہتے ہیں کہ سیدناعلی کے فضل و کمال پر جو یقین ہمیں حاصل ہے، وہ اس دروغ گوئی کامختاج نہیں۔ عہد رسالت میں رجوع آفتاب کا واقعہ طحاوی اور قاضی عیاض نے بالفاظ دیگر نقل کیا اور اسے نبی کریم مُنالیّا کیا کہ معجز ہ شار کیا ہے، مگر ماہرین فن جانتے ہیں کہ یہ واقعہ صحیح نہیں، یہ روایت ابن الجوزی نے موضوعات میں اساء بنت مُمیس سے نقل کی ہے کہ نبی کریم مُنالیّا پر وحی نازل کی جار ہی تھی اور آپ کا سرعلی کی گود میں تھا۔ چنانچہ سیدناعلی نے غروب آفتاب تک عصر کی نماز ادانہ کی۔ نبی مُنالیّا نے دعا فرمائی اے اللہ! اگر علی تیری اور تیرے رسول کی اطاعت میں مشغول تھا تو اس کے لیے سورج کولوٹا دے۔ سیدنا اساء کا بیان ہے کہ آفتاب غروب ہو چکا تھا، پھر میں نے دیکھا کہ وہ دوبارہ طلوع ہوگیا۔ دے۔ سیدنا اساء کا بیان ہے کہ آفتاب غروب ہو چکا تھا، پھر میں نے دیکھا کہ وہ دوبارہ طلوع ہوگیا۔

ابن الجوزی کہتے ہیں کہ بیروایت بلاشبہ موضوع ہے۔اس کی سند میں اضطراب ہے، فضیل بن مرز وق کو یجی نے ضعیف قرار دیا ہے، ابو جاتم بن حبان کہتے ہیں کہ فضیل موضوعات روایت کرتا اور نقات سے غلط بیانی کا مرتکب ہوتا ہے۔ ابو الفرج کہتے ہیں اس روایت کا انحصار عبید اللہ بن موسیٰ پر ہے۔عروہ بن عبد اللہ بن قُشیر کہتے ہیں میں فاطمہ بنت علی بن ابی طالب کے پاس گیا، تو انھوں نے مجھے رجوع آ فتاب کا واقعہ سنایا۔ ابو الفرج کہتے ہیں بیروایت باطل ہے۔ ابو جاتم کہتے ہیں اس کی اسناد میں ابن شریک ضعیف راوی ہے۔ ابن الجوزی کہتے ہیں۔

میرے نزدیک اس کی اسناد میں ابن عقدہ متہم بالکذب ہے، وہ شیعہ تھا اور صحابہ کے معائب بیان کیا کرتا تھا۔ ابن عدی کہتے ہیں، میں نے ابو بکر بن ابی غالب کو یہ کہتے سنا کہ ابن عقدہ حدیث نبوی پر ایمان نہیں رکھتا تھا۔

یہ شیوخ ● کوفہ کو جھوٹی روایات بیان کرنے پر آمادہ کیا کرتا تھا۔ جب امام دارقطنی سے ابن عقدہ کے بارے میں پوچھا گیا تو انھوں نے کہا:''وہ برا آدی ہے۔''اس کی اسناد میں داؤد بن فرائیج نے ابو ہریرہ سے روایت کیا ہے، امام شعبہ نے داؤد کو ضعیف قرار دیا ہے۔ میں کہتا ہوں یہ جھے نہیں کہ داؤد نے بیروایت بیان کی ہے۔ یزید نوفلی نے بیروایت داؤد سے نقل کی ہے اور یزید ضعیف راوی ہے۔ یزید سے اس کا بیٹا بیکی روایت کرتا ہے وہ بھی ضعیف ہے۔ ● بین یہ بیان کی ہے رجوع آفنا بیا۔'

اگر سوال کیا جائے کہ بخاری ومسلم میں یہ واقعہ مذکور ہے کہ بعض انبیاء کے لیے آفتاب کولوٹایا

<sup>1</sup> ابن عقدہ کا نام احمد بن محمد سعید کوئی المتوفی (۳۳۳\_۳۳۳) ہے اس کا ترجمہ میزان الاعتدال (۱/۲۲ میلا کی نیز تذکرۃ الحفاظ (۵۵/۳ میلا کے سیعہ کی تصانیف میں بھی اس کا ترجمہ مندرج ہے۔ دیکھیے: تنقیح المقال ا/۸۵\_۸۸) شیعہ اس کے امامیہ ہونے کی نفی کرتے اور کہتے ہیں کہ مندرج ہے۔ دیکھیے: تنقیح المقال ا/۸۵\_۸۸) شیعہ اس کے امامیہ ہونے کی نفی کرتے اور کہتے ہیں کہ اس کا سینہ یہ زیدی جارودی تھا۔ تاہم وہ اسے صرف اس لیے الفت ومودت کی نگاہ سے دیکھتے ہیں کہ اس کا سینہ عداوت صحابہ سے معمور تھا۔ وہ منا قب صحابہ سے اعراض کر کے جھوٹے نقائص و معائب بیان کیا کرتا تھا۔ شیعہ کی مشہور کتاب الحادی میں لکھا ہے کہ وہ فاسد المذہب ہونے کے باوجود ثقہ ہے۔

سیدناعلی کے لیے رجوع آ فتاب کے بارے میں دیکھیے مختصر تحفہ اثناعشریہ، ص: ۱۸۵۔ ۱۸۵، حوالہ فدکور
میں محدث ابن حزم کا کلام قابل ملاحظہ ہے۔

گیا تھا۔ • تو ہم جواباً کہیں گے کہ آفاب لوٹایا نہیں گیا تھا، بلکہ دن کولمبا کردیا گیا تھا اوراس طرح آفاب در سے غروب ہوا۔ بعض دفعہ ہمیں دن کی جھوٹائی، بڑائی کا احساس نہیں ہوتا۔ بیشع علیلا کے لیے دن گھہر جانے کا علم ہمیں نص کے ذریعہ حاصل ہوا۔ اگر نص سے آفاب کا لوٹ آنا ثابت ہوجائے تو ہمیں اس کے تسلیم کرنے میں کوئی عذر نہیں۔ مگر سوال بیہ ہے کہ آیا ایسا ہوا بھی تھا؟ روایات متواترہ اور قرآن کریم میں جس طرح انشقاق القمر کا واقعہ ذکر کیا گیا ہے اسی طرح رجوع آفتاب کا وقعہ بتواتر کہیں بھی نقل نہیں کیا گیا۔

یہ امر قابل غور ہے کہ سیدنا پوشع کورجوع آفناب کی ضرورت تھی، اس لیے کہ غروب آفناب کے بعد ہفتہ کا آغاز ہور ہاتھا، جس میں لڑائی حرام تھی، اس لیے اس بات کی ضرورت تھی کہ سورج لوٹ آئے تو سیدنا پوشع اپنے مشن کی تنجیل کرسکیں بخلاف ازیں اس امت میں اس کی ضرورت نہیں تھی، اس لیے کہ مہل انگاری کی بنا پرجس کی نماز عصر فوت ہو جائے تو اس کا یہ گناہ تو بہ سے معاف ہوگا، اور اگر اس میں وہ بے قصور ہے مثلاً سویار ہایا بھول گیا تو وہ بڑی آسانی سے بعد از غروب فوت شدہ عصرا دا کرسکتا ہے۔

پھر بیامربھی قابل غور ہے کہ غروب آفتاب کے ساتھ عصر کا وقت جاتا رہتا ہے بالفرض اگر سورج لوٹ آئے اور کوئی شخص رجوع آفتاب کے بعد نماز عصر اداکر بواس کا بیہ مطلب نہیں ہوگا کہ اس نے عصر کی نماز اصلی وقت پر اداکی۔ اس طرح غروب آفتاب کے ساتھ روزہ کا افطار کرنا اور نماز مغرب اداکر نا درست ہوتا ہے۔ اب سوال بیہ ہے کہ بار ثانی آفتاب کے طلوع پذیر ہونے سے آیا افطار کرنے والے کا روزہ اور اس کی نماز باطل ہو جائے گی یا نہیں؟ بیا کی فرضی بات ہے جو کبھی وقوع پذیر نہیں ہوئی۔ غزوہ خندق میں نبی کریم سکھی قوع پذیر نہیں ہوئی۔ غزوہ خندق میں نبی کریم سکھی فوت ہوگئ تھی۔ آپ نے کثیر صحابہ کی معیت میں بصورت قضاء اداکی تھی۔ اور رجوع آفتاب کی دعانہ فرمائی تھی۔ آپ کواس سے کہ برا دکھ ہوا، اور آپ نے اس سے روکنے والے کفار کے حق میں بددعا بھی فرمائی تھی۔ اس بات کا

<sup>•</sup> مسند احمد (۲/۸/۳۱۵٬۳۱۸)، صحیح بخاری ، کتاب فرض الخمس باب قول النبی صلی الله علیه و سلم" احلت لکم الغنائم" (حدیث: ۲۱۳)، صحیح مسلم، کتاب الجهاد ، باب تحلیل الغنائم لهذه الامة خاصة، (حدیث: ۱۷٤۷)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب غزوة الخندق(حدیث:۱۱۲٬٤۱۱۱)، صحیح مسلم ، کتاب المساجد، باب الدلیل لمن قال الصلاة الوسطی....." (حدیث: ۲۳۱\_۲۳۷)

اختال ہے کہ آ فتاب بادل کے نیچے چھپا ہوا ہواور پھر نمودار ہو گیا ہوتو انھوں نے سمجھا کہ دوبارہ طلوع ہوا ہے۔

رة سمس کی حدیث ایک اور اسناد سے بھی منقول ہے۔ اساء بنت عُمیس سے مروی ہے کہ نبی عَلَیْدِ اسلاما علی کی گود میں اپنا سرر کھے سور ہے تھے، یہاں تک کہ آفناب غروب ہو گیا۔ نبی عَلَیْدِ اللہ اسیدناعلی کی گود میں اپنا سرر کھے سور ہے تھے، یہاں تک کہ آفناب کولوٹا نے فر مایا، اے اللہ! تیرا بندہ علی تیرے نبی کی وجہ سے رکا رہا اور نماز ادا نہ کر سکا، براہ کرم آفناب کولوٹا دے، تاکہ وہ نماز ادا کر سکے۔ اساء کا بیان ہے کہ آفناب دوبارہ نمودار ہو گیا، یہاں تک کہ وہ زمین اور پہاڑوں پر نظر آنے لگا۔ سیدناعلی نے وضوء کر کے عصر کی نماز پڑھی۔ یہ واقعہ غزوہ خیبر کے موقع پر مقام صہباء میں پیش آیا۔

اس کی اسناد میں عون بن محمد سے ابن الحقیہ مراد ہیں۔ عون کی ماں محمد بن جعفر بن ابی طالب کی بیٹی تھیں۔ بیروایت منکر ہے، عون اوراس کی مال معروف بالحفظ نہیں ہیں، ان کی روایت سے معمولی مسائل کے بارے میں بھی احتجاج نہیں کیا جا سکتا۔ چہ جائے کہ ایسے اہم مسائل میں ان کی روایت سے مسلم کی جائے ۔ عون کی مال کا سماع اسماء بنت مُمیس سے ثابت نہیں ممکن ہے کسی اور راوی کے توسط نسلیم کی جائے ۔ عون کی مال کا سماع اسماء بنت مُمیس سے ثابت نہیں ممکن ہے کسی اور راوی کے توسط نے اس سے اسماء سے سنا ہو۔ شیعہ مصنف نے دیگر رُوات کو چھوڑ کر صرف ابن ابی فکر کی اور القطر کی کے بارے میں کہا ہے کہ بیر ثقتہ ہیں اس نے دیگر راویوں کا نسب ضرور بیان کیا ہے، مگر نسب دانی سے ان کا حافظ و ثقہ ہونا ثابت نہیں ہوتا۔ مزید براں شیعہ مصنف کے بیالفاظ کہ'' سیدنا علی نے نماز عصر رجوع آ فتاب کے بعد اصلی وقت پر ادا کی تھی۔'' درست نہیں ، سی راوی نے بیالفاظ بیان نہیں کے۔

باقی رہابابل کے شہر میں حضرت علی کے لیے رجوع آفتاب تویہ شیعہ کے اباطیل میں سے ہے۔ کوفہ کا سیلا ب اور سیدنا علی:

#### شيعه مصنف لكھتا ہے:

" کوفہ میں ایک دفعہ اتنا سیلاب آیا کہ ڈو بنے کا خطرہ پیدا ہوگیا۔ سیدناعلی نبی کریم مُنَالِیَّا مِنَا کُورِ مِن کا خطرہ پیدا ہوگیا۔ سیدناعلی ساحل فرات پر اتر ہے، کے خچر پر سوار ہوئے ، لوگ بھی آپ کے ہم راہ تھے۔ سیدناعلی ساحل فرات پر اتر ہو نماز پڑھی اور دعا کی۔ پھر ایک ٹہنی لے کریانی کی سطح پر دے ماری۔ چنانچہ پانی خشک ہو گیا۔ محجلیاں آپ سے بولنے لگیں، مگر ایک خاص قسم کی مجھلی خاموش رہی، جب آپ

سے اس کے بارے میں دریافت کیا گیا تو آپ نے فرمایا جو مجھلیاں پاک تھیں، ان
میں اللہ تعالیٰ نے قوت گویائی پیدا کردی اور جو نجس تھی اسے گونگا اور خاموش کردیا۔'
ہم شیعہ سے اس کی اسناد پیش کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں، بلا اسناد تو الی کہانیاں ہر شخص بیان کر
سکتا ہے، ہمارا دعویٰ ہے کہ بیوا قعہ جھوٹا ہے، اگر میچے ہوتا تو لوگ کثرت سے اسے بیان کرتے۔ مزید
براں سب قسم کی محھلیاں اجماعاً حلال ہیں، الی بے بنیا دروا یوں سے ہم اللہ کی حلال کردہ ایک خاص
میں اللہ تعالیٰ نے بید قدرت پیدا کردی وہ ناطق ہوگئ اور جس میں بیقوت پیدا نہ کی وہ حسب معمول
غاموش رہی۔ اس میں مجھلی کا کیا گناہ ہے؟ ہم قبل ازیں بیان کر چکے ہیں کہ سیدنا علی کی عظمت و
فضیلت ان موضوعات سے بے نیاز ہے۔

#### شيعه مصنف لكھتا ہے:

''علاء کی ایک جماعت نے روایت کیا ہے کہ سیدناعلی کوفہ کے منبر پر خطبہ دے رہے سے کہ ایک سانپ نکلا اور منبر پر چڑھ آیا۔ لوگوں نے ڈرکراسے مارنا چاہا۔ سیدناعلی نے اس سے روکا، اس کے ساتھ کچھ بات چیت کی تو وہ منبر پر سے اتر گیا۔ جب لوگوں نے سیدناعلی سے دریافت کیا تو فر مایا وہ جنوں کا حاکم تھا اور ایک پیچیدہ مسکلہ دریافت کرنے آیا تھا۔ میں نے وہ مسکلہ بتا دیا جس دروازے سے وہ سانپ داخل ہوا تھا اہل کوفہ اسے باب ثعبان (سانپ والا دروازہ) کہا کرتے تھے۔ بنوامیہ نے یہ نام مٹانے کے لیے باب ثعبان (سانپ والا دروازہ) کہا کرتے تھے۔ بنوامیہ نے یہ نام مٹانے کے لیے اس دروازہ پرعرصہ تک بہت سے مقتولوں کولڑکائے رکھا، اب لوگ اسے ''باب القتائی'' (مقتولوں کا دروازہ) کہہ کر بیکارنے گئے۔''

ہم کہتے ہیں، جن تو دوسر ے علماء کے پاس بھی مسائل دریافت کرنے کے لیے آتے ہیں اور بیہ ایک مسلمہ حقیقت ہے، پھراس میں سیدناعلی کی کیا خصوصیت ہے؟ اگر بیہ واقعہ صحیح ہے تو اس میں تعجب کی کوئی بات نہیں، اس لیے کہ سیدناعلی کا مقام اس سے بہت بلند تھا، اور اگر بیہ واقعہ ظہور پذیر نہیں ہوا تو اس سے سیدناعلی کی عظمت وجلالت میں کوئی قدح وار دنہیں ہوتی ۔ مگراس کا کیا علاج کہ شیعہ کے ائمہ معتز لہ اولیاء کی کرامات کے منکر ہیں۔ جوشخص صلحاء واولیاء سے صدور کرامات کا انکار کرتا ہے، وہ مکابرہ کا ارتکاب کرتا ہے، مگر تقوی کی کا انحصار کرامات پر نہیں، جوشخص زیادہ متقی ہواللہ کے نزدیک زیادہ

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

باعزت وہی ہے اگر چہاس سے ایک کرامت بھی صادر نہ ہوئی ہو۔

### سيدناعلى جامع فضائل تھے:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' فضائل کی تین قسمیں ہیں:

ا۔ نفسانی

ا۔ بدنی

س۔ اورخارجی

سیرناعلی فضائل سہ گانہ کے جامع تھے۔ چنانچہ آپ زہداورعلم وحکمت کے حامل تھے یہ نفسانی فضیلت ہے۔

آپ میں عبادت و شجاعت کے اوصاف پائے جاتے تھے، آپ صدقہ بھی دیا کرتے تھے یہ بدنی اوصاف ہیں۔

خارجی اوصاف یعنی حسب و نسب میں آپ عدیم المثال سے۔ سید البشر مُنَا اللهُمْ کی دختر نیک اختر جوخوا تین جنت کی سردار ہیں آپ کے نکاح میں تھیں۔ خطیب خوارزم سیدنا جابر سے روایت کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے سیدنا علی و فاطمہ کا نکاح ساتوں آسانوں کے اوپر پڑھا دیا تھا۔ خطبہ جبریل نے پڑھا۔ میکائیل واسرافیل دونوں گواہ تھے۔ اللہ تعالیٰ نے جنت کے درخت طوبیٰ کو تھم دیا کہ اس پر جتنے جواہرات ہیں وہ سب نچھاور کردے۔ چنانچہ طوبی نے تھم کی تعمیل کی جنت کی حوروں نے وہ جواہرات اٹھالے۔''

آپ سے جب دریافت کیا گیا کہ سب لوگوں سے زیادہ باعزت کون ہے؟ تو آپ نے فرمایا:

◘ مسند احمد(٥/١١٤)، ولم يسم الصحابي رضى الله عنه، شعب الايمان، بيهقى (١٣٧٥)،
 عن جابر رضى الله عنه

"جوسب سے زیادہ متقی ہو۔" صحابہ نے عرض کیا، ہم یہ نہیں پوچھتے۔ آپ نے فرمایا تو پھرسب سے باعزت سیدنا پوسف علیا تھے جوخود نبی، نبی کے بیٹے، نبی کے پوتے اور نبی کے پرپوتے تھے۔ سیدنا ابراہیم اللہ کے نزدیک سیدنا پوسف سے زیادہ باعزت تھے، تاہم نسب کے اعتبار سے سیدنا پوسف بنی آ دم میں عدیم النظیر تھے، اگر دوشخص ہوں ان میں ایک کا والد نبی ہواور دوسرے کا کا فرمگر وہ طاعت وتقوی میں ایک دوسرے کے ہم پلہ ہوں تو جنت میں دونوں کا درجہ مساوی ہوگا۔ مگر دنیوی احکام اس سے مختلف ہیں۔ مثلاً امامت وخلافت نیز زوجیت و شرف اور صدقہ کی حرمت وغیرہ۔ اشراف میں جو بھلائی پائی جاتی ہے وہ نسب کے کمینے لوگوں میں موجود نہیں ہوتی۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ إِنَّ اللَّهَ اصْطَفَى ادَمَ وَ نُوحًا وَ اللَّ اِبْرَاهِیْمَ وَ اللَّ عِمْرَانَ عَلَى الْعَالَمِیْنَ ﴾ (آل عمران: ٣٣/٣)

''اللّٰدتعالیٰ نے سیرنا آ دم ونوح اور آل ابرا ہیم وآل عمران کوسب جہانوں سے چن لیا۔'' دوسری جگہارشادفر مایا:

﴿ وَلَقَلُ آرُسَلُنَا نُوحًا وَ إِبْرَاهِيمَ وَ جَعَلُنَا فِي ذُرِّيَتِهِمَا النَّبُوَّةَ وَالْكِتَبُ ﴿ وَلَكِتَبُ ﴿ وَالْحِدِيدِ: ٢٦/٥٧)

''ہم نے نوح وابراہیم کومبعوث کیا اوران کی اولا دکونبوت اور کتاب عطا کی۔'' نیز فر مایا:

﴿ إِنَّهُ لَيْسَ مِنْ اَهْلِكَ إِنَّهُ عَمَلٌ غَيْرُ صَالِحٍ ﴾ (هود: ١١/٢٤) "ية تير الل مين سنهين ہے اس كے اعمال الجھے نہيں۔"

﴿ وَاخْشُوا يَوْمًا لَّا يَجْزِي وَالِدٌ عَنْ وَلَدِم وَ لَا مَوْلُودٌ هُوَ جَازٍ

<sup>•</sup> صحیح بخاری \_ کتاب أحادیث الانبیاء \_ باب قول الله تعالی ﴿ لَقَدُ كَانَ فِی يُوسُفَ ..... ﴾ (حدیث: ۳۳۸۳)، صحیح مسلم، کتاب الفضائل ـ باب من فضائل یوسف صلی الله علیه و سلم (حدیث: ۲۳۷۸)

عَنْ وَالِدِم شَيْئًا ﴾ (لقمان: ٣٣/٣١)

''اس دن سے ڈرتے رہو، جب والداپنی اولا دے کسی کام نہیں آئے گا اور نہ ہی اولا د اپنے جننے والے کے کسی کام آئے گی۔''

ہم جب کہتے ہیں کہ عرب مجمیوں کی نسبت افضل ہیں ، تو اس کی وجہ یہ ہے کہ عربوں میں جوخیر و تقویٰ اور فضائل ومحاسن پائے جاتے ہیں وہ عجمیوں میں موجود نہیں۔ ابوداؤد میں نبی کریم مُثَاثِیَّا سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا:

''عربی کو بھجی پر کوئی فضیلت حاصل ہے نہ مجمی کوعربی پر۔اسی طرح گورے کو کالے پر کوئی فضیلت حاصل ہے نہ کالے کو گورے پر۔فضیلت صرف تقوے سے حاصل ہوتی ہے۔ • سب لوگ آ دم کی اولا دہیں اور آ دم مٹی سے بنے ہوئے تھے۔'' • سالا را نبیاء مٹالٹیا میٹا ٹیا میٹا نے فرمایا:

''اللہ تعالیٰ نے جاہلیت کے کبر وغروراور آباء واجداد پر فخر کرنے کوتم سے دور کر دیا ہے۔
انسان دوہی سم کے ہوتے ہیں (۱) مومن متی (۲) فاسق و فاجر۔
اس بات میں اختلاف کی کوئی گنجائش نہیں کہ سید ناعلی کمال کے اعلیٰ درجہ پر فائز تھے۔ نزاع و جدال صرف اس بات پر ہے کہ سید ناعلی خلفاء ثلاثہ سے افضل واکمل اور امامت و خلافت کے زیادہ حق دار تھے۔ شیعہ مصنف نے جو دلائل ذکر کیے ہیں ان سے اس کا مدعا ثابت نہیں ہوتا۔

فضیلت کے اثبات کے لیے علماء کے ہاں دوطریقے رائج ہیں۔

ا۔ ایک طریقہ بیہ ہے کہ ایک شخص کی فضیلت دوسرے پرصرف نص کے ذریعہ معلوم کی جاسکتی ہے، اس کی وجہ بیہ ہے کہ دونوں اس کی وجہ بیہ ہے کہ دونوں میں سے افضل کون ہے۔ میں سے افضل کون ہے۔

<sup>•</sup> Anic I cac(0/113)

**<sup>3.2</sup>** سنن ابى داؤد، كتاب الادب\_ باب فى التفاخر بالاحساب(حديث: ١١٥)، سنن ترمذى كتاب المناقب\_ باب (٧٤)، فى فضل الشام واليمن (حديث: ٩٩٥٥\_ ٣٩٥٦)

۲۔ فضیلت معلوم کرنے کا دوسرا طریقہ بعض علماء کے نز دیک نظر واستدلال ہے، اہل سنت کے نز دیک نظر واستدلال ہے، اہل سنت کے نز دیک مندرجہ بالا دونوں طریقوں سے خلفاء ثلاثہ کی افضلیت ثابت ہوتی ہے۔

پہلاطریقہ جس سے اصحاب ثلاثہ کا افضل ہونا الم نشرح ہوتا ہے،نص واجماع ہے، یہ حقیقت ہے کہ سیدنا ابوبکر وعمر کی افضلیت پر شیعہ کو چھوڑ کر پوری امت کا اجماع منعقد ہو چکا ہے۔ جہاں تک افضلیت شیخین کے بارے میں نصوص کا تعلق ہے وہ ہم بیان کر چکے ہیں۔

ایک روایت میں یوں ہے کہ' پھریہ بات نبی کریم مناٹیا میں تک بہنچ جاتی اور آپ اس کی تر دید نہ فرماتے۔' 2

باقی رہاسیدنا عثمان ڈاٹٹی کا معاملہ تو علاء کی ایک جماعت کا قول ہے کہ سیدنا عثمان سیدناعلی سے بڑھ کر عالم قرآن تھے۔ البتہ سیدناعلی حدیث نبوی میں زیادہ مہارت رکھتے تھے۔ وہ کہتے ہیں، عثمان اپنے مال کے ساتھ جہاد کرنے میں پیش پیش تھے اور علی جہاد بالنفس میں ان سے آگے تھے۔ سیدنا عثمان حکومت وسلطنت سے بے نیاز تھے اور علی مال و دولت سے، ان کا قول ہے کہ سیرت عثمان کا بلڑا سیدناعلی کی سیرت سے مقابلۃ بھاری ہے۔ سیدنا عثمان عمر میں سیدناعلی سے بیس سال زیادہ بڑے سیدناعلی کی سیرت سے مقابلۃ بھاری ہے۔ سیدنا عثمان سیدناعلی سے افضل تھے۔ ان دلائل سے سیدناعثمان کی افضلیت واضح ہوتی ہے۔ سیدناعثمان کی افضلیت واضح ہوتی ہے۔

شیعہ کہتے ہیں کہ سیدناعلی نبی کریم مُثَاثِیَّا سے قرابت داری کی بناپرافضل تھے۔ ہم کہتے ہیں سیدالشہد اء سیدنا حمزہ رٹاٹیُنَ سابقین اوّلین صحابہ میں شامل تھے وہ نسباً سیدناعلی کی

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم،باب فضل ابی بکر بعد النبی صلی الله علیه و سلم(حدیث:٥٥ ٣٦٩٨)

<sup>2</sup> فتح البارى (۷٤٩/٤)، بحواله طبراني و اسماعیلي

نسبت نبی کریم سَلَّالِیَّا سے قریب تر تھے۔اس کے ساتھ ساتھ وہ حدیث نبوی کے مطابق سیدالشہد اء بھی تھے۔ • نظر بریں وہ سیدناعلی سے افضل ہوں گے۔

شیعہ سیدنا عثمان کومور دطعن بناتے ہوئے کہتے ہیں کہ آپ نے فلال فلال کام کیے، اپنے ا اقارب کوعہدے عطاکیے اور بے دریغ بیت المال کی دولت اڑائی۔

ہم کہتے ہیں سیرنا عثان نے بنا براجتہاد جو کام کیے وہ مصلحت سے قریب تر تھے۔ سیرنا عثان نے بیت المال کا روپیہ خرچ کیا تھا، مگر سیدنا علی نے ہزاروں جانیں تلف کیں۔ ظاہر ہے کہ مال کا معاملہ اتنا شدیز ہیں جتنا خون کا ہے۔

یمی وجہ کہ خلافت عثمانی میں امن وسکون کا دور دورہ تھا، اس دور میں مسلمانوں کو بڑی فتوحات حاصل ہوئیں اور کثرت سے مال غنیمت مسلمانوں کے قبضہ میں آیا۔ تاہم خلافت عثمانی کے مقابلہ میں خلافت صدیقی و فاروقی یقیناً بہتر تھیں۔ بیامر بھی پیش نظر رہے کہ جن لوگوں نے سیدنا عثمان کے خلاف بغاوت میں حصہ لیا، انھوں نے آپ کو فاسق قر اردیا تھا کا فرنہیں۔ بخلاف ازیں سیدناعلی کے مخالفین نے ان پر کفر کا فتو کی لگایا تھا۔ سیدناعلی وعثمان کے خلاف خروج کرنے والے دونوں گروہ نیکی و محلائی سے یکسر بے گانہ تھے۔



## الفصل الرابع

#### ائمها ثناعشره کی امامت کا اثبات:

شيعه مصنف لكصتاب:

''ہم کی طریقوں سے بارہ اما موں کی امامت ثابت کرتے ہیں۔ اس کا پہلاطریق نص ہے، چنانچہ شیعہ تمام بلاد و امصار میں خلفاً عن سلفِ نقل کرتے چلے آئے ہیں کہ نبی سی تالیق شیم نے سی تالیق اسلام کا بھائی اور امام کا بیٹا ہے اس کی نسل سے نوامام ہول گے، امام قائم کا نام میرا نام اور کنیت بھی میرے جیسی ہوگ۔ وہ زمین کو اسی طرح عدل وانصاف سے بھردے گا جس طرح وہ جورواستبداد سے بھر چکی ہوگ۔''
اسی طرح عدل وانصاف سے بھردے گا جس طرح وہ جورواستبداد سے بھر چکی ہوگ۔''
اس کا پہلا جواب میہ ہے کہ بیہ شیعہ پر بہتان ہے۔ تمام شیعہ نے میہ بات نہیں کہی، بلکہ میہ بعض شیعہ کا قول ہے، اکثر شیعہ خصوصاً زید میاس کواسی طرح جھوٹا سیحھے ہیں جیسے اہل سنت۔ زید میکا فرقہ تمام شیعہ فرقوں میں زیادہ دانش مندصا حب علم اور مقابلةً بہتر ہے اسماعیلیہ کے نزد یک بھی میہ جھوٹ ہمام شیعہ کے تقریباً ستر فرقے ہیں، مذکورہ بالا نظر بیہ متاخرین شیعہ کی اختر اع ہے۔ میاس وفت گھڑا گیا جب سن بن علی عسکری نے (بلا وارث) وفات پائی اور نبی کریم شائین کی وفات کے اڑھائی سو سال بعد میہ دعوئی کیا گیا کہ امام عسکری کا بیٹا غائب ہوگیا ہے۔ دوسری جانب علماء اہل سنت اور ناقلین سال بعد میہ دعوئی کیا گیا کہ امام عسکری کا بیٹا غائب ہوگیا ہے۔ دوسری جانب علماء اہل سنت اور ناقلین آثار جو شیعہ سے کئی گنا زیادہ ہیں جانے ہیں کہ میہ رسول کریم پرعظیم بہتان ہے۔ بلکہ اس پر مباہلہ کرنے کے لیے تیار ہیں۔

تواتر کی شرط بیہ ہے کہ کسی روایت کے ناقلین کی تعداداتنی زیادہ ہو کہ طرفین اور وسط کے لوگوں کو یقنی علم حاصل ہو جائے۔ حسن عسکری کی موت سے پہلے کوئی شخص امام منتظر کا قائل نہ تھا، البتہ شیعہ سیدنا علی اور بعد میں آنے والے ائمہ کی امامت کا دعوی سیدنا علی اور بعد میں آنے والے ائمہ کی امامت کا دعوی جن کا آخری امام ہنوز معدوم ہے۔ متقد مین میں سے کسی نے نہیں کہا تھا اور نہ کسی ناقل نے اسے نقل کیا۔ پھر تواتر کا دعوی کس حد تک صحیح ہے؟ بخلاف ازیں متواتر وہ اخبار احادیث ہیں جو خلفائے اربعہ

المنتقى من منهاج السنة النبويه

کی فضیلت میں وارد ہوئی ہیں۔

کہا گیا ہے کہ شیعہ امامیہ نے پہلی مرتبہ سیرنا علی کی امامت کے اثبات میں بالنص کا دعویٰ خلافت راشدہ کے آخری دَور میں کیا۔عبد لللہ بن سباء ● اوراس کے ہم نواوُں نے اسے اختراع کیا تھا۔اس بارے میں ہم حتی طور پر جانتے ہیں کہ وہ اپنی امامت کے منصوص علیہا ہونے کے دعوی دارنہ تھے۔مثلاً امام جعفر صادق ،ان کے والداوران کے دادا امام زین العابدین علی بن حسین بن علی ڈھاٹھ ٹی این امامت کومنی پرنص نہیں قرار دیتے تھے۔

بخاری و مسلم میں سیدنا جابر بن سمرہ ڈاٹھ سے روایت ہے کہ نبی عالیہ فرمایا کرتے تھے۔ لوگ اس وقت تک امن و چین اور عزت سے زندگی بسر کرتے رہیں گے جب تک بارہ آ دمی ان کے حاکم و امام رہیں گے، پھر آ ہستہ آ واز سے ایک بات کہی جو مجھ سے پوشیدہ رہی۔ جب میں نے اپنے والد سے پوچھا تو انھوں نے بتایا کہ وہ بارہ اشخاص سب کے سب قریش میں سے ہوں گے۔'' کو ظاہر ہے کہ اس حدیث سے اثناء عشریہ کے بارہ امام مراز نہیں لیے جاسکتے۔ شیعہ خوداس بات کو تسلیم کرتے ہیں کہ ان میں سے سی امام کے زمانہ میں بھی امت کا شیرازہ متحد نہ رہا بلکہ امت تفرق و انتشار کا شکار رہی ، اور ظالموں اور کا فروں نے آخیں ظلم وستم کا نشانہ بنائے رکھا۔ اہل حق ان کے عہد امارت میں یہود شکار رہی ، اور ظالموں اور کا فروں نے آخیں ظلم وستم کا نشانہ بنائے رکھا۔ اہل حق ان کے عہد امارت میں یہود شروح مہدی کی حدیثیں سے جسی ہیں:

شیعه مصنف لکھتا ہے:

ارہ اماموں کی امامت کونص کے ساتھ ثابت کرنے میں شیعہ کا دعویٰ کو تین حصوں میں تقسیم کر سکتے ہیں:

(۱) سیدناعلی کی امامت و ولایت کی نص۔امام ابن تیمیہ نے منہاج السنہ میں اس کے ابطال کا کوئی دقیقہ فروگز اشت نہیں کیا۔ باقی رہی یہ بات کہ سیدناعلی نے نص صریح کے مطابق اپنے بیٹے حسن کوامام مقرر کیا تھا ہم قبل ازیں اس کا بطلان ثابت کر چکے ہیں۔

<sup>(</sup>۲) شیعه کا دوسرا دعویٰ بیہ ہے کہ سیدنا علی کا وصی ہونا نص سے ثابت ہے، مشہور شیعہ عالم اکشی نے اعتراف کیا ہے کہ اس عقیدہ کا موجد عبداللہ بن سباء تھا ہم قبل ازیں بیہ حوالہ قل کر چکے ہیں۔

صحیح بخاری، کتاب الاحکام، باب الاستخلاف(حدیث:۷۲۲۳٬۷۲۲۲)، صحیح
 مسلم، کتاب الامارة، باب الناس تبع لقریش (حدیث:۱۸۲۱)، واللفظ له

''ابن عمر نبی مَنْ اللَّهِ سے بیان کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: ''آخری زمانہ میں میری اولا دمیں سے ایک شخص نکلے گا، جس کا نام میرا نام اور جس کی کنیت میری کنیت ہوگی، وہ زمین کواسی طرح عدل وانصاف سے بھر دے گا جیسے وہ ظلم واستبداد سے بھر چکی تھی۔ یہ مہدی ہوگا۔''

ہم کہتے ہیں خروج مہدی کی حدیثیں صحیح ہیں،ان کواحمہ وابوداؤد وتر مذی نے روایت کیا ہے۔ سیدنا ابن مسعود رٹاٹیئی مرفوعاً روایت کرتے ہیں کہ آپ نے فر مایا:

''اگر دنیا میں ایک دن بھی باقی رہا تو اللہ تعالیٰ اس دن کولمبا کردیں گے یہاں تک کہ میرے اہل بیت میں سے ایک شخص نکلے گا جس کا نام محمد بن عبداللہ ہوگا، وہ زمین کوعدل وانصاف سے بھر دے گا، جیسے وہ ظلم وجور سے بھر چکی ہوگی۔''

تر مذی و ابودا ؤ د نے بیر دایت ام سلمہ رہا ہے تقل کی ہے، اس کے الفاظ ہیں'' مہدی اولا د فاطمہ میں سے ہوگا۔''

ابوداؤد نے بیروایت ابوسعید رٹاٹٹۂ سے ذکر کی ہے اس کے الفاظ بیہ ہیں:'' وہ سات سال تک زمین کا مالک رہے گا۔'' <sup>3</sup>

سیدناعلی سے مروی ہے کہ انھوں نے سیدناحسن کی طرف دیکھ کر فرمایا:
'' اس کی نسل سے ایک شخص پیدا ہوگا، جو ہمارے نبی سَالیّیَا کا ہم نام ہوگا، وہ سیرت و
کردار میں ان جبیبا ہوگا۔ مگرشکل وصورت مختلف ہوگی۔ وہ زمین کو عدل سے معمور
کردے گا۔' 4

باقی رہی حدیث' لَا مَهٰدِیُ إِلَّا عِیْسلی" تو وہ ضعیف ہے، لہذا ان احادیث کا مقابلہ نہیں کر

 <sup>■</sup> سنن ابی داؤد، کتاب المهدی(حدیث:۲۸۲؛ سنن ترمذی کتاب الفتن، باب ما جاء فی المهدی (حدیث:۲۳۰)

<sup>2</sup> سنن ابی داؤد، کتاب المهدی(حدیث: ۲۸٤٤)، سنن ابن ماجة، کتاب الفتن،باب خروج المهدی(حدیث: ۲۸۸۶)

**<sup>3</sup>** سنن ابی داؤد، کتاب المهدی (حدیث: ۲۸۵)

**<sup>4</sup>** سنن ابی داؤد، کتاب المهدی (حدیث:۲۸۳ ٤، ۹۹ ۰ ٤)

سکتی۔ان احادیث سے ثابت ہوتا ہے کہ آنے والے مہدی کا نام محمد بن عبداللہ ہوگا۔اس میں شیعہ کے دعویٰ کاردّ ہے، جو کہتے ہیں کہامام منتظر کا نام محمد بن حسن ہے۔

ان احادیث سے بی بھی ثابت ہوا کہ امام مہدی حسن کی اولاد میں سے ہوگا۔سیدناحسین کی اولاد میں سے ہوگا۔سیدناحسین کی اولاد میں سے ہیں۔

باطنیہ کا دعویٰ ہے کہ ان کا امام ہی مہدویت کا بانی تھا۔ حالا نکہ اس کا دعویٰ مبنی برکذب و دروغ ہے۔ حقیقت بیہ ہے کہ وہ میمون القداح کی اولا د میں سے تھا۔ پھر باطنیہ نے بیہ دعویٰ کیا کہ میمون محمد بن اساعیل بن جعفر کا بیٹا ہے، جس کی طرف اساعیلیہ منسوب ہیں، باطنیہ دراصل کفار ہیں، ان کا مذہب مجوست فلسفہ اور صابی مذہب کا معجون مرکب ہے۔ مختلف علماء مثلاً ابن با قلانی و قاضی عبد الجبار و امام غزالی نے ان کے نقائص و معائب پر کتابیں تصنیف کی ہیں۔

محمد بن عبدالله بن تو مرت بربری نے اپنے شجرہ نسب کوحسن بن علی سے ملالیا اور مہدی کا لقب اختیار کیا تھا۔ بین المنصو رقحمہ بن عبداللہ نے مذکورہ صدرا حادیث کی بنایر مہدی کا لقب اختیار کیا تھا۔

شيعهمصنف لكهتاب:

''ہم بیان کر چکے ہیں کہ ہرز مانہ میں امام معصوم کا وجود ضروری ہے۔ ظاہر ہے کہ ائمہ کے بغیراورکوئی معصوم نہیں ہوسکتا۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ ہمار ہے نز دیک امام معصوم کا وجود ہر زمانہ میں ضروری نہیں ،اگر شیعہ کے دعویٰ کو تسلیم بھی کرلیا جائے تو ہمار ہے زمانہ میں شیعہ جس امام معصوم کے دعویٰ دار ہیں ، وہ چارسوساٹھ سال سے گم ہے ، اس کا کوئی نشان ظاہر نہیں ہے ، بخلاف ازیں امام غائب سے برٹرھ کر دوسرے وُلاۃ و کُگام کے آثار ظہور پذیر ہور ہے ہیں۔ بنا بریں ہم کہتے ہیں کہ ایسے امام کا وجود وعدم برابر ہیں اس سے برٹرھ کریے کہ وہ معدوم ہے ، ہم شیعہ سے دریافت کرتے ہیں کہ ایسے امام سے آخیں قدیم وجدید زمانہ میں کیا مصلحت حاصل ہوئی ؟

المنتقى من منهاج السنة النبويه

## الفصل الخامس

### اصحاب ثلاثہ کے بارے میں شیعہ کی دروغ گوئی:

شیعه مصنف لکھتا ہے:

''متعدد وجوہ کی بنا پرسید ناعلی سے پہلے خلفاءا مام نہ تھے۔''

شیعہ مصنف کا یہ بیان غلط ہے۔خلفاء ثلاثہ امام تھے اور ہر لحاظ سے منصب امامت کی اہلیت و صلاحیت سے بہرہ ور تھے۔ان کی وجہ سے اسلام اکناف ارضی میں پھیلا اور مسلمانوں نے بلا دوا قالیم کو فتح کیا۔ بیرچے معنی میں خلفائے راشدین تھے۔شیعہ کے سوا اس میں مسلمانوں کے سب فرقے متحد الخیال ہیں۔ وہ بہمہ وجوہ اس کے اہل اور حق دارتھے، ہمارا بیر حتمی وقطعی نقطہ نظر ہے،کوئی قطعی باطنی دلیل اس کی مخالف نہیں ہے جہاں تک قطعی دلائل ونصوص کا تعلق ہے ان میں تناقض کا احتمال نہیں ہے باقی رہے طنی دلائل تو وہ قطعیات کا معارضہ نہیں کر سکتے۔

قارحین خلفائے ثلاثہ کے مخالف جو دلائل پیش کرتے ہیں وہ دوحال سے خالی نہیں ہیں۔

ا۔ وہ ایسے نقلی دلائل ہیں جن کی صحت کا کچھ پیتہ ہیں۔

۲۔ یا وہ دلائل بجائے خود صحیح ہیں، مگران سے خلفائے ثلاثہ کی خلافت کا ابطال نہیں ہوتا، دلیل کے دونوں مقد مات میں سے جو مقد مہ بھی معلوم نہ ہووہ دلائل و مقد مات معلومہ کا معارض نہیں ہو سکتا۔ جب ہم اعتراض کے متعلق ثابت کردیں کہ واضح اور قطعی نہیں ہے۔ تو جواب دینا ہمارے لیے ضروری نہ ہوگا، اگر ہم شیعہ کے شکوک وشبہات کی وجہ فساد و بطلان بھی واضح کردیں تو یعلمی اضافہ کا موجب ہے اور مناظرہ کے دوران اس سے حق کی تائیر بھی ہوجاتی ہے۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے:

"ابوبکر کا قول ہے، بسا اوقات مجھے شیطان کا سامنا ہوتا ہے، اگر میں سیدھا رہوں تو میری مدد تیجیے اور اگر ٹیڑھا ہو جاؤں تو مجھے سیدھا تیجیے۔خلیفہ وامام کا اصلی کا م رعیت کی تنجمیل ہے بنا بریں وہ ان سے اپنے کمال کا مطالبہ کیوں کر کرسکتا ہے؟'' ہم کہتے ہیں سیدنا ابو بکر صدیق ڈٹاٹیؤ کے الفاظ بیہ ہیں:'' مجھے ایک شیطان کا سامنا ہوتا ہے اور وہ غصہ ہے، جب میں اس میں گرفتار ہو جاؤں تو مجھے اس سے بچاہیۓ''

سیدناابوبکرنے فرمایا:

''جب تک میں اللہ کا مطبع رہوں، میری اطاعت کرتے رہو، جب اللہ کی نافرمانی کرنے کرنے رہو، جب اللہ کی نافرمانی کرنے لگوں تو میری اطاعت تم پر واجب نہیں۔'

اس قول کی بنا پرسیدنا ابو بکرصدیق لائق مدح وستائش ہیں۔ آپ کو بیخطرہ دامن گیرر ہتا تھا کہ غصہ کے عالم میں آپ کسی پرظلم و تعدی کا ارتکاب نہ کر بیٹھیں۔احادیث صححہ میں آیا ہے کہ نبی سُلُیْئِم فصہ کے عالم میں آپ کسی پرغصہ طاری ہوتو وہ دوآ دمیوں کے درمیان فیصلہ صا در نہ کرے۔'' عصہ سب بنی نوع انسان کوآتا ہے۔ نبی کریم سُلُٹیئِم نے فرمایا:

'' میں ایک بشر ہوں اور مجھے بھی اسی طرح غصہ آتا ہے جیسے دوسرے انسانوں کو''§

صیحے مسلم میں ہے کہ دوآ دمی نبی کریم مُنگائیاً کی خدمت میں حاضر ہوئے اور آپ کو ناراض کیا، جس کے نتیجہ میں آپ نے ان پرلعنت بھیجی اور شخت ست الفاظ کے۔ ← بنابریں جوشخص سیدنا ابو بکر کی نافر مانی کرے یا آپ کو تکلیف دے تو آپ اس کی سرزنش کر سکتے ہیں جس طرح سیدناعلی اپنے مخالف کی تا دیب وسرزنش کے مجاز ہیں۔

حدیث میں سیدنا ابن مسعود رہائی سے مروی ہے کہ نبی کریم مَالَّیْمِ نے فرمایا:

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص: ۲۷۱)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الاحکام، باب هل یقضی القاضی او یفتی و هو غضبان (حدیث: ۱۵۸ )، صحیح مسلم، کتاب الأقضیة\_ باب کراهة قضاء القاضی و هو غضبان(حدیث:۱۷۱۷)

**<sup>4</sup>** صحیح مسلم، حواله سابق، (حدیث:۲۲۰)

''تم میں سے ہرشخص کے ساتھ اس کے ساتھی جن کومسلط کیا گیا ہے۔' صحابہ نے عرض کیا: اے اللہ کے رسول! کیا آپ کے ساتھ بھی جن ہے؟ فر مایا:''ہاں مگر میں بتوفیق الہی اس سے محفوظ رہتا ہوں ،اور وہ مجھے اچھی بات ہی کا تھم دیتا ہے۔'' حدیث صحیح میں سیدہ عائشہ سے اسی طرح مروی ہے۔

سیدنا ابوبکر کا بیارشاد که:'' اگر میں ٹیڑھا ہوجاؤں تو مجھے سیدھا کردو۔'' آپ کے کمال عدل و انصاف اور تقوی کی دلیل ہے۔

شیعه کا بی قول که'' امام کا کام رعیت کی بخیل کرنا ہے۔'' درست نہیں اس لیے کہ امام و رعیت دونوں باہم ایک دوسرے کے معاون ہوا کرتے ہیں۔ دونوں باہم ایک دوسرے کے معاون ہوا کرتے ہیں۔ جہاں تک کامل بنانے کا تعلق ہے تو وہ الله غنی کا کام ہے، جو کسی کا دست نگر نہیں۔ نبی کریم مَثَالِیَا ہِمُ بھی صحابہ سے مشورہ کرتے اوران کی رائے برعمل کیا کرتے تھے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''عمر کا قول ہے، ابوبکر کی بیعت ایک عاجلانہ اقدام تھا، جس کی برائی سے اللہ نے بچا لیا۔اگر کوئی شخص پھرالیا کام کر بے تو اسے تل کر دو۔ بیقول ابوبکر کی خلافت پرطعن کے مترادف ہے۔''

ہم کہتے ہیں، بخاری ومسلم میں منقول ہے کہ سیدنا عمر والٹی نے فر مایا:

'' مجھے پنۃ چلا ہے کہتم میں سے بعض لوگ کہتے ہیں، اگر عمر فوت ہو چکے ہوتے تو میں فلال شخص کی بیعت کرتا۔ کوئی شخص دھو کہ میں آ کر یوں نہ کہے کہ سیدنا ابو بکر کی بیعت ایک عاجلانہ اقدام تھا، جو پایہ انجام کو پہنچا۔ بے شک بات یونہی تھی مگر اللہ نے اس کی برائی سے بچالیا۔ تم میں سے ایک شخص بھی ابو بکر جیسا نہیں، جس کی خاطر گردنیں کڑائی جا کیں۔' •

شيعه مصنف لكهتاب:

"الله تعالى فرماتے بين: ﴿ لا يَنَالُ عَهُدِى الظَّالِمِينَ ﴾ (البقرة: ٢٤/٢) اس آيت

صحیح بخاری، کتاب الحدود، باب رجم الحبلی فی الزنا اذا احصنت (حدیث: ٦٨٣٠)،
 مطولاً

میں بتایا کہ امامت کا عہد ظالم تک نہیں پہنچا اور ظالم کا فر ہوتا ہے جیسا کہ قرآن میں فرمایا: ﴿اَلْکَافِرُونَ هُمُ الظَّالِمُونَ ﴾ (البقرة: ٢٥٣/٢) افر ہی ظالم ہوتے ہیں، آپ کی بعثت سے پہلے بلاشبہ اصحاب ثلاثہ بتول کی پرستش کرنے والے کا فرضے۔'' شیعہ کا بیراعتراض کہ خلفائے ثلاثہ بہلے کا فرضے، پھر اسلام لائے:

اس کا پہلا جواب ہے ہے کہ گفر کے بعد جب کوئی شخص مشرف بہ اسلام ہو جائے تو وہ قابل فرمت نہیں ہوتا ،اس لیے کہ اسلام لانے سے پہلے گناہ معاف ہو جاتے ہیں، یہ ایک مسلمہ بات ہے بیضروری نہیں کہ ہر مسلم پیدا ہونے والاشخص نو مسلم سے افضل ہو، ورنہ اس کا صحابہ سے افضل ہونالازم آئے گا۔ یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ سب زمانوں سے بہتر قرن اوّل ہے، جس میں نبی کریم مُنَّا ﷺ مبعوث کیے گئے تھے، حالا نکہ وہ سب بعداز کفر اسلام لائے تھے، مگر اس کے باوجود بیمسلم پیدا ہونے والوں سے افضل تھے۔ اسی لیے اکثر علماء کا مذہب ہے کہ جو شخص نبی پر ایمان لا چکا ہو، اسے نبی بنایا جا سکتا ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں: ﴿فَامُنَ لَهُ لُو ظُ ﴿ (العنكبوت: ٢٦/٢٩) ''لوط اس پر ایمان لائے۔''

شعیب عَلَیْلاً نے فر مایا تھا۔

''اگرہم تمہارے دین سے نجات حاصل کرنے کے بعد پھراس میں لوٹ گئے تو ہم نے اللہ تعالی پر جھوٹ باندھا۔'' (الاعراف: ۸۹)

جب نبی کریم مَنَافِیْاً مبعوث ہوئے تھے تو قرایش میں سے جھوٹا بڑا کوئی بھی مومن نہ تھا،اگران کے بارے میں یہ بات کہی جائے کہ وہ بتوں کو پوجتے تھے تو ان کے بچے بھی بتوں کے برستار ہوں گے جن میں علی بھی شامل ہیں۔

اگر کہا جائے کہ بچے کا کفر ضرر رساں نہیں ہے، تو ہم کہیں گے کہ بچے کا ایمان بھی مرد بالغ کے ایمان جیسا نہیں ہے، کا فر جب حالت بلوغت میں ایمان لے آئے تو اسے مومن کہیں گے، مگر بچے کے لیے کفر وایمان کا حکم بلوغت سے قبل بھی ثابت ہوجا تا ہے، وہ بچہ جس کے والدین کا فر ہوں اس پر اجماعاً دنیا میں کفر کا حکم جاری ہوگا۔ جب بچے قبل از بلوغ اسلام قبول کرلے تو آیا اسے مسلم تصور کیا جائے گایا نہیں؟ اس کے بارے میں علاء کے دوقول ہیں۔ بخلاف ازیں جب ایک بالغ اسلام لائے گاتو وہ اجماعاً مسلم کہلائے گا۔

یہ بات پورے وثوق کے ساتھ نہیں کی جاسکتی کہ سیدناعلی نے بت کو سجدہ نہیں کیا تھا۔اسی طرح سیدنا زبیر کے بارے میں بھی یہ فیصلہ صا در نہیں کیا جا سکتا جو اسلام قبول کرتے وقت قریب البلوغ شخے، جو شخص پہلے کا فر ہو، پھر اسلام قبول کرلے اور مومن ومتقی بن کررہے اسے ظالم کہہ کر پکارنا جائز نہیں۔

''لا یَنَالُ عَهُدِی الظَّالِمِیْنَ''کا مطلب بیہ ہے کہ امامت کا منصب عادل کو ملے گا ظالم کو نہیں، جب کوئی شخص ظلم و تعدی کا مرتکب ہونے کے بعد عادل ہو جائے تو وہ امامت کا اہل ہوسکتا ہے، وہ درج ذیل آیات کے مطابق مدح وستائش کا سزاوار ہوگا۔

﴿ إِنَّ الْاَبُرَارَ لَفِي نَعِيمٍ ﴾ (الانفطار: ٢ /١٣١)

''نیک لوگ نعمتوں سے لذت اندوز ہوں گے۔''

﴿ إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ آمِينٍ ﴾ (الدخان: ٣٣/ ١٥)

''الله سے ڈرنے والے پرامن جگہ میں ہوں گے۔''

جوشخص یہ کہے کہ ایک کا فرایمان لانے کے بعد بھی کا فر ہی رہتا ہے وہ اجماعاً خود کا فر ہے۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے۔

'' ابوبکر کا قول ہے، میری بیعت واپس کردو، میں تم میں سب سے بہتر نہیں ہوں، اگر آپ سیچامام ہوتے تو یوں نہ کہتے۔''

ہم اس کی صحت ثابت کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ بیضروری نہیں کہ جو بات نقل کی جائے وہ صحیح بھی ہو۔''

شيعه مصنف لكصتاب:

''ابوبکر نے اپنی موت کے وقت کہا تھا، اے کاش! کہ میں نبی کریم سَالِیْا ﷺ سے دریافت کر لیتا کہ انصار کا بھی خلافت میں حق ہے؟ اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ابوبکر بذات خود اپنی خلافت کومشکوک تصور کرتے تھے۔ حالانکہ انھوں نے تقیفہ بنی ساعدہ میں خود ہی انصار کے مطالبہ کوٹھکرا دیا تھا۔''

ہم کہتے ہیں کہ نبی کریم مَثَالِیَّا کا ارشاد گرامی" اُلاَئِمَّهٔ مِنْ قُریُشِ "ق ہے۔ یہ غلط ہے کہ سیدنا ابوبکر اپنی خلافت کوشک وشبہ کی بنا سے دیکھتے تھے۔ نیز شیعہ کی نقل کردہ روایت صرح کذب ہے۔ یہ بات صحابہ کے نز دیک واضح تھی کہ امامت قریش کے ساتھ مختص ہے۔

اگرفرض کرلیاجائے کہ بیسیدنا ابوبکر کا قول ہے تو اس سے ان کی فضیلت ثابت ہوتی ہے۔ گویا آ پ کو حدیث نبوی ''الاً بُشَّةُ مِنُ قُریُشِ ''کاعلم نہ تھا۔ آ پ نے اجتہا دکیا اور آ پ کا اجتہا دموافق نص ثابت ہوا۔ اس قول سے بیہ بھی واضح ہوا کہ سیدنا ابوبکر کے پاس امامت علی کے بارے میں نبی کریم مَنَّ اللَّامِ کی کوئی نص موجود نہ تھی۔

### سیدہ فاطمہ کی خانہ تلاشی کا واقعہ من گھڑت ہے:

شيعه مصنف لكهتاب:

''ابوبکر نے اپنی وفات کے وقت حسرت بھرے الفاظ میں کہا تھا کہ اے کاش! میں فاطمہ کے گھر کی تلاشی نہ لیتا اور اے کاش! میں ثقیفہ بنی ساعدہ میں دونوں میں سے ایک کی بیعت کر لیتا، وہ امیر ہوتا اور میں وزیر۔اس سے معلوم ہوتا ہے کہ ابوبکر نے علی وزیر کی موجودگی میں سیدہ فاطمہ کے گھر کی تلاشی کی تھی اس سے یہ بھی معلوم ہوا کہ ابوبکر دوسروں کو اینے سے افضل سمجھتے تھے۔''

ہم شیعہ مصنف سے مطالبہ کرتے ہیں کہ وہ اس کی صحت ثابت کرے۔ ہمیں تطعی طور پر معلوم ہے کہ سیدنا ابو بکر نے سیدنا علی وزبیر کو کسی قتم کا الم ورنج نہیں پہنچایا تھا۔ اس سے بڑھ کریہ کہ آپ نے سیدنا سعد بن عبادہ سے بھی کچھ تعرض نہیں کیا تھا جو آپ کی بیعت کیے بغیر فوت ہو گئے تھے۔ بفرض محال یہ کہہ سکتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر نے یہ معلوم کرنے کے لیے سیدہ فاطمہ کی خانہ تلاثی لی تھی کہ اس میں بیت المال کی کوئی چیز موجود نہ ہوجس کی تقسیم کرنے کا تھم آپ کو دیا گیا تھا۔ وفات کے وقت یہ خیال آیا کہ اگر ایسانہ کرتے تو اچھا ہوتا۔ جہلاء کہا کرتے ہیں کہ صحابہ نے سیدہ فاطمہ کا گھر منہدم کردیا ور آپ کو اس قدر بیٹا تھا کہ حمل ساقط ہو گیا ، کیا کوئی سلیم العقل انسان باور کر سکتا ہے کہ امت کے چیدہ و برگزیدہ صحابہ نے ایک معمولی بات کی وجہ سے اپنے بیٹمبر کی بیٹی کے ساتھ یہ سلوک کیا ؟ اللہ اس واقعہ کو گھڑ نے والے پر اور اس پر جس نے رفض کا عقیدہ ایجاد کیا لعنت بھیج۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''نبی مَثَالِیَّا نے جیش اسامہ کو تیار کرنے کا حکم دیا تھا۔ ابوبکر وعمر بھی اس لشکر میں شامل تھے۔سیدناعلی کواس لشکر میں اس لیے روانہ کیا تا کہ آپ کے بعد کوئی اور شخص خلافت پر قابض نہ ہو جائے مگر صحابہ نے بیہ بات قبول نہ کی۔''

ہم شیعہ مصنف سے مطالبہ کرتے ہیں کہ وہ اس کی صحت ثابت کرے، کسی نقلی ولیل سے احتجاج اسی صورت میں درست ہوتا ہے جب اس کی صحت معلوم ہو جائے ، مگر بیر وایت صاف جموٹ ہے۔ ابو بکر جیش اسامہ میں ہر گزشامل نہ تھے، البتہ ایک قول کے مطابق سیدنا عمر اس میں موجود تھے۔ روایات متواترہ سے ثابت ہے کہ ہر ورکا گنات مگائیا ہے نے مرض الموت میں سیدنا ابو بکر کواما مصلوٰۃ مقرر کریا تھا۔ جس روز آپ کی وفات ہوئی سیدنا ابو بکر نے صحابہ کو صبح کی نماز پڑھائی تھی ، نبی کریم مگائیا ہے نے جوہ کا پردہ اٹھا کر دیکھا تو صحابہ سیدنا ابو بکر کی اقتداء میں نماز ادا کر رہے تھے آپ بیہ منظر دیکھ کر بہت خوش ہوئے۔ ۹ پھر یہ بات کیسے مجمح ہو سکتی ہے کہ سیدنا ابو بکر جیش اسامہ میں شامل تھے۔ ؟

اگر نبی اکرم مَثَاثِیَّا سیدناعلی کوخلیفہ بنانا چاہتے تو صحابہ آپ کی مخالفت نہیں کر سکتے تھے، صحابہ کرام اللہ ورسول کے سیچ اطاعت کیش تھے اور وہ ایسا کبھی نہیں کر سکتے تھے کہ بھراحت نبی کریم مَثَاثِیَّا اللہ عَمْر کردہ خلیفہ کی جگہ ازخود کسی اور کومقرر کردیں، پھریہ امر بھی قابل غور ہے کہ اگر سیدناعلی کوخلیفہ بنانا مقصود ہوتا تو آپ مرض الموت میں ان کو امام صلوق مقرر فرماتے اور ابوبکر کونماز پڑھانے کی اجازت نہ دیتے۔

شيعه مصنف لكھتا ہے۔

''نبی کریم مَثَاثِیَّا نِے ابوبکر کوکوئی منصب عطانہیں کیا تھا،اس کے برعکس سیدناعلی کو ابوبکر پر امیر مقرر کر کے بھیجا تھا۔''

ہم کہتے ہیں کہ ولایت نماز و جج وز کو ق سے بڑھ کراورکون سی امارت ہوگی۔ ظاہر ہے کہ یہ منصب عالی سیدنا ابوبکر کو تفویض کیا گیا تھا۔ سیدنا ابوبکر کے سوا بہت سے لوگوں کو مختلف علاقوں کی امارت عطا کی گئی تھی۔ مثلاً عمر و بن عاص و ولید بن عقبہ اور ابوسفیان بن حرب ۔ تو اس کا یہ مطلب نہیں کہ یہ لوگ ابوبکر سے افضل تھے اور ولایت وامارت نہ ملئے کی وجہ وجیہ یہ تھی کہ ابوبکر آپ کے وزیر تھے اور آپ مہمات امور میں ان سے بے نیاز نہیں ہوا کرتے ابوبکر آپ کے وزیر تھے اور آپ مہمات امور میں ان سے بے نیاز نہیں ہوا کرتے

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الاذان\_ باب اهل العلم والفضل احق بالامامة، (حدیث: ٦٨٠)،
 صحیح مسلم، کتاب الصلاة، باب استخلاف الامام اذا عرض له عذر (حدیث: ٩١٩)

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

#### تھے۔سیدناعمر کا مرتبہ بھی اس سے قریب قریب تھا۔ سیدنا ابو بکر کی امارت حج کا واقعہ:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' نبی کریم مُنَّالِیًا نے ابوبکر کوسورہ تو بہ دے کر روانہ کیا۔ پھران کے بیچھے سید ناعلی کو روانہ کیا کہ ابوبکر کو واپس مدینہ بھیج دیں ، جو شخص ایک سورت پہنچانے کی صلاحیت نہیں رکھتا تھا وہ خلافت وا مارت کا اہل کیسے ہوگا؟

یہ افتراء محض ہے اور روایات متواترہ کے خلاف ہے۔ نبی کریم سکھی ہے ہے۔ بخلاف ازیں دورانِ جج وہ میں سیدنا ابو بکرکو امیر جج بنا کر مکہ بھیجا تھا۔ یہ غلط ہے کہ آپ واپس بلا لیے گئے تھے۔ بخلاف ازیں دورانِ جج وہ امیر تھے، علی ان کے محکوم تھے اور ان کی افتداء میں نمازیں پڑھا کرتے تھے۔ یہ ایک تاریخی حقیقت ہے جس سے کسی کو مجال انکار نہیں۔ پھر شیعہ کا یہ کہنا کہاں تک درست ہے کہ نبی کریم مگائیا ہے نے سیدنا ابو بکر کو واپس بلالیا تھا؟ البتہ مشرکین سے کیے ہوئے معاہدوں کے اختتام کا اعلان کرنے کے لیے نبی کریم مگائیا ہے نہیں کریم مگائیا ہے نہیں ہے کہ نبی کوروانہ کیا تھا۔ عربوں کے یہاں رسم تھی کہ عہد باندھنے یا توڑنے کا کام حاکم خود کرتایا اس کے اہل بیت میں سے کوئی شخص یہ کام انجام دیتا۔ بنا بریں اعلان براء ت کے لیے سیدنا علی کو بھیجا گیا تھا۔ ●

سیدناعلی کوسورۂ تو بہدے کر مکہ جھیجنے کے واقعہ سے واضح ہوتا ہے کہ نبی کریم اور ابو بکر وعلی ایک صف میں

اس میں دوسری مصلحت بیتھی کہ سورہ تو بہ سیدنا صدیق کی مدح وستائش پر متضمن ہے نبی کریم چاہتے تھے کہ اس ثناء کا اظہار جج کے موقع پر علی بن ابی طالب کی زبان سے ہوتا کہ اللہ کے دشمن ہمیشہ کے لیے شرم سار ہوں اور جب بھی اس پر غور وفکر کریں ان کا مصنوعی دین دھڑام سے بنچ گر پڑے۔ متقد مین شیعہ میں ہما کہ بیہ الفاظ ﴿ ثَانِیَ اثُنینِ اِذُ میں سے اللہ کے دشمن اللہ شیطان الطاق نے بدحواسی کے عالم میں کہا کہ بیہ الفاظ ﴿ ثَانِیَ اثُنینِ اِذُ هُمَا فِی الْعَارِ ﴾ اللہ کے فرمودہ نہیں ہیں۔ جسیا کہ شہورادیب جاحظ نے اپنے استادابراہیم نظام و بشر بن خالدسے من کربیان کیا۔ (دیکھیے الفصل امام ابن حزم: ۱۸۱/۸)

متاخرین شیعہ میں سے طاغوت الکاظمیہ نے حواس باختہ ہوکر کہا کہ آیت قرآنی ﴿ لَقَدُ رَضِیَ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ عَنِ اللّٰهُ اللّٰمُ اللّٰهُ اللّٰ اللّٰهُ الللّٰهُ ا

مقام حیرت ہے کہ شیعہ مصنف نبی کریم مگاٹیٹی کے سیرت وسوائح اور عصر وعہد کے واقعات سے نابلہ محض ہونے کے باوجودعلم وفضل کا دعوے دار ہے، اس قشم کے لوگوں کو خاموش رہنا زبان پخن دراز کرنے سے بہتر ہوتا ہے اگر اللہ تعالی نے اس کے دل کو اندھا کر دیا ہواور اس کی نیت خراب ہوتو اس میں میرا کیا قصور ہے؟ تا ہم اس میں شبہیں کہ وہ کٹو شیعہ ہے۔

شيعه مصنف لكصتاب:

''امام جملها حکام شرعی امت کی طرف پہنچانے کا ذمہ دار ہوتا ہے۔''

ہم کہتے ہیں نبی کریم مُنظینا نے تمام شرعی احکام امت کوسکھا دیے تھے۔اس لیے امت اس ضمن میں امام کی دست نگر نہیں ہے، البتہ امام رسول سے حاصل کردہ احکام کو امت تک پہنچانے کا ایک ذریعہ ہوتا ہے۔سیدنا ابو بکر صدیق عام شرعی مسائل واحکام سے آگاہ تھے۔ جو مسکلہ معلوم نہ ہوتا وہ صحابہ سے دریافت کیا تھا۔صحابہ نے بتایا صحابہ سے دریافت کیا تھا۔صحابہ نے بتایا کہ آپ نے جدہ کو آپ ان محمد دیا تھا۔ آپ کا کوئی قول ایسا نہ تھا جونص سے ٹکراتا ہو۔ البتہ سیدنا علی محمد وعثان کے محالف نص اقوال کی تعداد عمر وعثان کے اقوال کی نبیت زیادہ ہے۔مثلاً سیدنا علی کا بیقول کہ جس حاملہ عورت کا خاوند فوت ہوجائے اس کی اقوال کی نبیت زیادہ ہے۔مثلاً سیدنا علی کا بیقول کہ جس حاملہ عورت کا خاوند فوت ہوجائے اس کی

تے اور اعداء صحابہ ان کے مدمقابل دوسری جانب، ان دونوں کا اتصال دین و دنیا میں کسی طرح ممکن نہیں۔ (علامہ خطیب) در حقیقت سیدنا ابو بکر صدیق کو جب رسول اللہ عنا الله ع

<sup>■</sup> سنن ابی داؤد، کتاب الفرائض، باب فی الحدة، (حدیث: ۲۸۹٤)، سنن ترمذی کتاب الفرائض باب ما جاء فی میراث الحدة، (حدیث: ۲۱۰۱،۲۱۰)، سنن ابن ماجة، کتاب الفرائض\_ باب میراث الحدة (حدیث: ۲۷۲٤)

عدت ابعد الاَ جُلِين (عدتِ وفات اور وضع حمل ميں سے جس کی مدت بعيد تر ہو) ہے الانکه سُبيعه کی روايت کردہ حديث صحيحين ميں موجود ہے کہ وضع حمل کے بعد نبی کريم سَاليَّا اِنْ نے اسے نکاح کی اجازت دے دی تھی۔ ع

امام شافعی رشی نظر نے سیدناعلی وابن مسعود کے اختلافات کے بارے میں ایک کتاب تصنیف کی تھی ان کے بعد مجمہ بن نصر مروزی نے اس سے زیادہ اختلافات جمع کیے۔ جب کوفہ کے لوگ سیدناعلی سے مناظرہ کرتے تو آپ نصوص سے احتجاج کیا کرتے تھے، وہ لوگ کہتے تھے، ہم نے علی وابن مسعود کے قول پر عمل کیا ہے، چنانچہ ان کے لیے سیدناعلی وابن مسعود کے وہ اقوال جمع کیے گئے تھے جن کو لوگوں نے ترک کررکھا تھا۔

شیعه مصنف لکھتا ہے۔

''جب ان مسائل میں تم دونوں سے اختلاف کرنے کواس لیے جائز سجھتے ہو کہ ان کے خلاف جمت قائم ہو چکی ہے تو باقی مسائل میں بھی یہی رویہ اختیار کرنا چاہیے۔''
ہم کہتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر سے ایسی بات معروف نہیں ہے۔ علاوہ ازیں سب صحابہ نے قرآن کریم نبی کریم مُنا ٹیا ہے سے سن کرلوگوں تک پہنچا دیا تھا، لہذا یوں کہنا درست نہیں کہ تبلیغ قرآن سیدناعلی کا خاصہ ہے، اس لیے کہ قرآن خروا حد کے ساتھ ثابت نہیں ہوتا۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''عمر نے کہا تھا کہ محمد فوت نہیں ہوئے، یہ بات ان کے قلیل العلم ہونے پر دلالت کرتی ہے، عمر نے ایک حاملہ عورت کوسنگ سار کرنے کا حکم دیا تو سیدنا علی نے اس سے منع کیا، تب عمر نے کہا:''اگر علی نہ ہوتے تو عمر ہلاک ہوجا تا۔'' ہم قبل ازیں دلاک و برا بین کی روشنی میں سیدنا عمر کا علمی مقام واضح کر چکے ہیں سیدنا عمر سیدنا

 <sup>●</sup> کتاب الام، للامام الشافعی(۱۷۳/۷)، سنن کبری،بیهقی(۲/۰۳۶)، المغنی لابن
 قدامة(۲۸۹/۱۱)

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الطلاق، باب ﴿ وَاُولَاتِ الْاَحْمَالِ اَجَلُهُنَّ .....﴾ (حدیث: ٥٣١٨\_٥٣٠)، صحیح مسلم ، کتاب الطلاق، باب انقضاء عدة المتوفى عنها زوجها (حدیث: ١٤٨٥،١٤٨٤)

شہادت پانے کے بعد جب عمر کو جار پائی پررکھا گیا تو سیدناعلی نے ان کی تعریف فرمائی اوراس خواہش کا اظہار کیا کہ اے کاش! آخری وقت میں مجھے سیدنا عمر کے اعمال کے ساتھ بارگاہ ربانی میں پیش کیا جائے۔' 2

### شیعہ کے نز دیک نماز تراوی کر بدعت ہے:

شيعه مصنف لكهتاب:

''عمر نے تراوت کی بدعت جاری کی۔ حالانکہ نبی کریم سُلُ اللّٰیہ اللّٰہ ال

ہم کہتے ہیں تمام اسلامی فرقوں میں شیعہ کذب بیانی میں پیش پیش ہیں۔اس کی حدیہ ہے کہ یہ لوگ نبی کریم مَنَّالِیَّا پر بھی افتراء پر دازی کرتے ہوئے نہیں جھجکنے اور شرم وحیاء کے جذبات کو بالائے طاق رکھ دیتے ہیں۔

<sup>•</sup> سنن ترمذی، کتاب المناقب، باب (۲/۱۷)، (حدیث:۳٦۸٦)

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب فضائل اصحاب النبى صلى الله عليه وسلم، باب مناقب عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حديث: ٣٦٨٥) ،صحيح مسلم، كتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل عمر بن الخطاب رضى الله عنه (حديث: ٣٢٨٩)

ہمارا دعویٰ ہے کہ شیعہ اس کی اسناد پیش کرنے اور اس کی صحت کے اثبات سے قاصر ہیں۔کسی عالم نے اسے روایت نہیں کیا، جو شخص علم حدیث سے معمولی واقفیت رکھتا ہے وہ جانتا ہے کہ بیر روایت موضوع اور بے اسناد ہے۔

احادیث صحیحہ سے ثابت ہے کہ عہد رسالت میں لوگ رمضان کی راتوں میں باجماعت نماز تراوح ادا کیا کرتے تھے۔ ● احادیث سے ثابت ہے کہ آپ نے دویا تین راتوں میں لوگوں کو باجماعت تراوح کی نماز پڑھائی تھی، چوتھی رات لوگ انتظار کرتے رہے، مگر آپ اس لیے مسجد میں نہ آئے کہ یہ نماز فرض نہ ہوجائے اور لوگ اس کے ادا کرنے سے قاصر رہیں۔ ●

امام بخاری نے عبدالرحمٰن بن عبدالقاری سے روایت کیا ہے کہ میں رمضان کی ایک رات میں سیدنا عمر کے ساتھ مسجد گیا، تو دیکھا لوگ ادھرادھر منتشر تھے، کچھ لوگ انفرادی طور پر نماز میں مشغول تھے۔ چند آ دمی نماز باجماعت ادا کررہے تھے۔ سیدنا عمر نے فرمایا، میرا خیال ہے کہ میں ایک قاری کو مقرر کردوں، جس کی اقتداء میں سب لوگ مل کر نماز ادا کیا کریں تو یہ بہتر ہوگا۔ چنا نچہ آپ نے سیدنا ابی بن کعب کو اس خدمت پر ما مور فرمایا۔ پھر میں ان کے ساتھ دوسری رات نکلا تو لوگ قاری کی اقتداء میں نماز پڑھ رہے تھے۔ سیدنا عمر نے بید کھے کر فرمایا: '' یہ بڑی اچھی بدعت ہے، جس نماز سے مسور ہتے ہو وہ اس سے بہتر ہے جوتم ادا کرتے ہو، آپ کا مطلب بیتھا کہ رات کے آخری حصہ میں نماز بڑھنا افضل ہے۔ 3

سیدنا عمر نے قیام رمضان کو بدعت قرار دیا، اس سے مراد وہ بدعت نہیں جو ضلالت ہوتی ہے، اس لیے کہ یہ نماز شری دلیل کے بغیر نہیں ادا کی گئی تھی۔ اگر قیام رمضان با جماعت کوئی مدموم فعل ہوتا تو آپ کوفہ میں اسے بند کر دیتے۔سیدناعلی نے فر مایا تھا۔
''اللہ تعالی سیدنا عمر کی قبر کومنور کر ہے جس نے ہماری مسجد ول کوروشن کر دیا۔' 🎱

<sup>•</sup> معرفة السنن والآثار للبيهقي (٣٠٣/٢، ح:١٣٦٣)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب صلاة التراویح، باب فضل من قام رمضان (حدیث: ۲۰۱۲)، صحیح مسلم، کتاب صلاة المسافرین، باب الترغیب فی قیام رمضان (حدیث: ۷۲۱)

<sup>3</sup> صحیح بخاری ، حواله سابق (حدیث: ۲۰۱۰)

اسد الغابة (١٨٣/٤)

عرفجہ ثقفی کہتے ہیں کہ سیدناعلی قیام رمضان کا حکم دیا کرتے تھے، ایک امام آ دمیوں کے لیے مقرر کرتے اور ایک عورتوں کے لیے، میں عورتوں کا امام ہوا کرتا تھا۔ امام بیہق نے یہ دونوں روایتی سنن میں نقل کی ہیں۔ احادیث صححہ میں نبی کریم مَالِیْلِمْ نے نماز ضحیٰ کی ترغیب دی ہے۔ شیعہ مصنف لکھتا ہے:

"عثان نے بہت سے ناروا کام کیے تھے، یہاں تک کہ سب مسلمان آپ پراعتراض کرنے لگے اور آپ کوتل کرنے پر متفق ہو گئے۔"

ہم کہتے ہیں کہ بیشیعہ کے جہل وافتراء کی کرشمہ سازی ہے۔لوگوں نے کامل اتحاداور ریگا نگت کے ساتھ سیدنا عثمان کی بیعت کی تھی اور کوئی شخص بھی آپ کی بیعت سے پیچھے نہیں رہا تھا۔ بخلاف ازیں بہت سے لوگوں نے سیدناعلی کی بیعت میں شرکت نہیں کی تھی۔

یہ جھوٹ ہے کہ لوگ سیدنا عثمان کوتل کرنے کے بارے میں متحد الخیال تھے، اگراہل شروظلم نے یہ ارادہ کیا ہوتو وہ الگ بات ہے۔ سابقین اوّلین صحابہ میں سے کوئی بھی قتل عثمان میں شریک نہ تھا۔
البتہ سیدناعلی سے لڑنے اور ان پر طعن وتشنیع کرنے والوں کی تعداد قاتلین عثمان سے کئی گنا زیادہ تھی۔
آپ کے لشکر کے ہزاروں آ دمیوں نے آپ کو کا فر قرار دیا اور آپ کے خلاف خروج کیا تھا، آخر کار سیدناعلی نے بھی اپنے بھو بھی زاد بھائی سیدناعثمان کی طرح شہادت حاصل کی ۔ اللّٰدان کے قاتل کو غارت کرے۔

سنن كبرى بيهقى (٢/٢ ٤٩)، وسنده ضعيف ـ اس كى سند ميں حماد بن شعيب راوى ضعيف ومنكر الحديث ہے ـ و كيكے: لسان الميزان (٣٤٨/٢)

سنن كبرى بيهقى (٤٩٤/٢)، مصنف عبد الرزاق (٥١٢٥)



## آلفصل السادس

### سیدنا ابو بکرصدیق کی امامت وخلافت کے دلائل:

شیعه مصنف رقم طراز ہے:

''ہم اس بات کو سلیم نہیں کرتے کہ ابو بکر کی خلافت پر اجماع منعقد ہوا تھا۔ اس لیے کہ بنو ہاشم کی ایک جماعت ان کو خلیفہ سلیم نہیں کرتی تھی۔ صحابہ میں سے سلمان، ابو ذر، مقداد، عمار، حذیفہ، سعد بن عبادہ، زید بن ارقم، اُسامہ، اور خالد بن سعید العاص مقداد، عمار، حذیفہ نہیں مانتے تھے۔ ابو بکر کا والد بھی آپ کی خلافت کا منکر تھا۔ اس نے پوچھا: '' پوچھا لوگوں نے کس کو خلیفہ نتخب کیا؟ لوگوں نے کہا: '' تیرے بیٹے کو' اس نے پوچھا: '' علی وعباس کو کیا ہوا؟' لوگوں نے بتایا کہ وہ نبی کریم سی الیا کہ جہیر و تکفین میں مشغول ہو گئے تھے، ابو بکر کو بڑا سمجھ کر لوگوں نے امام بنالیا۔ بنو حنیفہ کا قبیلہ ابو بکر کی خلافت کا منکر گئا۔ یہی وجہ ہے کہ انھوں نے آپ کو زکو ۃ دینے سے انکار کر دیا تھا۔ ابو بکر نے ان کو مرتد قرار دے کر ان کو قبل کیا اور قیدی بنایا۔ عمر نے اس کی مخالفت کی اور اپنی خلافت کے زمانہ میں ان لونڈی غلاموں کو آزاد کر دیا تھا۔''

ہم کہتے ہیں معمولی واقفیت رکھنے والا تخص بھی اس حقیقت سے آشنا ہے کہ الیمی بات کہنے والا یا تو جاہل مطلق ہے یا بہتان طرازی کا مرتکب ہے۔ روافض جاہل اور اندھے ہیں، جو شخص ان کے افکار وعقائد کے مطابق کوئی بات کہے وہ اسے مان لیتے ہیں، خواہ کہنے والا دجال ہی کیوں نہ ہو۔ بخلاف ازیں جوان کے افکار ومعتقدات کے خلاف کوئی بات کہے وہ اس کی تکذیب کرتے ہیں خواہ وہ کتنا ہی کتر وی بی خواہ وہ کتنا ہی کتر وی بی خواہ وہ کتنا ہی کیا اور جواس مرض کا شکار ہواس کی عافیت کی کیا امید کی جاسکتی ہے؟

شیعهاس آیت کے مصداق ہیں:

﴿ وَ مَنْ أَظُلَمُ مِمَّنِ افْتَرَى عَلَى اللهِ كَذِبًا أَوْ كَنَّبَ بِالْحَقِّ لَمَّا

جَاءَةُ ﴾ (العنكبوت: ٢٩/٦٩)

"اس شخص سے بڑا ظالم اور کون ہے، جواللہ پر جھوٹ باندھے یا جب اس کے پاس حق آئے تو اس کی تکذیب کرے۔"

اہل سنت بھراللہ اس آیت کے مصداق ہیں:

﴿ وَالَّذِي جَآءَ بِالصِّدُقِ وَ صَدَّقَ بِهِ أُولَئِكَ هُمُ الْمُتَّقُونَ ﴾

(الزمر: ۳۳/۳۹)

'' جوشخص حق کولایا اوراس کی تصدیق کی وہی متقی ہیں۔''

کیاکسی نے بھی ایسی بات سنی ہے؟ ہرصاحب علم اس بات سے آگاہ ہے کہ بنوحنیفہ کافر تھے اور مسیلمہ کذاب کی پیروی کرتے تھے۔ مقام حیرت ہے کہ شیعہ مصنف کفریران کے اتفاق کواجماع قرار دے رہا ہے۔ بنوحنیفہ کونل کرنے اور قیدی بنانے کی وجہ بیتھی کہ انھوں نے سیرنا ابو بکر کی بیعت کرنے اور زکوۃ دینے سے انکار کردیا تھا۔ ہم بارگاہ ایز دی میں دست بدعا ہیں کہ وہ ہمیں بہتان طرازی اور ہذیان گوئی سے بچائے۔ ایک شاعر کا قول ہے

اِذَا مَحَاسِنِی اللَّائِیُ اُدِلُّ بِهَا كَانَتُ ذُنُوبًا فَقُلُ لِّی كَیُفَ اَعُتَذِرُ

'' جب میرے نیک اعمال جن پر مجھے نازتھا گناہ بن گئے تو مجھے بتا کہ میں کیسے معذرت کر دن ''

### بنوحنیفه کاارند اداورسیدناابوبکرصدیق:

بنو حنیفہ کا قبل اور ان کا قیدی بنانا سیرنا صد کتی کا عظیم کا رنا مہ ہے۔ آپ نے عدم ادائیگی زکوۃ کی بنا پران کو قل نہیں کیا تھا، بلکہ اس لیے کہ وہ مسیلمہ پر ایمان لائے تھے۔ ان کی تعداد ایک لاکھ کے کہ بنا پران کو قل نہیں کیا تھا، بلکہ اس لیے کہ وہ مسیلمہ پر ایمان لائے تھے۔ ان کی تعداد ایک لاکھ کے لگ بھگ تھی۔ سیدنا علی کے جیٹے محمد بن حنفیہ کی ماں بنو حنیفہ ہی میں سے تھی۔ جن قبائل کے خلاف سیدنا صدیق عدم ادائیگی زکوۃ کی بنا پر نبر د آزما ہوئے تھے وہ بنو حنیفہ کے علاوہ دیگر قبائل تھے۔ انھوں نے ترک زکوۃ کو مباح قرار دیا تھا اس لیے ان کے خلاف جنگ آزمائی کی نوبت آئی۔ امام ابو حنیفہ و احمد بن حنبل اور دیگر ائمہ کا خیال ہے کہ جب کوئی قوم یہ کہے کہ ہم زکوۃ دینے کے لیے تیار ہیں، مگر ہم

فلاں امام کونہیں دیں گے، تو ان کے خلاف صف آرائی جائز نہیں۔ ہم شیعہ مصنف سے پوچھتے ہیں کہ اس نے سیدنا ابو بکر کی بیعت نہ کرنے والوں میں یہود و بربراور قیصر و کسری کو کیوں نہ شامل کیا؟ بنو حنیفہ کا معاملہ تاریخ اسلام میں اس قدر مشہور ہے کہ پردہ نشینا ن حرم بھی اس سے آگاہ ہیں، پھر شیعہ کی اس سے آگاہ ہیں، پھر شیعہ کی اس سے بخبری بڑی جیرت کی موجب ہے۔

سیف بن عمر کی کتاب الرِ دّۃ اور الواقدی کی کتاب الردۃ سے سب لوگ واقف ہیں ،مگر شیعہ ان سے بھی نابلد ہے، ورنہ بنوحنیفہ کے ارتداد سے جاہل نہ رہتا۔

شیعہ مصنف کا یہ تول کہ '' عمر نے مرتدین کے خلاف جنگ آ زما ہونے پر اعتراض کیا تھا۔''
صرت کہ بہتان ہے بلاشبہ سیدنا عمر نے اس میں تو قف کیا تھا، مگر سیدنا ابو بکر سے تبادلہ افکار کرنے کے
بعد آپ نے اپنے زاویۂ نگاہ سے رجوع کر لیا اور سیدنا ابو بکر کے ساتھ متفق ہو گئے تھے۔ شیعہ نے جن
صحابہ کا نام لیکر بتایا ہے کہ انھوں نے سیدنا صدیق کی بیعت میں شرکت نہیں کی تھی۔ یہ ان پر بہتان
ہے، ان لوگوں کا بیعت ابو بکر وعمر میں شرکت کرنا اظہر من الشمس ہے، البتہ سعد بن عبادہ نے سیدنا
ابو بکر کی بیعت نہیں کی تھی۔ سیدنا اسامہ لشکر کے ساتھ اس وقت روانہ ہوئے تھے جب آپ نے سیدنا
صدیق کی بیعت کرلی تھی۔ خالد بن سعید نبی اکرم کے نائب تھے۔ جب آپ نے وفات پائی تو خالد
نے کہا میں اور کسی کا نائب نہیں بننا چا ہتا۔ یہ بات تو اتر کے ساتھ معلوم ہے کہ سعد بن عبادہ کے سوا
سب صحابہ نے سیدنا ابو بکر کی بیعت کرلی تھی۔

جہاں تک سیدنا علی اور دیگر بنو ہاشم کا تعلق ہے، ان میں سے کوئی بھی سیدنا صدیق کی بیعت کے بغیر فوت نہیں ہوا تھا۔ البتہ ایک قول کے مطابق انھوں نے چھ ماہ بعد آپ کی بیعت کی تھی۔ دوسرے قول کے مطابق انھوں نے آپ کی بیعت کر لی تھی۔ دوسرے قول کے مطابق انھوں نے آپ کے انتخاب کے دوسرے دن بخوشی آپ کی بیعت کر لی تھی۔ سیدنا سعد خلافت سیدنا سعد کے سوا سب صحابہ نے سیدنا فاروق اعظم کی بیعت میں شرکت کی تھی۔ سیدنا سعد خلافت فاروقی میں فوت ہوئے تھے۔ سقیفہ بنی ساعدہ کے روز سیدنا سعد نے منصب امامت پر فائز ہونے کا قصد کیا تھا، مگر آپ کو یہ بات معلوم نہ تھی کہ یہ قریش کا حق ہے۔

شیعہ مصنف نے سیدنا ابو بکر کے والد ابو قحافہ کا جو واقعہ بیان کیا ہے، وہ باطل ہے، ابو بکر عمر میں سب صحابہ سے بڑے نہ تھے۔ آپ عمر میں نبی کریم مُلَّاتِیْم سے قدرے چھوٹے تھے۔ سیدنا عباس نبی مَلَّاتِیْم سے تین سال بڑے تھے۔ ابو قحافہ سے منقول ہے کہ جب سالا را نبیاء مَلَّاتِیم کا انتقال ہوا تو

مکہ کے شہر پرلرزہ طاری ہوگیا۔ ابوقافہ نے لوگوں سے دریافت کیا، کیا بات ہے؟ لوگوں نے بتایا کہ آنحصور مَنَّا ﷺ فوت ہو گئے۔ ابوقافہ بولا: '' بہت بڑا واقعہ پیش آیا۔ ان کے بعد کون شخص خلیفہ قرار پایا۔'' لوگوں نے کہا: '' تیرا بیٹا'' ابوقافہ بولا: کیا بنوعبد مناف اور بنومغیرہ اس پر راضی ہو گئے ؟ لوگوں نے کہا: '' ہاں'' ابوقافہ نے بین کر کہا، جس کواللہ دے اس کوکوئی رو کنے والانہیں ہے۔' اسید ناعلی نے وفات فاطمہ کے بعد ابو بکرکی بیعت کرلی:

بخاری و مسلم میں سیدہ عائشہ ڈاٹھا سے مروی ہے کہ سیدہ فاطمہ ڈاٹھا نے سیدنا ابوبکر سے مطالبہ کیا کہ مدینہ میں جو مال کہ مدینہ میں جو مال سے جو مال اللہ کے میں اسے جو مال باتی ہے وہ آپ کی میراث کے طور پر جمھے دے دیں ، سیدنا ابوبکر نے کہا نبی کریم مگالیا کا ارشاد ہے کہ ''نہم کسی کو وارث نہیں بناتے ، جو کچھ ہم چھوڑ جا ئیں وہ صدقہ ہوتا ہے' بید درست ہے کہ نبی کریم مگالیا کے اہل بیت بسر اوقات کے لیے اس میں سے کھا سکتے ہیں ، اللہ کی شم! میں صدقہ کی تقسیم میں کوئی شبہ یہ بہر کریم مگالیا کے اہل بیت بسر اوقات کے لیے اس میں سے کھا سکتے ہیں ، اللہ کی شم! میں صدقہ کی تقسیم میں کوئی شبہ یہ کہ اسے اسی حالت پر رہنے دوں گا جس پر وہ عہد رسالت میں تھا۔ نبی کریم مگالیا کے زمانہ میں جس بات پر عمل کیا جاتا تھا میں اسے کسی قیمت پر ترک نہیں کروں گا ، ورنہ اندیشہ ہے کہ میں راہ حق سے منحرف ہو جاؤں گا۔

سیرہ فاطمہاں بات سے حقیقت کو پا گئیں اور تاوفات پھر دوبارہ سیرنا ابوبکر سے اس مسکہ میں گفتگو نہ کی ، آپ کی وفات کے بعد وہ چھ ماہ بقید حیات رہیں۔ جب فوت ہو گئیں تو سیرنا علی نے ان کورا توں رات وفن کر دیا اور سیرنا ابو بکر کواطلاع نہ دی۔

جب سیرہ فاطمہ بقید حیات تھیں تو لوگ سیرنا علی کا احترام کرتے تھے، آپ کی وفات کے بعد وہ بات نہ رہی مجبوراً آپ نے سیرنا ابو بکر سے مصالحت و مبابعت کی سلسلہ جنبانی شروع کی۔ ہنوز آپ نے سیرنا ابو بکر کی بیعت نہیں کی تھی۔ چنانچے سیرنا علی نے ابو بکر کو کہلا بھیجا کہ آپ تنہا میرے گھر آپ نے سیرنا ابو بکر کی بیعت نہیں کی تھی۔ چنانچے سیرنا علی نے ابو بکر سے کہا، آپ کا آپ کا مقصد بیتھا کہ سیرنا عمر آپ کے ہم راہ نہ ہوں۔ سیرنا عمر نے ابو بکر سے کہا، آپ کا شہا جانا مناسب نہیں۔ ابو بکر نے کہا: وہ میر سے ساتھ کیا سلوک کریں گے اللہ کی قتم! میں علی کے ہاں ضرور جاؤں گا۔''سیرنا علی نے کلمہ شہادت بڑھ کر کہا کہ ابو بکر! ہم آپ کی اللہ داد صلاحیتوں سے آگاہ

ہیں اور آپ کی امامت وخلافت پرشک نہیں کرتے۔ گر آپ نے ہم پر زیادتی کی ،ہم قرابت رسول کی بنا پر اپنے آپ کو خلافت کا حق دار قرار دیتے تھے۔ سیدنا علی مصروف گفتگور ہے۔ یہاں تک کہ ابو بکر کی آئکھوں سے آنسو جاری ہو گئے۔ سیدنا ابو بکر نے سیدنا علی کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا:

مجھے اس ذات کی قشم جس کے ہاتھ میں میری جان ہے! قرابت رسول کا مجھے اپنے رشتہ داروں کی نسبت زیادہ پاس ہے ۔ جہاں تک ہمارے مالی تناز عات کا تعلق ہے میں نے ان میں حق سے انحراف نہیں کیا، بلکہ نبی کریم مَثَالِیَا کواس ضمن میں جو کچھ کرتے دیکھا وہی کیا۔''

سیدناعلی نے فرمایا: '' میں آج بعد دو پہر آپ کی بیعت کروں گا۔ ''سیدنا ابو بکر ظہر کی نماز پڑھ کرمنبر پر کھڑے ہوئے۔ مسنون خطبہ کے بعد سیدنا علی کی عظمت وفضیلت اور بیعت نہ کرنے کی وجہ بیان کی۔ پھر سیدنا علی نے تقریر کرتے ہوئے سیدنا ابو بکر کے فضائل ومنا قب پر روشنی ڈالی اور بتایا کہ رشک کی وجہ سے میں نے بیعت میں تاخیر نہیں کی تھی۔ نہ میں آپ کے فضائل کا منکر ہوں۔ بات یہ تھی کہ میں اپنے کو خلافت کا اہل خیال کرتا تھا جب ابو بکر خلافت پر فائز ہو گئے تو ہم اس سے ناراض ہوئے۔ مسلمان میس کر بہت خوش ہوئے اور انھوں نے کہا: '' آپ نے ٹھیک کیا'' اس بات سے مسلمان سیدناعلی سے قریب تر ہوتے چلے گئے۔ •

### ایک یا دوانتخاص کی مخالفت انعقادخلافت کے لیے مصر نہیں:

اس میں شبہ نہیں کہ امامت کے لیے جو اجماع معتبر ہے۔ اس میں ایک یا دوآ دمیوں کا تخلف ضرر رسال نہیں ہے اور اگر ایسا ہوتا تو کسی خلیفہ کی امامت وخلافت بھی منعقد نہ ہوتی ۔ عام شری احکام کے بارے میں جو اجماع منعقد ہوتا ہے، اس میں اختلاف ہے کہ آیا ایک یا دو اشخاص کی مخالفت معتبر ہے یا نہیں؟ اس ضمن میں امام احمد بن خنبل رش لائے سے دوقول منقول ہیں، ایک قول بیہ ہے کہ ایک یا دو آدمیوں کی مخالفت معتبر نہیں ہے کہ احکام میں ایک یا دوشخصوں کی مخالفت معتبر ہے۔

جب ایک شخص نص کی مخالفت کرے تو اس کے قول کو شاذ قرار دیا جائے گا، مثلاً سعید بن

<sup>•</sup> صحیح بخاری ، کتاب المغازی\_ باب غزوة خیبر(حدیث: ٤٢٤، ٤٢٤)، صحیح مسلم، کتاب الجهاد\_ باب قول النبی صلی الله علیه وسلم " لا نورث ما ترکنا ......" (حدیث: ١٧٥٩)

مسئیب رشاللہ کا بیقول کہ جس عورت کو تین طلاقیں دی جائیں ، جب وہ دوسرے خاوند سے زکاح کرے تو صرف نکاح کرنے تو صرف نکاح کرنے ہی سے وہ پہلے خاوند کے لیے حلال ہو جاتی ہے۔ مزید براں انعقاد خلافت کے لیے صرف ارباب حل وعقد اور جمہور کا اتفاق شرط ہے نبی مُثَالِیًا نے فرمایا: ''جماعت سے وابستہ رہیے ، اس لیے کہ جماعت پراللہ کافضل واحسان ہوتا ہے۔ •

آپ نے فرمایا:

''سواداعظم کا دامن نہ چھوڑیے، جو جماعت سے الگ ہوا وہ الگ ہو کرجہنم میں جائے گا۔''2

یہ امر بھی قابل غور ہے کہ سیدنا ابو بکر کی بیعت پرامت کا جواجماع ہوا تھا وہ سیدناعلی کی بیعت پرنہیں ہوسکا تھا۔ ایک تہائی بلکہ اس سے زیادہ لوگوں نے سیدناعلی کی بیعت میں شرکت نہیں کی تھی۔ بہت سے اکا بر نے علیحدگی اختیار کر لی تھی۔ اور وہ سیدناعلی کے خلاف جنگ آزمانہیں ہوئے تھے، اگر امت کے چند افراد کی عدم شرکت سے کسی شخص کی خلافت میں قدح وارد ہوتی ہے تو سیدناعلی کی خلافت جرح وقدح کی زیادہ مستحق ہوگی۔

اگرشیعه کہیں کہ امامت علی نص سے ثابت ہے، لہذا اجماع کی ضرورت نہ تھی۔ تو ہم کہیں گے کہ قبل ازیں ذکر کر دہ نصوص سے صراحۃ سیدنا ابو بکر کی افضلیت واضح ہوتی ہے۔ ہم بتا چکے ہیں کہ صحابہ نے اجماعاً آپ کی بیعت کی تھی اور آپ کوخلیفہ کرسول کا لقب بخشا تھا۔

خلافت صدیق ڈھاٹٹۂ کے بارے میں دوطرح سے گفتگو کی جاسکتی ہے۔

ا۔ پہلاموضوع کلام بیہ ہے کہ فی الواقع سیدنا ابو بکر منصب خلافت پر فائز ہوئے تھے یانہیں؟

۲۔ دوسرایہ کہ آپ خلافت کی صلاحیت واہلیت سے بہرہ ور تھے بھی یانہیں؟

جہاں تک امراق ل کا تعلق ہے آپ کا خلیفہ ہونا تواتر اورلوگوں کے اتفاق سے ثابت ہے۔ یہ ایک مسلمہ حقیقت ہے کہ ابوبکر نائب رسول تھے۔ آپ نے شرعی حدیں قائم کیس۔ واجب الوصول

<sup>•</sup> معجم کبیر طبرانی (۲۱/۱۲)، بهذا اللفظ سنن ترمذی، کتاب الفتن، باب ما جاء فی لزوم الجماعة (حدیث: ۲۱،۲۲۱۲)، کین اس مین "جماعت سے وابسته رہیے" کے الفاظ نہیں ہیں، وہ دوسری روایت (حدیث: ۲۱،۲۵) میں ہیں۔

**<sup>2</sup>** مستدرك حاكم (١١٥/١\_١١١)

حقوق وصول کیے ۔ کفار ومرتدین کےخلاف جنگ آ زما ہوئے ،عمال مقرر کیے، مال تقسیم کیا اور امیر و خلیفہ سے متعلق جملہ امورانجام دیے، بلکہ وہ اوّلیں شخص تھے جوامامت پر فائز ہوئے۔

باقی رہاامر دوم لیعنی آپ کامستحق امامت ہونا تو اجماع کے سوا اور بھی کثیر دلائل موجود ہیں۔ شیعہ جس طریقہ سے بھی امامت علی کا اثبات کرتے ہیں، ہم اسی طریقہ سے سیدنا ابو بکر کامستحق امامت ہونا ثابت کرتے ہیں۔ بہر کیف اجماع کی حاجت امراق ل میں ہے امر دوم میں نہیں۔ تاہم امر ثانی پر بھی اجماع منعقد ہو چکا ہے۔

### جیت اجماع کی بحث:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''اجماع کسی مسئلہ پر دلالت کرنے میں اصل شرعی کی حیثیت نہیں رکھتا بلکہ اس کے لیے دلیل عقلی ونقلی کی ضرورت ہوتی ہے جہاں تک عقلی دلیل کا تعلق ہے کوئی عقلی دلیل امامت پر دلالت نہیں کرتی۔ باقی رہی نقتی دلیل تو اہل سنت کے نزد یک نبی کریم مُلَّالِیْا امام مقرر کیے بغیر وفات پائی تھی۔ بنابریں اگرا جماع منعقد ہوا بھی ہے تو وہ کسی مسئلہ پر دلالت نہیں کرتا۔''

ہم کہتے ہیں اگر اس قول سے تمہاری مرادیہ ہے کہ ارباب اجماع کے امیر کی اطاعت بذات خود واجب نہیں ہے، بلکہ اس لیے ضروری ہے کہ اس کے ذریعہ اللہ ورسول کا حکم معلوم ہوتا ہے تو بہتے ہے، مگر اس سے ہمارے نظریہ کو بچھ نقصان نہیں پہنچنا، اس لیے کہ رسول بھی بذات خود مطاع نہیں ہے، بلکہ اس کی اطاعت ہوتی ہے، کیوں کہ بلکہ اس کی اطاعت ہوتی ہے، کیوں کہ اسلام میں مُطاع حقیقی صرف اللہ کی ذات ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿لَهُ الْخَلْقُ وَالَّا مُرُ ﴾ (الاعراف:٧/٥٥)

نيز فرمايا:

﴿ إِنِ الْحُكُمُ إِلَّا لِلَّهِ ﴾ (الانعام: ٦/٥٥)

اورا گرتمہارا (شیعہ کا) مقصد یہ ہے کہ اجماع کبھی حق کے موافق ہوتا ہے اور کبھی مخالف تو یہ جیت اجماع پرطعن ہے۔ جہاں تک اس دعویٰ کا تعلق ہے کہ پوری امت خطا پر جمع ہوسکتی ہے جیسا کہ نظام اور بعض روافض کا خیال ہے۔ یہ غلط ہے ہم امامت صدیق کے اثبات میں ایسے دعویٰ کے مختاج

نہیں ہیں،اورہمیں شرط لگانے کی بھی ضرورت نہیں،ہم صرف بیہ کہتے ہیں کہ اجماع سے جو تھم ثابت ہوتا ہے،اس پر دلالت کرنے والی نص موجود ہوتی ہے،اجماع سے صرف اس بات کا پیتہ چلتا ہے کہ فلال مسکلہ کے بارے میں نص موجود ہے۔

اس بات میں علاء کا اختلاف ہے کہ اجتہاد کی اساس پر اجماع منعقد کیا جا سکتا ہے یا نہیں۔ گر نص سب لوگوں سے۔ بلکہ بعض لوگوں کو اس کا علم بھی ہوتا ہے۔ خلافت صدیقی اسی قبیل سے ہے اس کے بارے میں نصوص موجود ہیں جن سے پتہ چلتا ہے کہ ان کی امامت و خلافت مبنی برحق وصواب تھی۔ اس میں کسی کا اختلاف نہیں۔ اختلاف کا مبنیٰ یہ ہے کہ آیا خلافت کا انعقادنص خاص کی بنا پر ہوتا ہے یا اجماع کی اساس پر؟ ہمارا زاویۂ نگاہ یہ ہے کہ نص واجماع باہم لازم ملزوم ہے۔ اس کی دلیل یہ آیت قرآنی ہے:

﴿ كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخْرِجَتُ لِلنَّاسِ تَأْمُرُونَ بِالْمَعُرُوفِ وَ تَنْهَوُنَ عَنْ الْمُنْكُرِ ﴾ (آل عمران: ٣/١١)

"تم بهترين جماعت بو، جولوگول كے ليے ظاہر كى گئ، تم نيك كامول كا حكم دية اور برے كامول سے روكة ہو۔''

اس آیت سے مستفاد ہوتا ہے کہ امر بالمعروف و نہی عن المنکر امت پر واجب ہے اس میں قطعی طور پر سب واجبات ومحر مات شامل ہیں۔ لہذا امت کو چا ہیے کہ واجبات کو ضروری تھہرائیں اور اللہ کے محر مات سے لوگوں کو بازر کھیں اور خاموش نہ رہیں۔ پھر حق کی نقیض باطل کی تائید میں بولنا کیوں کر جائز ہوسکتا ہے؟ نظر بریں اگر سیدنا ابو بکر کی خلافت حرام ومنکر ہوتی تو اس سے لوگوں کو بازر کھنا امت پر واجب اور اس سے خاموش رہنا ناروا ہوتا اور اگر سیدنا علی کی اطاعت واجب ہوتی تو یہ ایک بڑی نئی تھی ،جس کا حکم دینا نہایت ضروری تھا۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

''مومن مرداورعورتیں ایک دوسرے کے ہم درد ہیں وہ نیکی کا حکم دیتے اور برائی سے روکتے ہیں۔'' (سورہُ توبہ: ۹/۱۷)

نيز فرمايا:

﴿ وَ كَذَٰلِكَ جَعَلَنْكُمْ أُمَّةً وَّسَطًا لِتَكُونُوا شُهَدَآءَ عَلَى النَّاسِ ﴾ (البقرة:٢/٢٤)

''اسی طرح ہم نے تم کوایک امت وسط بنایا تا کہتم دوسروں پر نگاہ رکھو۔''

جب اس امت کوشاہد کا درجہ دیا گیا ہے تو ان کو یہ بات معلوم ہونا چاہیے کہ وہ کس بات کی شہادت دیں گے۔اگر یہ امت اللہ کی حلال کر دہ اشیاء کوحرام اور محر مات کوحلال قرار دینے والی ہوتی تو اس کوشاہز نہیں بنایا جا سکتا تھا۔ اسی طرح اگر اس امت کے افراد قابل مدح اشخاص کی مذمت کرتے اور مذموم اشخاص کی مدح میں رطب اللسان ہوتے تب بھی وہ اس منصب پر فائز نہیں کیے جا سکتے تھے۔ بنابریں جب یہ امت سیدنا ابو بکر کے استحقاق خلافت کی گواہی دے تو اس کا صادق ہونا ضروری ہے۔ اسی طرح جب یہ بالا تفاق کسی کے نیک یا بدہونے کی شہادت دیں تو ان کی یہ گواہی قبول کی جائے گی۔ اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں:

''جو شخص بھی ظہور ہدایت کے بعدرسول کی مخالفت کرے گا،اورمومنین کی راہ کو جھوڑ کر دوسری راہ پر چلے گا تو جدھر کو وہ مڑے گا ہم اس کواسی طرف موڑ دیں گے اور اسے جہنم رسید کریں گے۔'' (سورہ نساء:۴/۸۱)

اس آیت میں مخالفت رسول اور مومنین کی راہ کو چھوڑ کر دوسرے راستوں پر چلنے کی ممانعت کی گئی ہے، یہ دونوں باتیں مذموم ہیں، جب اس امت کے لوگ کسی چیز کی حلت یا حرمت پرمتفق ہوں اور کوئی شخص ان کی مخالفت کرے تو اس نے مومنین کے سوا دوسروں کی راہ اختیار کی۔

قرآن پاک میں فرمایا:

﴿ وَاعْتَصِمُوا بِحَبْلِ اللّهِ جَمِيعًا وَّ لَا تَفَرَّقُوا ﴾ (آل عمران:١٠٣/٣) "سبل كرالله كي رسي كوتهام لواور فرقے فرقے نه بنو "

اگر حالت ِ اجتماع میں بھی مسلمانوں کے درمیان کامل اتحاد و لگانگت موجود نہ ہوتو پھراجتماع و انتشار میں کیا فرق ہوا؟ قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

﴿ إِنَّمَا وَلِيُّكُمُ اللَّهُ وَ رَسُولُهُ وَالَّذِينَ الْمَنُوا ﴾ (المائدة: ٥/٥٥) ﴿ اللَّهُ تَعَالَى ، اس كارسول اور الله ايمان تهمار حدوست بين ـ "

اس آیت میں مونین کی دوستی کواللہ ورسول کی دوستی کی طرح قرار دیا گیا ہے یہ ایک مسلمہ بات ہے کہ اللہ تعالیٰ اس امت کو ضلالت پر جمع نہیں ہونے دیتا، اس کے سب سے زیادہ حق دار صحابہ ہیں۔ اس سے ثابت ہوا کہ صحابہ کا سیدنا ابو بکر کو خلیفہ منتخب کرنا ایک جائز اقدام تھا۔

سرور كائنات مَلَاثِيَّةٍ نِے فرمایا:

"جس کی تم مدح بیان کرتے ہو، اس کے لیے جنت واجب ہو جاتی ہے، اور جس کی مدمت کرتے ہو، اس کے لیے جنت واجب ہو جاتی ہے۔ اور جس کی مذمت کرتے ہو، اس کے لیے دوزخ واجب ہو جاتی ہے۔ تم زمین پر اللہ کے گواہ ہو۔'' • مذمت کرتے ہو، اس کے لیے دوزخ واجب ہو جاتی ہے۔ تم زمین پر اللہ کے گواہ ہو۔''

#### اجماع پرشیعہ کے اعتراضات:

شيعه مصنف لكهتاب:

'' اجماع میں سب لوگوں کا قول معتبر ہوتا ہے اور یہ بات موجود نہ تھی۔ اکثر لوگ قتل عثمان بر متفق تھے۔''

ہم قبل ازیں اس کا جواب دے چکے ہیں، ہم نے بیان کیا تھا کہ ارباب حل وعقد کے اجماع میں چند افراد کے شرکت نہ کرنے سے پچھ حرج واقع نہیں ہوتا۔ یہ بات غلط ہے کہ اکثر لوگ سیدنا عثمان کوتل کرنا چاہتے تھے۔ بخلاف ازیں آپ کی قاتل ایک باغی وظالم جماعت تھی۔

شيعه مصنف لكھتا ہے:

'' جب غلطی کا صدور ہر شخص ہے ممکن ہے تو اجماع میں کذب کے احتمال سے کون ہی چیز مانع ہے؟''

ہم کہتے ہیں کہ اجماع سے وہ فوائد حاصل ہوتے ہیں جواحاد سے نہیں ہوتے ، بنابریں فردواحد کو اجماع کا درجہ حاصل نہ ہوگا۔ مثلاً احاد سے خطا و کذب کا صدور ممکن ہے، مگر جب وہ تواتر کی حدکو پہنچ جائیں تو یہ احتمال باقی نہیں رہتا ، اس کی نظیر ہہ ہے کہ جتنے لقمے کھائے جاتے ہیں ، ان میں سے کسی ایک لقمہ سے بھی سیری حاصل نہیں ہوتی ، مگر ان کے مجموعہ سے آ دمی سیر ہو جاتا ہے۔ اسی طرح تنہا ایک آ دمی دشمن کے مقابلہ سے قاصر ہوتا ہے ، جب چندا فراد جمع ہو جائیں تو وہ آسانی سے مقابلہ کر سکتے ہیں۔خلاصہ یہ کہ کثرت قوت وعلم کی موجب ہوتی ہے۔ اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ أَنْ تَضِلُّ إِحْدَاهُمَا فَتُذَكِّرَ إِحْدَاهُمَا اللَّهُ خُولِى ﴿ (البقرة:٢٨٢/٢) "اس ليے كه اگرا يك عورت بعول جائے گی تو دوسری اسے یاد دلا دے گی: نبی كريم مَثَالِیًا نے فرمایا:

 <sup>●</sup> صحیح بخاری\_ کتاب الجنائز، باب ثناء الناس علی المیت(حدیث:۱۳٦۷)، صحیح مسلم، کتاب الجنائز\_باب فیمن یثنی علیه خیر او شر من الموتی (حدیث: ۹٤۹)

''ایک کے ساتھ شیطان ہوتا ہے اور وہ دوآ دمیوں سے دورر ہتا ہے۔''

یہ ایک بدیہی بات ہے کہ انسان ایک تیرکو بآسانی توڑسکتا ہے، مگر بہت سے تیروں کو توڑنا مشکل ہے۔ ہم یہ بھی کہتے ہیں کہ اگر اجماع میں خطا کا امکان ہوتا ہے تو سیدناعلی کی عصمت ثابت نہیں ہو سکے گی۔ اس لیے کہ عصمت علی کا اثبات بھی اجماع کا رہین منت ہے۔ نیز سیدناعلی کے سوا دوسرے لوگ بھی معصوم ہو سکیس گے۔ اگر شیعہ اجماع پر معترض ہوں گے تو ان کا ایک مذہبی قاعدہ باطل تھہرے گا اور اگر اسے ججت قرار دیں گے تو اصحاب ثلاثہ کی خلافت پر منعقد شدہ اجماع کو تسلیم کرنا برطی گا۔

شيعه مصنف لكهتاب:

''ہم وہ نصوص ذکر کر چکے ہیں جن سے امامت علی کا اثبات ہوتا ہے، لہذا س کے خلاف جواجماع بھی انعقاد پذیر ہوگاوہ غلط ہوگا۔''

اس کا جواب ہے ہے کہ ہم قبل ازیں امامت علی کے اثبات میں شیعہ کے دلائل کا ابطال کرکے اس کے خلاف براہین و دلائل قائم کر چکے ہیں۔ مزید براں ہمارے پیش کردہ دلائل مؤیّد بالا جماع ہیں۔ مزید براں ہمارے پیش کردہ دلائل مؤیّد بالا جماع ہیں۔ بفرض محال اگر کوئی دلیل خلاف اجماع ہوگی تو وہ باطل ہوگی یا اس سے مدّ عاکا اثبات نہیں ہوگا۔نص معلوم اور اجماع معلوم کے مابین تعارض ممتنع ہے، اس لیے کہ یہ دونوں ججت قطعی ہیں اور قطعیات میں تعارض جائز نہیں ہے ورنہ اجتماع تقیصین لازم آئے گا۔

جسنس کی مخالفت پر پوری امت جمع ہوجائے وہ دوسری نص سے منسوخ ہوتی ہے۔ ایسا بھی نہیں ہوا کہ امت میں ایک نص معلوم باقی ہو، وہ منسوخ بھی نہ ہواوراس کے خلاف اجماع منعقد ہو جائے۔ سیدنا صدیق کی خلافت کے بارے میں نص اجماع کے وجود سے ان دلائل کا ابطال ہوتا ہے جو شیعہ سیدنا علی کی خلافت کے بارے میں پیش کرتے ہیں۔

شیعه اقتراء سیخین کی روایت کے منکر ہیں:

شيعه مصنف لكھتا ہے:

''اہل سنت یہ حدیث پیش کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا: ''میرے بعد ابوبکر وعمر کی

<sup>•</sup> مسند احمد(١٨/١) سنن ترمذي، كتاب الفتن، باب ما جاء في لزوم الجماعة (حديث:

پیروی کرو۔'اس کا جواب ہے ہے کہ ہم اس روایت کو تسلیم نہیں کرتے۔ مزید برال بیان کی امامت وخلافت پرروشی نہیں ڈالتی۔اس حدیث میں ان کی افتداء کا حکم دیا گیا ہے، ہم فقہاء کی بھی افتداء کرتے ہیں،اس سے ان کا خلیفہ ہونا لازم نہیں آتا۔علاوہ ازیں ان میں بہت اختلاف پایا جاتا ہے، اس لیے دونوں کی پیروی ممکن ہی نہیں۔ نیز یہ روایت مشہور حدیث 'اَصْحَابی کَالنَّهُوُم'' کے خلاف ہے۔'

ہم کہتے ہیں بیروایت شیعہ کی پیش کردہ نص سے بہرحال اقوی ہے۔ بیر روایت امام احمد و ابوداؤد وتر مذی نے نقل کی ہے۔ ● بخلاف ازیں امامت علی کے اثبات میں پیش کردہ نصوص سب باطل ہیں۔محدث ابن حزم فرماتے ہیں۔

''ہم نے امامت علی کی نص ایک مجھول راوی سے پائی ہے، جو دوسرے مجھول راوی سے نقل کرتا ہے، اس کی کنیت ابوالحمراء ہے ہمیں نہیں معلوم وہ کون ہے۔''

اس حدیث میں سیدنا ابو بکر وعمر کی اقتداء کا حکم دیا گیا ہے۔ اس سے معلوم ہوا کہ وہ ظالم ومرتد نہ تھے کیوں کہ ظالم ومرتد دوسروں کا پیشوانہیں بن سکتا۔ سیدنا ابو بکر وعمر کے مابین اختلاف شاذ و نادر مسائل ہی میں پایا جاتا ہے، مثلاً اس مسکلہ میں کہ جب میت کا دادا زندہ ہواور اس کے بھائی بھی بقید حیات ہوں تو ترکہ س طرح تقسیم کیا جائے گا۔ نیزیہ مسکلہ کہ مال غنیمت کی تقسیم مساوی طور پرکی جائے گا یا اس میں تفاوت درجات کو ملحوظ رکھا جائے گا۔ سیدنا خالد بن ولید کے عزل ونصب میں بھی ان کے مابین اختلاف بیدا ہوا تھا۔ زیر تبصرہ حدیث میں بتایا گیا ہے کہ جن مسائل میں ابو بکر وعمر متحد الخیال ہوں۔ ان کی پیروی کرو۔ باقی رہی حدیث "اصّحابی کالنّہون م"تو وہ ائمہ حدیث کے نزدیک ضعیف ہے، اس لیے قابل احتجاج نہیں۔ •

شیعہ مصنف نے یہاں متعدد اعتراضات کیے ہیں ، چونکہ شنخ الاسلام نے اپنے جواب میں ان اعتراضات کو دہرایا ہے، لہذا ہم شیعہ کے اعتراضات کوقلم انداز کرکے شنخ الاسلام کے جوابات پر

 <sup>■</sup> سنن ترمذی، کتاب المناقب، باب(۲۱/۳۰)، (حدیث:۳۲۲۳، ۳۲۲۳)، سنن ابن ماجة\_ المقدمة\_ باب فضل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه(حدیث:۹۷)، مسند احمد (۳۸۲/۰»)
 ۳۹۹)

تفصیل کے لیے ویکھیے۔سلسلة الاحادیث الضعیفة للشیخ الالبانی رحمه الله (رقم:٥٨)

اکتفاءکرتے ہیں۔

## ﴿ لَا تَحُزَنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾:

ہم شیعہ مصنف کے اعتراضات کے جواب میں کہتے ہیں کہ غار کے واقعہ سے سیدنا ابوبکر کی فضیلت واضح ہوتی ہے، بخاری و مسلم میں ہے کہ سیدنا ابوبکر نے فر مایا: جب ہم غار میں سے تو میں نے دیکھا کہ دشمنوں کے پاؤں ہمارے سرکے اوپر سے۔ میرے جی میں آیا کہ اگر کفار میں سے کوئی اپنے پاؤں پر نظر ڈالے تو ہم کو دکھے لے۔ نبی کریم ﷺ نے فر مایا:''ابوبکر!ان دوآ دمیوں کے بارے میں آپ کوکیا خطرہ لاحق ہے جن کا تیسرا اللہ ہو۔' معیت کا لفظ اس آیت میں اسی طرح استعال کیا گیا ہے جیسے اس آیت میں ﴿وَهُو مَعَکُمُ اَیْنَمَا کُنْتُمُ ﴾ معیت عامہ علم کے ساتھ ہوتی ہے جیسے اس آیت میں ﴿وَهُو مَعَکُمُ اَیْنَمَا کُنْتُمُ ﴾ (الحدید: ۷۰/۲۶) 'جہاں بھی تم ہووہ تمہارے ساتھ ہے۔'

محدث ابن عيينه فرماتے ہيں:

"نَى مَثَالِیًا کَ بارے میں اللہ تعالی نے ابو بکر کے سواسب لوگوں کو معتوب کرتے ہوئے فرمایا: ﴿ إِلَّا تَنْصُرُوهُ فَقَدُ نَصَرَهُ اللّٰهُ إِذْ اَخْرَجَهُ اللّٰهِ يَنْ كَفَرُوا ثَانِيَ اللّٰهُ اِذْ اَخْرَجَهُ اللّٰهِ يُنَ كَفَرُوا ثَانِيَ النّٰهُ اِذْ اَخْرَجَهُ اللّٰهِ يَنْ كَفَرُوا ثَانِي اللّٰهُ اِذْ اَخْرَجَهُ اللّٰهِ يَنْ كَفَرُوا ثَانِي اللّٰهُ اِنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اِذْ اَخْرَجَهُ اللّٰهِ يَنْ اللّٰهِ اللّٰهُ اِذْ اَخْرَجَهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اِنْ اللّٰهُ اِنْ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللل

''اگرتم آپ کی مددنہیں کرتے، تو کچھ مضا کقہ نہیں، اللہ تعالیٰ نے آپ کی مدد کی تھی۔ جب کا فروں نے آپ کو نکال دیا تھا۔ جب آپ دو کے دوسرے تھے۔'' امام ابوالقاسم سہیلی فرماتے ہیں:

'' بیمعیت خاصه سید نا ابو بکر ڈلٹٹۂ کے سواکسی اور کے لیے ثابت نہیں ہوئی۔''

# ز ریتجره آیت کی مزید توضیح:

﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ ﴾ كِ قرآنى الفاظ اس بات پر دلالت كرتے ہيں كەسىدنا ابوبكر چيدہ و برگزيدہ صحابہ ميں شامل تھے۔ آپ آغاز بعثت سے لے كرتاوفات نبى كريم مَانَّيْنِ آكے رفيق رہے، بلكه

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم باب مناقب المهاجرین و فضلهم (حدیث:۳۹۲۲٬۳۶۵۳)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فصائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث: ۲۳۸۱)

# المنتقى من منهاج السنة النبويه

يول كهيكه موت وحيات مين آپ كادامن ماته سے نه جانے ديا۔ حديث صحيح مين آيا ہے كه آپ نے فرمايا: "هَلُ أَنْتُمُ تَارِ كُوُ الِي صَاحِبيُ"

'' کیا آپ میرے ساتھی کومیرے لیے رہنے دیں گے یانہیں؟''

بخاری و مسلم میں سیدہ عائشہ ڈاٹھٹا سے روایت ہے کہ جب میں نے ہوش سنجالا اس وقت میرے والدین اسلام لا چکے تھے۔ ہم پر کوئی دن ایسانہ گزرتا جب صبح وشام نبی کریم مُلٹیٹٹ ہمارے گھر میں تشریف نہ لاتے ہوں۔ ع

بخاری میں صلح حدیبیہ سے متعلق جو حدیث مذکور ہے، اس میں ہے کہ سیدنا عمر نے عرض کیا اے اللہ کے رسول! کیا ہم حق پر اور ہمار ہے دشمن باطل پرنہیں؟ فرمایا:'' درست ہے'' سیدنا عمر نے کہا: پھر ہم ذلت کو کیول گوارا کررہے ہیں؟

آپ نے فرمایا: ''میں اللہ کا فرستادہ ہوں ، اوراس کی نافر مانی نہیں کرسکتا۔ وہ میرا مددگار ہے۔ سیدنا عمر نے کہا: کیا آپ ہمیں بتایا نہیں کرتے تھے کہ ہم بیت اللہ پہنچ کراس کا طواف کریں گے؟ آپ نے فرمایا: ''بیٹھیک ہے۔ کیا میں نے بیٹھی کہا تھا کہ آپ امسال ہی طواف کعبہ کریں گے؟'' سیدنا عمر نے کہا: نہیں۔

آپ نے فرمایا:'' تو آپ ضرورخانہ کعبہ جاکراس کا طواف کریں گے۔'' سیدنا عمر کا بیان ہے کہ پھر میں ابو بکر کے یہاں آیا اور کہا: کیا محمد رسول اللہ سپے نبی نہیں ہیں؟ ابو بکرنے کہا: بے شک۔

> سیدنا عمر نے کہا: کیا ہم سیج اور ہمارے دشمن جھوٹے نہیں ہیں۔؟ سیدنا ابوبکر نے کہا: بیدرست ہے۔

سیدناعمرنے کہا: پھرہم ذلت کیوں گوارا کریں؟

سیدنا ابوبکر نے کہا: اے انسان! نبی کریم مَثَاثِیَّا اللّٰہ کے رسول ہیں،اور حکم ربانی کی خلاف ورزی نہیں کر سکتے۔اللّٰہ ان کا ناصر ہے۔الہٰداان کی رکاب تھام لیجیے،اللّٰہ کی قشم! وہ حق پر ہیں۔ 🔞

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب قول النبی صلی
 الله علیه و سلم"لو کنت متخذا خلیلاً" (حدیث ۲۶۱۳)

<sup>2</sup> صحيح بخارى، كتاب الصلاة، باب المسجد يكون في الطريق ..... "(حديث: ٢٧٦)

❸ صحیح بخاری، کتاب الشروط\_ باب الشروط فی الجهاد، (حدیث: ۲۷۳۱، ۲۷۳۲)

اس قتم کے واقعات کی بنا پرسیرنا ابو بکر کوصدیق کے لقب سے نوازا گیا۔

بخاری میں سیدنا ابوالدرداء ڈلاٹڈ سے مروی ہے کہ آپ نے فرمایا: ''ارے لوگو! ابوبکر کی قدر پہچانو،اللہ کی قشم اس نے بھی مجھے الم ورنج نہیں پہنچایا۔''

جب ایک سلیم العقل شخص بنظر غائر احادیث نبوید کو جانجتا پر گھتا ہے تو صدق و کذب اس پر دوشن ہو جاتا ہے ، اسی طرح جو شخص حفاظ حدیث کی صف میں شامل ہوتا ہے ، وہ جانتا ہے کہ وہ کس اعزاز و اکرام کے سزاوار ہیں۔ جو شخص اس میدان میں اتر نے کی جرائت نہیں کرسکتا ، اسے چاہیے کہ علم حدیث میں وخل اندازی نہ کر ہے اور اس فن کو ان لوگوں کے لیے چھوڑ دے جو اس کے اہل ہیں۔ جس طرح علم طب ونحواور نفذ و جرح کا کام انہی لوگوں کو تفویض کیا جاتا ہے جو اس میں کامل بصیرت رکھتے ہیں۔ احادیث نبویہ سے سیدنا ابو بکرکی افضلیت کا اثبات:

اس سے بڑھ کریہ کہ محدثین وفقہاء کے سواجملہ ارباب فنون سے غلطی صادر ہو سکتی ہے۔ محدثین وفقہاء کسی باطل مسئلہ پرجمع ہو سکتے ہیں نہ بچ کوجھوٹ اور جھوٹ کو بچ قرار دے سکتے ہیں۔ خلاصہ کلام یہ کہ جوشخص بھی زحمت فکر و تامل گوارا کرتا ہے اس پرسیدنا صدیق کے فضائل روز روشن کی طرح واضح ہو جاتے ہیں۔ یہ فضائل آپ کی ذات کے ساتھ مختص ہیں۔ مثلاً یہ آیات و احادیث نبویہ۔

- ا تيت قرآني: ﴿إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾
- (2) حديث نبوى: "إنَّ صَاحِبَكُمُ خَلِيلُ اللهِ "
- عبر مدیث که سیدنا ابو بکرنبی کریم مُلَاثِیْاً کوسب مردول می محبوب ترتھے۔
- ﴿ وہ حدیث جس میں مذکور ہے کہ نبی کریم مَثَاثِیمٌ نے ایک عورت کوفر مایا کہ اگر مجھے زندہ نہ پاؤتو ابو بکر کی خدمت میں حاضر ہو۔ ﴾

<sup>•</sup> صحیح بخاری(۳۲۰۲)، صحیح مسلم(الزهد:۲۰۰۹/۷٥)

عحیح مسلم(۲۳۸۳/۷)

**<sup>3</sup>** صحیح بخاری (۳۶۶۲)،صحیح مسلم(۲۳۸٤)

**<sup>4</sup>** صحیح بخاری (۳۹۰۹) ،صحیح مسلم(۲۳۸۱)

# المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

- وہ حدیث جس میں مذکور ہے کہ نبی کریم مثالی ایم مثالی نے سیدنا ابوبکر کے لیے عہد نامہ لکھنے کا ارادہ کیا تھا۔ تھا۔
  - © وہ حدیث جس میں سیدنا ابو بکر کے لقب صدیق کا ذکر کیا گیا ہے۔ **⑥** 
    - الله عَادِيثٌ فَهَلُ أَنتُهُ تَارِكُوا لِي صَاحِبِي " الله عَاحِبِي " الله عَادِبِي " الله عَدِبِي " الله عَادِبِي " الله عَادِبِي " الله عَادِبِي " الله عَاد
- ® جس حدیث میں بیرواقعہ مذکور ہے کہ جب عقبہ بن ابی معیط نے نبی ﷺ کے گلے میں چادر ڈالی تھی تو ابو بکرنے آپ کو چھڑایا۔ ۖ
  - ③ جس حدیث میں سیدنا ابو بکر کوامام صلوٰۃ 🗗 اورامیر حج مقرر کرنے کا واقعہ مذکورہ ہے۔
- © وہ حدیث جس میں وفات رسول کے بعد سیدنا ابوبکر کے ثبات واستقلال اور امت کی فرماں برداری کا ذکر کیا گیا ہے۔
- (الله وه حدیث جس میں سیدنا ابوبکر کے ان اعمال صالحہ کا ذکر کیا گیا ہے جو آپ نے ایک دن میں انجام دیے تھے۔ <sup>3</sup>

سیدنا ابوبکر کے پچھ فضائل ایسے بھی ہیں جن میں سیدنا عمر آپ کے تہیم وشریک ہیں، چنانچہ سے احادیث نبویہ ملاحظہ ہول۔

سیدناعلی سے روایت کردہ بیہ حدیث کہ نبی کریم مُثَاثِیَّا فرمایا کرتے تھے:'' میں اور ابوبکر وعمر آئے۔''<sup>®</sup> آئے میں اور ابوبکر وعمر گئے۔''<sup>®</sup>

- صحیح بخاری(۲۲۱۰)،صحیح مسلم(۲۳۸۷)
- عستدرك حاكم (٦٢/٣)،مجمع الزوائد (١/٩٤)
  - 🛭 صحیح بخاری (۳۶۲۱)
  - 🗗 صحیح بخاری(۳۶۷۸)
- 🗗 صحیح بخاری(۲۷۹٬۶۷۸)،صحیح مسلم (۲۰،٤۱۸)
  - ۵ صحیح بخاری(۲۳۱۳)،صحیح مسلم(۱۳٤۱)
    - 🕡 صحیح بخاری(۳۱٦۸،۳٦٦٧)
      - 🛭 صحیح مسلم (۱۰۲۸)
- صحیح بخاری(۳۱۸۵،۳۱۷۷)، صحیح مسلم(۲۳۸۹)

- 🗘 وہ حدیث جس میں کنوئیں سے پانی تھینچنے کا ذکر ہے۔
- پیروریث که میں اور ابو بکر وعمراس پر ایمان رکھتے ہیں۔

یوں تو سیدناعلی کے مناقب وفضائل بھی بہت ہیں، مگروہ آپ کے ساتھ مختص نہیں۔صحاح میں سیدنا ابوبکر کے فضائل سے متعلق ہیں احادیث مذکور ہیں، ان میں سے اکثر میں آپ کے خصائص بیان کیے گئے ہیں۔

بہر کیف سیدنا ابو بکر گونا گوں اوصاف ومحامد کی بنا پرخلیل رسول (آپ کے گہرے دوست)
تھے۔ بشرطیکہ بنی نوع انسان میں آپ کا کوئی خلیل موجود ہو۔ اگر سیدنا ابو بکر نبی کریم مَثَالِیَّا کے دشمن ہوتے ، جبیبا کہ روافض کہتے ہیں، تو وہ دشمن کی آمد پر ہم وغم کی بجائے فرح وسرور کا اظہار کرتے۔ جب سیدنا ابو بکر نے اظہار غم کیا تو نبی مَثَالِیْا نے فرمایا: '' اللّٰہ تعالیٰ کی حفاظت ونصرت ان کے شامل حال ہے۔' 3

ایک معمولی عقل کا آ دمی بھی سوچ سکتا ہے کہ ایک شخص جو ہر طرف سے دشمنوں کے نرغہ میں ہو، دوران سفر اپنی رفافت کے لیے کیسے شخص کو انتخاب کرتا ہے۔ بیامر موجب جیرت ہے کہ ایسے نازک حالات میں بقول شیعہ رفافت کے لیے آپ نے ایسے شخص کو منتخب کیا جو بظاہر آپ کا دوست اور بباطن آپ کا دشمن تھا، جو شخص اپنی رفافت کے لیے ایسے منافق شخص کو اختیار کرتا ہے، وہ حد درجہ غبی اور جاہل ہوتا ہے، اللہ ان لوگوں پر لعنت بھیج جورسول کریم کو جاہل وغبی تصور کرتے ہیں۔

شيعهمصنف لكصتاب:

' دممکن ہے نبی سُلَّاتِیْاً نے اس لیے رفیق سفر بنایا ہو کہ مبادا وہ آپ کے معاملہ کو ظاہر کردے۔''

ہم کہتے ہیں یہ چندوجوہ کی بنا پر باطل ہے۔ پہلی وجہ یہ ہے کہ قرآن کریم سے معلوم ہوتا ہے کہ سیدنا ابو بکر کیم سے الفت ومحبت کا سلوک کرتے تھے۔ دوسرے یہ کہ سیدنا ابو بکر کا مومن ومحبت رسول ہونا تواتر معنوی کے ساتھ معلوم ہے اور اس کی شہرت حاتم طائی کی سخاوت اور عنتر ہ کی شجاعت

<sup>•</sup> صحیح بخاری (۳۶۸۲)،صحیح مسلم (۲۳۹۲)،

عصحیح بخاری (۳۶۶۳)،صحیح مسلم(۲۳۸۸)

<sup>•</sup> صحیح بخاری(۲۰۲۵،۳۲۵۲)، صحیح مسلم(الزهد:۲۰۰۹)

سے بھی زیادہ ہے، مگرروافض کے تعصب وعناد کا کیا علاج؟

روافض کے عناد کا بیرعالم ہے کہ وہ اس بات کونشلیم نہیں کرتے کہ سیدنا ابوبکر وعمر حجرہ نبویہ میں مدفون ہیں۔

شیعہ مصنف نے اس ضمن میں جو کچھ کہا ہے، وہ اس کی جہالت کا بین ثبوت ہے خصوصاً واقعہ ہجرت کے بارے میں اس نے جو ہرز ہ سرائی کی ہے وہ بھی اس کی جہالت کا آئینہ دار ہے۔ شخص اسر حقدقہ میں سیم کل یہ کرنی مقابلاً کی دیں میں اللہ مکر نا میں حجر میں بریختر مامل کے کہ

ہر شخص اس حقیقت سے آگاہ ہے کہ نبی سکا ٹیٹے اور سید نا ابو بکر غار میں چھپے ہوئے تھے۔ اہل مکہ کو بھی اس کا پیتہ چل گیا اور انھوں نے دونوں کو تلاش کرنے کے لیے ہر طرف آدمی بھیج دیے۔ قریش مکہ نے اعلان کیا تھا کہ جو شخص دونوں میں سے کسی کو پکڑ لائے گا اسے انعام دیا جائے گا۔ اس سے واضح ہوتا ہے کہ وہ سید نا ابو بکر کی حب رسول سے آگاہ تھے۔ اگر سید نا ابو بکر آپ کے دہمن ہوتے تو قریش مکہ آپ کی گرفتاری کے لیے انعام کا اعلان نہ کرتے۔ مزید براں آپ رات کے وقت نکلے تھے جب کہ کوئی شخص اس سے آگاہ نہ تھا، پھر سید نا ابو بکر کوساتھ لے جانے کی کیا ضرورت تھی ؟ اگر شیعہ یہ کہیں کہ سید نا ابو بکر کو غالبًا آپ کے گھر سے نکلنے کا علم تھا تو ہم کہیں گے کہ جس طرح مشرکین مکہ کو آپ کے گھر سے نکلنے کا علم تھا تو ہم کہیں گے کہ جس طرح مشرکین مکہ کو آپ کے گھر سے نکلنے کا علم تھا تو ہم کہیں اس ارادہ کو پوشیدہ رکھ سکتے تھے۔

#### سفر ہجرت میں سیدنا ابوبکر کی رفاقت:

بخاری و سلم میں ہے کہ سیدنا ابو بکر نے جب ہجرت کی اجازت طلب کی تو آپ نے فرمایا ذرا صبر کیجے، آپ میر سے ساتھ ہجرت کریں گے۔ ● بخاری و سلم میں سیدنا براء، سیدنا ابو بکر سے روایت کرتے ہیں کہ ہم رات بھر چلتے رہے۔ یہاں تک کہ دو پہر ہوگئی اور راستے خالی ہو گئے۔ ہم نے ایک بلند پھر و یکھا جس کا سایہ تھا ہم اس کے نیچا تر آئے۔ میں نے اپنے ہاتھ سے زمین ہموار کی ، تا کہ آپ سایہ میں آ رام کر سکیں ، پھر میں نے چا در بچھائی اور آپ کو سوجانے کے لیے عرض کیا۔ چنا نچہ آپ سایہ میں آ رام کر سکیں ، پھر میں نے چا در بچھائی اور آپ کو سوجانے کے لیے عرض کیا۔ چنا نچہ آپ سو گئے۔ زوال آفتاب کے بعد پھر ہم نے سفر کا آغاز کیا۔ استے میں سراقہ بن مالک بھی ہمارے پاس بہنچ گئے۔ ہم اس وقت سنگلاخ زمین پر تھے۔ میں نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول! مکہ والے پاس بہنچ گئے۔ ہم اس وقت سنگلاخ زمین پر تھے۔ میں نے عرض کیا، اے اللہ کے رسول! مکہ والے آگے: فرمایا ﴿ لَا تَحْوَنُ إِنَّ اللَّهُ مَعَنَا ﴾ آپ نے بددعا فرمائی ، سراقہ کا گھوڑ اپیٹ تک زمین میں

 <sup>■</sup> صحیح بخاری، کتاب مناقب الانصار\_باب مناقب الانصار\_ باب هجرة النبی صلی الله علیه و سلم و اصحابه الی المدینة (حدیث:۰۰ ۳۹)

ومنس گیا۔ سراقہ نے کہا میں جانتا ہوں کہتم دونوں نے میرے حق میں بددعا کی ہے۔اب دعا تیجیے کہ اللّٰداس سے مجھے نجات دے، میں مکہ والوں کو واپس کر دوں گا۔''

نبی کریم نے دعا فر مائی ، تو اس کا گھوڑا زمین سے باہرنکل آیا،سراقہ واپس چلا گیا راستہ میں جو شخص ملتا اسے کہتا ، واپس لوٹ جاؤ ، اب تلاش کرنے کی ضرورت نہیں۔ •

بخاری میں سیدہ عائشہ ڈی ٹھاسے مروی ہے۔ کہا جب مکہ والوں نے مسلمانوں کو تکلیف دی تو الوبکر عازم حبشہ ہوئے، جب برک الغماد کے مقام پر پہنچ تو راستہ میں قبیلہ قارّہ کے سردارابن الدغنہ سے ملاقات ہوئی، اس نے پوچھاا بوبکر! کہاں جارہے ہو؟ فرمایا:''میری قوم نے مجھے مکہ سے نکال دیا ہے، اب میں اللّٰد کی زمین پرچل پھر کراس کی عبادت کرنا چاہتا ہوں۔ (بیطویل حدیث ہے) مرید برال جب نبی کریم اور ابوبکر غار میں اقامت گزیں تھے۔ عبد الرحمٰن بن ابی بکران کے مرید برال جب نبی کریم اور ابوبکر غار میں اقامت گزیں تھے۔ عبد الرحمٰن بن ابی بکران کے پاس خبریں لایا کرتے تھے، عامر بن فہیرہ بھی ان کے ساتھ تھے۔ کی ہم شیعہ سے پوچھتے ہیں کہ جب کفار آگئے تھے اور ابوبکر نے ان کے پاؤں دیکھے تھے، تو باہر نکل کر نبی کریم کو پکڑا کیوں نہ دیا؟ نبی کریم کو تکلیف پہنچانے کا اس سے بہتر موقع اور کیا ہوسکتا تھا؟ اللّٰہ کی ذات پاک ہے جس نے روافض کو بصیرت وفراست سے محروم کردیا۔

شیعه کا بیقول که 'لک تَحْدَنُ ''کے الفاظ ابو بکر کی بے صبر می ظاہر کررہے ہیں۔' ہم کہتے ہیں کہ شیعه کے اقوال باہم متناقض ہیں، وہ پہلے کہہ چکا ہے کہ نبی کریم نے ابو بکر کو غار میں اپنے ساتھ اس لیے رکھا تھا کہ اگر وہ مکہ میں رہا تو آپ کے راز کو واشگاف کردے گا، اور اب کہہ رہا ہے کہ وہ ضعیف القلب اور قلیل الصبر تھے۔اللہ کی شم! شیعہ کے کس وصف پر رشک کیا جائے وہ علم

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب المناقب\_ باب علامات النبوة فی الاسلام (حدیث: ۳۲۱۰)،
 صحیح مسلم\_ کتاب الزهد، باب فی حدیث الهجرة (حدیث: ۲۰۰۹/۷۰)،

<sup>2</sup> صحیح بخاری \_ کتاب مناقب الانصار\_ باب هجرة النبی صلی الله علیه و سلم اصحابه الی المدینة (حدیث: ۳۹۰۵)

 <sup>●</sup> صحیح بحاری، حوالہ سابق ، لیکن اس میں خبریں لانے والے عبداللہ بن ابی بکر رضی اللہ عنہما تھے۔
 عبدالرحمٰن تو اس وقت مسلمان ہی نہیں ہوئے تھے۔ انھوں نے حدیبیہ کے موقع پر اسلام قبول کیا۔
 واللہ اُعلم۔

وفہم دونوں سے یک سربے گانہ تھے۔

جان لینا چاہیے کہ مہاجرین صحابہ میں کوئی بھی منافق نہ تھا۔ بلکہ یوں کہیے کہ نفاق کا وجودان میں محال تھا۔ اس لیے کہ مشرکین مکہ قوت وشوکت سے بہرہ ور تھے اور جوشخص مشرف باسلام ہوتا اسے جی بھر کر سزا دیتے۔ اس لیے جوشخص بھی دین اسلام کو قبول کرتا تھا وہ رضائے الہی کے لیے بیہ خطرہ مول لیتا تھا کسی کے ڈریے نہیں۔

نفاق کا آغاز اسلام میں مدنی زندگی سے ہوا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ اسلام نے وہاں جب کفرو شرک پرغلبہ حاصل کرلیا تو کچھ لوگ ایسے بھی تھے جن کے دل میں کجی اور حسد وعناد کا جذبہ موجزن تھا۔ اس لیے وہ دولت ایمان سے بہرہ ور نہ ہو سکے۔ چنا نچہ تلوار کے ڈرسے تقیہ کے طور پر وہ بظاہر مسلمان ہو گئے مگر دل سے کا فررہے، مہاجرین کا معاملہ اس سے یک سرمختلف تھا۔ انھوں نے دین اسلام کوکسی کے خوف یا جر واکراہ کی وجہ سے قبول نہیں کیا تھا۔ اللہ تعالی ان کی شان میں فرماتے ہیں۔ ''ان تنگ دست مہاجرین کی طرح جن کوان کے گھر بارسے نکالا گیا، وہ اللہ کا فضل اور اس کی خوشنودی چاہتے ہیں اور اللہ ورسول کی مدد کرتے ہیں، یہی لوگ سے ہیں۔'' سیدنا ابو بکر ڈاٹنٹ بالا تفاق مہاجرین میں سب سے افضل تھے۔ سب صحابہ آپ کوخلیفہ رسول کہہ کر پکارتے تھے، ظاہر ہے کہ جب اللہ تعالی نے مذکورہ صدر آیت میں ان کوصاد قین کے لقب سے کر پکارتے تھے، ظاہر ہے کہ جب اللہ تعالی نے مذکورہ صدر آیت میں ان کوصاد قین کے لقب سے نواز ا ہے تو وہ ضلالت پر جمع نہیں ہو سکتے۔

شیعہ مصنف کا بیقول کہ' بخم زدہ ہونا سیدنا ابو بکر کے ناقص ہونے پر دلالت کرتا ہے۔''ہم کہتے ہیں نبی کریم کے مقابلہ میں سب اہل اسلام ناقص ہیں۔مزید بیہ کہ ہم عصمت ابی بکر کے قائل نہیں ہیں۔اللہ تعالیٰ نبی مَثَالِیْا کم وَخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

﴿ وَ لَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمُ وَ لَا تَكُ فِي ضَيْقٍ مِّمَّا يَمْكُرُونَ ﴾

(النحل:١٦١/١٦)

'' آپغم نہ کریں اور جوتد ہیریں وہ کررہے ہیں ان سے تنگ دل نہ ہوں۔'' عام اہل ایمان کے حق میں فر مایا:

﴿ وَ لَا تَهِنُواْ وَ لَا تَحْزَنُوا ﴾ (آل عمران: ١٣٩/٣) ، (رستى نه كرواورغم زده نه مو-"

نبی مَنَاتِیْنِمْ کے بارے میں ارشا دفر مایا:

﴿ وَ لَا تَحْزَنُ عَلَيْهِمْ ﴾ (الحجر: ١٥/٨٨)

"ان يرنم نه سيجيے-"

حزن ایمان کے منافی نہیں ہے:

ان آیات سے واضح ہوتا ہے کہ حزن و ایمان کے مابین منافات نہیں ہے جوشخص سیدنا صدیق رہائی کے بقین وصبر کو دیگر صحابہ کے صبر ویقین کے مشابہ ومماثل قرار دیتا ہے وہ بڑا جاہل آ دمی ہے۔ سیدنا ابو بکر کے فضائل ومنا قب سیدنا عثمان سے بہت زیادہ ہیں اس کے باوصف سیدنا عثمان نے بے مثال صبر و ثبات کا مظاہرہ کیا تھا۔ فتنہ پرداز عناصر نے آ پ کے گھر کا محاصرہ کر لیا اور آپ کوئل کرنا چاہا مگر آپ برابر اپنے اعوان وانصار کوان کے مقابلہ سے روکتے رہے، یہاں تک کہ اسی حالت میں شہادت سے سرفراز ہوئے۔

مزید برآ ن'لَا تَحْزَنُ ''سے وقوع حزن لازم نہیں آتا۔ نہی کے الفاظ جہاں کہیں بھی وارد ہوئے ہیں ان سے کہیں بھی بیدلازم نہیں آتا کہ منہی عنه عل وقوع پذیر ہوچکا تھا۔ بیر آیات ملاحظہ ہوں۔

- ا ۔ ﴿ وَ لَا تُطِعِ الْكَافِرِيْنَ وَالْمُنَافِقِيْنَ ﴾ (الاحزاب:٣٣) ١٠) ثن كافرول اورمنافقول كي اطاعت نه كر-'
  - ٢ ﴿ وَ لَا تَدُعُ مَعَ اللّهِ إلها اخْرَ ﴿ (القصص: ٢٨/ ٨٨) "الله كسواكس اورمعبودكونه بكار-"
    - سر ﴿ فَالا تَكُونَنَّ مِنَ الْجَاهِلِيْنَ ﴿ (الانعام: ٣٥/٦) "جاہلوں سے نہ ہو۔"

فرض کیجے سیدنا ابو بکرغم زدہ ہوئے بھی تھے تو محض اس لیے کہ کفار کہیں نبی کریم سکاٹیٹی کوئل نہ کردیں۔ ابن افی ملکیہ روایت کرتے ہیں کہ جب نبی کریم نے ہجرت فرمائی تو غار تورکا راستہ اختیار کیا۔ دوران سفر ابو بکر بھی آپ کے پیچھے چلنے لگتے بھی آگے، جب آپ نے وجہ پوچھی تو عرض کیا اے اللہ کے رسول! جب مجھے احساس ہوتا ہے کہ دشمن عقب سے آپ پرحملہ آور ہوگا تو پیچھے چلتا ہوں اور جب اگلی جانب سے خطرہ محسوس کرتا ہوں تو آپ کے آگے ہو جاتا ہوں، جب غار کے ہول اور جب اگلی جانب سے خطرہ محسوس کرتا ہوں تو آپ کے آگے ہو جاتا ہوں، جب غار کے

قریب پنچے تو عرض کیا کہ ملہ ہے! تا کہ میں غار میں داخل ہوکراس کوصاف کرلوں۔ <sup>©</sup> نافع کا قول ہے کہ ایک شخص نے ابن ابی ملیکہ سے سن کر مجھے بتایا کہ سیدنا ابو بکر نے غار میں ایک سوراخ دیکھا، اس کے آگے اپنا پاؤں رکھ کراسے بند کردیا تا کہ اس میں اگر سانپ یا بچھو وغیرہ ہوتو نبی کریمکی بجائے ابو بکر کو کائے۔ <sup>©</sup> ابو بکر کو کائے۔

بخاری و مسلم میں ہے کہ جب سرور کا ئنات منگالیا آ نے بید حدیث بیان فر مائی کہ'' تم میں سے کوئی شخص اس وقت تک مومن نہیں ہوسکتا جب تک اپنے والدین واولا دسب سے مجھے عزیز تر نہ سمجھے۔' <sup>3</sup> تو ابو بکر بے حدغم زدہ ہوئے ، جب آپ نے وجہ پوچھی تو بتایا:'' میں اس لیے مغموم ہوں کہ شاید میری وجہ سے نبی کریم کوکوئی تکلیف بہنچ جائے۔اور میرا ایمان ہی جاتا رہے۔'' یہ حدیث اس بات کی آئینہ داری کرتی ہے کہ سیدنا ابو بکر نبی کریم منگالیا آ کے ساتھ کس قدر گہری محبت مدیث اس بات کی آئینہ داری کرتی ہے کہ سیدنا ابو بکر نبی کریم منگالیا آ

قرآن کریم میں سیدنا لیقوب ملیلاً کے بارے میں فرمایا:

﴿ إِنَّهَا أَشُكُو بَتِّي وَ حُزُنِي إِلَى اللَّهِ ﴾ (سورة يوسف: ١٦/١٢) ثمن الله كورنج كا اظهار كرتا مول ـ'

شیعہ خود اعتراف کرتے ہیں کہ سیدہ فاطمہ ڈھٹھٹانے اپنے والدمحرم مُٹھٹٹے کی وفات پرانہائی غم وہم کا اظہار کیا تھا اور شب وروز' بیت الاحزان' (غم خانہ ) میں گزارا کرتی تھیں۔حقیقت یہ ہے کہ جاہل اپنے طور پر کسی کی مدح کرتا ہے دراصل وہ مذمت ہوتی ہے اورا گرشیعہ یہ کہیں کہ ابو بکر کو اپنے قتل کیے جانے کاغم تھا تو ہم کہیں گے ۔۔۔۔۔اسی سے سیدنا ابو بکر کا مومن ہونا ثابت ہوتا ہے اور یہ لازم آتا ہے کہ آپ قریش کے دشمن تھے، اندرونی طور پر ان کے دوست نہ تھے۔ ورنہ ان سے خاکف رہنے کی وجہ نہ تھی۔ نبی کریم مُٹھٹٹے نے اپنے گخت جگر ابر اہیم کی وفات پر فر مایا تھا:''اے ابر اہیم! ہمیں

عواله سابق

<sup>3</sup> صحیح بخاری، کتاب الایمان، باب حب الرسول صلی الله علیه وسلم من الایمان (حدیث: ۱۵،۱۶)، صحیح مسلم، کتاب الایمان، باب و جوب محبة رسول الله صلی الله علیه و سلم (حدیث: ۶۶)

تیری جدائی کا صدمہ ہے۔' <sup>1</sup> اس سے بھی معلوم ہوتا ہے کہ حزن مباح ہے۔نصوص سے بھی یہی ثابت ہوتا ہے۔

#### شيعه كهني بين:

"که ﴿إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ ﴾ کے الفاظ سے ابوبکر کا ایمان ثابت نہیں ہوتا۔ وہ کہتے ہیں کہ" ماحب" رفیق اور ساتھی کو کہتے ہیں۔ بیضروری نہیں کہ وہ ایما ندار ہو۔ قرآن کریم میں فرمایا:

﴿ إِذْ يَقُولُ لِصَاحِبِهِ وَ هُوَ يُحَاوِرُكُ ﴾ (سورة كهف ١٨/....) اس آيت مين صاحب كالفظ مطلق ساتقي كمعني مين استعال كيا گيا ہے۔'

#### سيدنا ابوبكر كايقين وثبات:

شیعه مصنف کا بیاعتراض که آیت کریمه ﴿فَانُزَلَ اللّٰهُ سَكِیْنَتَهُ عَلَی رَسُولِهِ وَالْمُؤُمِنِیْنَ ﴾ میں واضح طور پراہل ایمان کوسکون واطمینان کا مورد قرار دیا گیا ہے، مگر آیت زیر تبصرہ میں بیصراحت موجود نہیں۔''

اس کا جواب میہ ہے کہ یہاں ابوبکر کے لیے جداگا نہ طور پرنز ول سکینت کے اظہار کی ضرورت نہیں، اس لیے کہ آپ نبی مُنَافِیَّا کے تابع ومطیع اور رفیق ومصاحب تھے۔ اور اللہ تعالیٰ کی معیت دونوں کو حاصل تھی۔ بنابریں جب متبوع کوسکون واطمینان اور ملائکہ کی تائید ونصرت حاصل ہوگی تو لازماً تابع بھی اس میں شریک ہوگا۔

چونکہ سیدنا ابوبکر کوصاحب کے لقب سے نوازا گیا ہے جس سے عیاں ہوتا ہے کہ آپ ہمیشہ اور

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب الجنائز، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم "انا بك لمحزونون" (حدیث:۱۳۰۳)، صحیح مسلم، کتاب الفضائل\_ باب رحمته صلی الله علیه و سلم الصبیان و العیال (حدیث:۲۳۱۵)

ہر حال میں نبی کریم کے وابسۃ فراک رہا کرتے تھے۔خصوصاً ایسے نازک وقت میں جب کہ دوسی ناہنا بڑا مشکل ہوتا ہے، تو اس سے بطریق دلالۃ انص واضح ہوتا ہے کہ ابو بکر نصرت و تائید ربانی کے وقت بھی نبی کریم کے ساتھ شریک وسہیم ہوں گے۔ یہی وجہ ہے کہ جس موقع پر نبی کریم کوتائید ونصرت سے نوازا گیا نبی کریم کے بعد اسی قتم کے حالات میں تائید ربانی سیدنا صدیق کے شامل حال ہوئی، اسی بنا پر جمیع صحابہ میں سیدنا ابو بکریفین و ثبات میں سب سے آگے تھے۔ نبی کریم مُنَا اللَّامِ اللَّائِ الْکُلِ اللَّائِ الْکُلُو اللَّائِ اللَّائِ الْکُلُو الْکُلُو الْکُو اللَّائِ اللَّائِ اللَّائِ اللَّائِ الْکُلُو الْکُلُو اللِّائِ

سنن میں سیرنا ابو بکرہ ڈاٹٹئ سے مروی ہے کہ نبی سُلٹٹئ نے صحابہ سے پوچھا: '' کیاتم میں سے کسی نے آج خواب دیکھا ہے؟'' ایک صحابی نے کہا میں نے دیکھا ہے کہ آسان سے کسی نے آج خواب دیکھا ہے؟'' ایک صحابی نے کہا میں نے دیکھا ہے کہ آسان سے ایک تراز واتر اجس میں آپ اور ابو بکر کوتو لا گیا تو آپ بڑھ گئے، پھر ابو بکر وعمر کو تو لا گیا تو آپ بڑھ گئے، پھر ابو بکر وعمر کوتو لا گیا تو عمر والا بلڑ اجھک گیا پھر تراز و کواٹھالیا گیا۔' کواٹھالیا گیا۔' ک

### آيت ﴿ وَسَيْجَنَّبُهَا الْأَتُقَلِّي سِي شيعه كااستدلال:

ہم شیعہ مصنف کی یہ بات سلیم نہیں کرتے کہ آیت قرآنی ﴿وَ سَیُجَنَّبُهَا الْاَتُقَیٰ ﴿ ابو الله عَلَى ﴿ ابو الله عَلَى ﴿ وَجَهِ یہ ہے کہ فَدکورہ سورت کمی ہے اور الله علاق ہے اور سیدنا ابو بکر سے نہیں۔ اس کی وجہ یہ ہے کہ فذکورہ سورت کمی ہے اور ابوالد حداح کا واقعہ بالا تفاق مدینہ منورہ میں پیش آیا، اگر کسی مفسر نے یہ کہا بھی ہے کہ یہ آیت

القصاص (ح: ۱۸)، میں ان الفاظ کو موضوع قرار دیتے ہوئے معناً درست قرار دیا ہے جبیبا کہ اگلی القصاص (ح: ۱۸)، میں ان الفاظ کو موضوع قرار دیتے ہوئے معناً درست قرار دیا ہے جبیبا کہ اگلی حدیث ہے۔ تاہم بیروایت مرفوعاً الکامل لابن عدی (۱۸/۶ ۱۰)، میں بسند ضعیف مروی ہے۔ تاہم سیدنا عمر رفائی شیخ سے موقوفاً ثابت ہے۔ ویکھنے فضائل الصحابة للامام احمد (۲۰۳۳)، السنة لعبد الله بن احمد (۲۲/۷)، شعب الایمان (۳۲)، اس معنی کی مرفوعاً روایت مسند احمد (۲۲/۷)، الشریعة للآجری (۱۳۳۳)، میں ابن عمر رفائی شیخ سے۔ نیز دیکھیے اگلی حدیث۔ (نصیراحمد کاشف) الشریعة للآجری (۱۳۳۳)، میں ابن عمر رفائی شیخ سے۔ نیز دیکھیے اگلی حدیث۔ (نصیراحمد کاشف)

سنن ابی داؤد، کتاب السنة، باب فی الخلفاء (حدیث: ۲۳٤٤)، سنن ترمذی، کتاب الرؤیا۔
 باب ما جاء فی رؤیا النبی صلی الله علیه و سلم، المیزان والدلو (حدیث: ۲۲۸۷)

ابوالدحداح کے بارے میں نازل ہوئی تو اس سے مرادیہ ہے کہ یہ آیت ابوالحدداح کے واقعہ کو بھی شامل ہے۔ بعض صحابہ و تابعین جب کہتے ہیں کہ یہ آیت فلاں واقعہ کے بارے میں نازل ہوئی تو اس سے ان کا مقصد یہ ہوتا ہے کہ یہ آیت اس واقعہ کوشامل ہے اور اس کے حکم پر دلالت کرتی ہے، بعض علماء یہ بھی کہتے ہیں کہ یہ آیت دومختلف اسباب کی بنا پر دومر تبہ نازل ہوئی ہے۔

امام ابن حزم سیدنا عبداللہ بن زبیر سے روایت کرتے ہیں کہ بیآیت سیدنا ابوبکر کے بارے میں نازل ہوئی ۔ نغلبی نے بھی سعید بن مسیّب سے اسی طرح نقل کیا ہے۔ محدث ابن عیدینہ عروہ کے والد سے روایت کرتے ہیں کہ سیدنا ابو بکر نے سات ایسے غلاموں کوخرید کرآ زاد کیا جن کو اسلام قبول کرنے کے جرم میں ستایا جاتا تھا۔ ان کے اساء گرامی ہیہ ہیں۔

بلال۔ عامر بن فہیرہ۔ نہدیہ۔ بنت نہدیہ۔ زنیرہ۔ ام عمیس۔ بنی مؤمّل کی ایک لونڈی۔

زنیرہ رومی الاصل اور بنی عبد الداری مملوکہ تھی ، جب اسلام لائیں تو ان کی بصارت جاتی رہی۔
لوگوں نے بیہ کہنا نثروع کیا کہ لات ومنات نے اسے اندھا کردیا۔ زنیرہ نے کہا میں لات ومنات کو معبود نہیں تضور کرتی چنانچہ اللہ تعالی نے ان کو دوبارہ قوت بینائی عطا فرمائی۔ صبید نا ابو بکر نے جب بلال کوخریدا تو وہ بیخروں میں دیے ہوئے تھے۔ ان کے مالک نے کہا اگر کوئی شخص مجھے ایک اوقیہ بھی دے تو میں بلال کوفروخت کردوں گا۔ سیدنا ابو بکر نے فرمایا ، اگر آپ ایک سواو قیہ بھی طلب کریں تو میں بلال کوفروخت کردوں گا۔ سیدنا ابو بکر نے فرمایا ، اگر آپ ایک سواو قیہ بھی طلب کریں تو میں دے کر انھیں خریدلوں گا۔ فرمانے ہیں اسی ضمن میں مذکورہ صدر آبیت نازل ہوئی۔

جب سیدنا ابوبکر ایمان لائے تو اس وقت آپ کے پاس چالیس ہزار درہم تھے، وہ سب آپ نے راہِ الہی میں صرف کردیے۔مزید برال کوئی شخص اس بات کا قائل نہیں کہ ابوالد حداح بوری امت میں سے سب سے بڑے متنقی تھے۔ بلکہ عشرہ مبشرہ اور دیگر صحابہ بالا تفاق ان سے افضل تھے۔لہذا ان مفسرین کا قول زیادہ قرین صحت وصواب ہے جو کہتے ہیں کہ بیآیت سیدنا ابوبکر کے بارے میں نازل ہوئی۔اس لیے آپ امت بھر میں اقتی واکرم تھے۔

احادیث صحیحہ میں وارد ہے کہ نبی کریم مَثَاثِیَّا نے فرمایا:

<sup>•</sup> مستدرك حاكم (٢٨٤/٣)، سيرة ابن هشام (ص: ٢٤١ـ١٤٧)

سیرة ابن هشام (ص:۲۷)

''کسی شخص کے مال سے مجھے اتنا فائدہ نہیں پہنچا، جتنا ابوبکر کے مال سے ہوا۔'' <sup>1</sup> بخاری شریف میں آیا ہے کہ نبی کریم مرض الموت میں گھر سے نکلے مسجد میں آئے اور منبر پر بیٹھ کرفر مایا:

''کسی شخص نے اپنی جان و مال سے مجھ پر اتنا احسان نہیں کیا جتنا ابو بکر نے کیا ہے۔''
اگر میں کسی کو گہرا دوست بنانے والا ہوتا تو ابو بکر کو بنا تا، مگر دین اسلام کی بنا پر جو دوستی
استوار کی جائے وہی اچھی ہے۔ مسجد کی جانب کھلنے والی سب کھڑ کیاں ابو بکر کی کھڑ کی
کے سوابند کر دی جائیں۔''

امام ترفدی نے بروایت صیحه سیدنا عمر سے روایت کیا ہے کہ نبی سُٹائیٹی نے ایک مرتبہ صدقہ کا حکم دیا۔ اتفاق سے میرے پاس مال موجود تھا۔ میں نے کہا اگر میں بھی صدقہ دینے میں ابوبکر سے برٹر صاکا تو وہ آج ہی کا دن ہوگا۔ چنانچہ میں نے آ دھا مال لاکر آپ کی خدمت میں پیش کردیا۔ نبی کریم نے پوچھا'' گھر میں کیا جچھوڑا؟''عرض کیا: اے اللہ کے رسول! اس کے برابر۔ ابوبکر نے اپنا سب مال لاکر بارگاہ نبوی میں حاضر کردیا۔ نبی کریم سُٹائٹیٹی نے پوچھا:''ابوبکر! گھر میں کیا باقی رکھا؟''عرض کیا: اللہ اوراس کا رسول سُٹائٹیٹی ۔

سیدناعمر رٹاٹیڈ فرماتے ہیں: میں نے کہا، آئندہ میں کبھی آپ کا مقابلہ نہیں کروں گا۔

امام شافعی، امام اشعری اور ابن حزم ﷺ نے سورہ الفتح کی آیت: ﴿قُلُ لِّلْمُخَلَّفِیْنَ ﴾ (الفتح: ٨٤/٢) سے امامت ابوبکر پر احتجاج کیا ہے۔ ان کا نقطہ نگاہ یہ ہے کہ آیت کریمہ ﴿فَانُ رَجَعَکَ اللّٰهُ اِلٰی طَائِفَةٍ مِّنَهُم فَاسُتَا ذَنُو کَ لِلْخُرُو جَا اللّٰهِ اِلٰی طَائِفَةٍ مِّنَهُم فَاسُتَا ذَنُو کَ لِلْخُرُو جَا اللّٰهِ اِلٰی طَائِفَةٍ مِّنَهُم فَاسُتَا ذَنُو کَ لِلْخُرُو جَا اللّٰهِ اِلٰی طَائِفَةٍ مِّنَهُم فَاسُتَا ذَنُو کَ لِلْخُرُو جَا اللّٰهِ اِلٰی طَائِفَةٍ مِّنَهُم فَاسُتَا ذَنُو کَ لِلْخُرُو جَا اللّٰهِ اِلٰی طَائِفَةٍ مِّنَهُم فَاسُتَا ذَنُو کَ لِلْخُرُو جَا اللّٰهِ اللّٰهِ اِلٰی طَائِفَةٍ مِّنَهُم فَاسُتَا ذَنُو کَ لِلْخُرُو جَا اللّٰهِ اِللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰعِلَالِهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهِ الللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهِ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ الللّٰهُ الللّٰهُ اللّٰهُ اللّٰهُ اللّ

 <sup>■</sup> سنن ترمذی، کتاب المناقب ، باب(۱۰/۳۶)، (حدیث:۳۲۱)، سنن ابن ماجة المقدمة باب فضل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث:۹۷)، من طریق آخر الله عنه (حدیث:۹۷)، من طریق آخر الصدیق رضی الله عنه (حدیث:۹۷)، من طریق آخر الله عنه (حدیث:۹۷) الله و الله الله عنه (حدیث:۹۷) الله و الله و الله الله و الله

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه و سلم، باب قول النبی صلی الله علیه و سلم" سدوا الابواب الا باب ابی بکر"(حدیث:۲۰۵۳)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابی بکر الصدیق رضی الله عنه (حدیث:۲۳۸۲)

❸ سنن ابی داؤد، کتاب الزکاة، باب الرخصة فی ذلك(حدیث:۱۹۷۸)، سنن ترمذی، کتاب المناقب، باب(۲۱/۱۶)، (حدیث:۳۱۷۵)

میں شرکت نہ کرنے والوں کے بارے میں بی تکم دیا گیا ہے، اس آیت کے مضمون پرغور کرنے سے واضح ہوتا ہے کہ قبال کے داعی ومحرک نبی کر یم نہیں، بلکہ آپ کے خلیفہ و نائب ہیں جو ابو بکر وعمر ہی ہو سکتے ہیں، جضوں نے نبی کر یم کے بعد فارس و روم کے خلاف جنگیں لڑیں، ان کے نزدیک سورہ الفتح میں جن لوگوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ سورہ تو بہ میں بھی انہی سے خطاب کیا گیا ہے، اسی بنا پر بید دلیل محل من جن لوگوں کا ذکر کیا گیا ہے۔ سورہ الفتح بالا تفاق صلح حدیدیہ کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ نظر و تا ممل ہے، یہ مسلمہ بات ہے کہ سورہ الفتح بالا تفاق صلح حدیدیہ کے بارے میں نازل ہوئی ہے۔ فتح الاسلام ابن تیمیہ پڑالٹ نے اس ضمن میں کھل کر گفتگو کی اور بڑی تفصیل سے اپنا زاویۂ نگاہ واضح کیا ہے، فرماتے ہیں، یہ آیت سیدنا علی کی لڑائیوں کو شامل نہیں۔ اس لیے کہ آیت زیر تبصرہ کے واضح کیا ہے، فرماتے ہیں، یہ آیت سیدنا علی جن لوگوں کے خلاف صف آراء ہوئے سے۔ وہ بنص قرآن مسلم تھے، اللہ تعالی فرماتے ہیں:

﴿ وَ إِنْ طَائِفَتَا نِ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ اقْتَتَلُواْ فَأَصْلِحُواْ بَيْنَهُمَا ﴾

(الحجرات:۹/۳۹)

اس آیت میں قال وبغی کے باوجودلڑائی میں شرکت کرنے والے فریقین کومومن اور ایک دوسرے کے بھائی قرار دیا گیا ہے، نبی کریم منگاٹی ﷺ نے سیدناحسن ڈلٹٹی کے بارے میں فر مایا تھا۔
''ان کے ذریعہ اللہ تعالی مسلمانوں کے دوگر وہوں میں صلح کرائیں گے۔'' • فیانچہ اسی طرح وقوع پذیر ہوا۔ اس سے معلوم ہوا کہ مصالحت کے سلسلہ میں سیدناحسن کی مساعی جیلہ اللہ تعالی کو جنگ وقال کی نسبت عزیز تر ہیں۔

غزوهٔ بدر سے ابوبکر کے فرار کا واقعہ جھوٹ ہے:

شيعه مصنف كابه بيان:

''کہ ابو بکر متعدد مرتبہ غزوات سے بھاگ گئے تھے۔''

کذب، دروغ اورفریب دہی پرمبنی ہے۔غزوہ کبدر سے پہلے نبی کریم اورابوبکر نے کوئی لڑائی نہیں لڑی۔ پھر بھاگے کب اور کہاں؟ بیہ حقیقت ہے کہ سیدنا ابوبکر کسی لڑائی سے نہیں بھاگے تھے۔ غزوہ ٔ احد میں بھی سیدنا ابوبکر ان لوگوں میں تھے جو ثابت قدم رہے تھے۔ البتہ سیدنا عثان سے

صحیح بخاری ، کتاب الصلح\_ باب قول النبی صلی الله علیه و سلم للحسن بن علی رضی
 الله عنهما، (حدیث: ۲۷۰٤)

جولغزش ہوئی تھی وہ بدلیل نص بیان کی جا چکی ہے۔سیدنا ابوبکر ان لوگوں میں تھے جوغزوہ حنین میں ثابت قدم رہے تھے۔اگرسیدنا ابوبکر بزدل ہوتے تو نبی کریم غزوہُ بدر کے سائبان میں آپ کو شرف رفاقت سے مشرف نہ کرتے۔

نبی کریم مَثَالِثَائِم جب غزوهٔ بدر میں مشغولِ دعا ومناجات تھے۔سیدنا ابوبکر نے عرض کیا:'' اے الله کے رسول!! بیدها کافی ہے،اللہ تعالیٰ اپنا وعدہ پورا کرےگا۔''

اس سےمعلوم ہوتا ہے کہ ابوبکرعزم و ثبات وقوت ایمان وابقان کا زندہ پیکر تھے، نیزیہ کہ نبی کریم اورابوبکراصحاب بدر میں سب سے افضل تھے، حالانکہ دونوں نے لڑائی میں عملی حصہ نہیں لیا تھا۔ بہضروری نہیں کہاڑائی میں عملی حصہ لینے والا نہاڑنے والے سے افضل ہو۔

امام ذہبی فرماتے ہیں:

'' اگر رافضی مصنف بیر کہتا ہے کہ ابو بکر بزدل تھے، اور لڑائیوں سے بھاگ جایا کرتے تھے۔علاوہ ازیں وہمفلس وقلاش تھے۔وہ درزی تھے،ان کی پیثت پناہی کے لیے کوئی قبیلہ نہ تھا۔ان کا خاندان بنی عبد مناف اور بنومخزوم کی طرح معزز نہ تھا یا یہ کہ ان کے خدم وشم نه تھے''

ہم یو چھتے ہیں کہ سابقین اوّلین صحابہ نے کس کے سامنے گردن شلیم نم کی اور اسے خلیفہ رسول کہہ کر یکارا؟ آخرنص شرعی کے سوا کون سی چیز ان کوابوبکر کے سامنے جھکنے پر مجبور کر سکتی تھی۔اگرابوبکرسب امت میں افضل نہ ہوتے ۔تو سیدناعمریوں نہ فر ماتے: ''اللّٰہ کی قسم! جس قوم میں ابو بکر جسیاشخص موجود ہو، مجھے اس کا امیر مقرر کرنے سے بہتر ہے کہ مجھے تہہ تینج کردیا جائے۔

شيعه مصنف لكصتاب:

'' پہ جھوٹ ہے کہ ابوبکر نبی کریم پرخرچ کیا کرتے تھے،اس لیے کہ ابوبکر مال دارنہ تھے۔'' ہم کہتے ہیں کقطعی ومتواتر روایات کا انکارایک عظیم مصیبت ہے، ہم شیعہ مصنف سے یو چھتے ا ہیں کہ آخر کس ثقبہ یاضعیف راوی نے کہاہے کہ سیدنا ابوبکرمفلس آ دمی تھے؟

<sup>■</sup> صحيح مسلم\_ كتاب الجهاد\_ باب الامداد بالملائكة في غزوة بدر (حديث: ١٧٦٣)

<sup>2</sup> صحیح بخاری، کتاب الحدود\_ باب رجم الحبلی فی الزنا(حدیث: ٦٨٣٠)

بے شرمی اور ڈھیٹ بن سے حاتم کی سخاوت، شجاعت علی، علم معاویہ اور سیرنا ابوبکر کی تو نگری و شروت کا انکار نہیں کیا جا سکتا۔ اس سے بڑھ کریہ کہ ان لوگوں کا ذکر قرآن میں نہیں کیا گیا۔ مگر قران کریم سے سیرنا ابوبکر کی تو نگری کا واضح ثبوت ملتا ہے۔ بخاری و مسلم میں ہے کہ سیرنا ابوبکر مشطح کی مالی امداد کیا کرتے تھے، جب اس نے واقعہ افک میں منافقین کا ساتھ دیا تو سیرنا ابوبکر نے ان کی مالی امداد بند کردی۔ تب بہ آیت کریمہ نازل ہوئی۔

'' تم میں سے فارغ البال اشخاص اس بات کی قشم نہ کھالیں کہ وہ اپنے اقارب اور مساکین ومہا جرین پرخرچ نہیں کریں گے۔ چاہیے کہ وہ معاف کر دیں اور درگزر سے کام لیں، کیاتم اس بات کو پہند نہیں کرتے کہ اللہ تعالی تعصیں بخش دے۔''
کام لیں، کیاتم اس بات کو پہند نہیں کرتے کہ اللہ تعالی تعصیں بخش دے۔''
(سورۂ نور: ۲۲)

یہ سن کرابوبکر نے کہا:''اللہ کی قتم! میں جا ہتا ہوں کہ اللہ تعالیٰ میری مغفرت فرمائے، چنانچہ پھر مسطح کی مالی امداد شروع کر دی۔''

سات اشخاص جوغلام تھے،ا سلام کے جرم میں ان کو پیٹا جاتا تھا۔سیدنا ابوبکرنے ان کوخرید کر آزاد کر دیا۔ € نبی کریم مُثالثاتِم نے فرمایا:''ابوبکر کے مال سے مجھے جو فائدہ پہنچا کسی اور کے مال سے نہیں پہنچا۔'' نہیں پہنچا۔''

جب ہجرت کی تو جتنا مال تھا سب ساتھ لے لیا۔ <sup>4</sup> ایک قول کے مطابق آپ کے پاس اس وقت چھ ہزار درہم تھے۔ آپ اس مال سے تجارت کیا کرتے تھے۔ شیعہ کا بیر جھوٹ کہ ابو بکر ایک بیشے ورمعلم تھے:

شیعه مصنف کا بی قول که ' ابو بکرایک پیشه ورمعلم تھے، صاف جھوٹ ہے۔اگر فی الواقع ایسا ہوتا

❶ صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب حدیث الافك(حدیث: ۱۱۱) صحیح مسلم،کتاب التوبة، باب فی حدیث الافك(حدیث: ۲۷۷۰)،

<sup>2</sup> مستدرك حاكم (٢٨٤/٣)، سيرة ابن هشام (ص:٧٤١)

<sup>■</sup> سنن ترمذی، کتاب المناقب باب (۱۵/۳۶)، (حدیث: ۳۲۶۱)، سنن ابن ماجة\_ المقدمة\_ باب فضل ابی بکر الصدیق، رضی الله عنه(حدیث:۹۷)

**<sup>4</sup>** سیرة ابن هشام (ص:۲۵)

تواس سے سیدنا ابو بکر کی شان میں کچھ فرق نہیں بڑتا تھا۔ ابو بکر اگر پیشہ ورمعلم ہوتے تو قریش کے بہت سے لوگ کھے بڑھے ہوتے۔ حالانکہ لکھنے والوں کی قریش میں بڑی قلت تھی۔

یہ جھوٹ ہے کہ سیدنا ابو بکر درزی تھے۔ یہ پیشہ قریش میں بڑا کم یاب تھا۔ اس کی وجہ یہ تھی کہ قریش مام طور سے نہ بند باندھتے اور اوپر چا در اوڑھ لیا کرتے تھے۔ اس لیے کپڑے سینے کی ضرورت ہی لاحق نہیں ہوا کرتی تھی۔ سیدنا ابو بکر جب منصب خلافت پر فائز ہوئے تو اس وقت بھی تجارتی مشاغل جاری رکھنا چاہتے تھے۔ مسلمانوں نے بیت المال سے آپ کا وظیفہ مقرر کردیا تا کہ فارغ البالی سے امور خلافت انجام دے سکیں۔

بخاری و مسلم میں ہے کہ جب قریش مکہ نے مسلمانوں کوظلم وستم کا نشانہ بنایا تو ابوبکر نے ہجرت کا ارادہ کیا۔ جب برک الغماد کے مقام پر پنچے تو قبیلہ قارّہ کے سردار ابن الدُّ غنہ سے ملاقات ہوئی۔ اس نے کہا ابوبکر! تیرے جیسے آ دمی کو نکالا جا تا ہے نہ وہ خود نکلنا پسند کرتا ہے۔ آپ بے کاروں کو کا م پر لگاتے۔ صلہ رحمی کرتے، لوگوں کا باراٹھاتے، مہمان نوازی کرتے، اور حوادث روزگار میں لوگوں کا ہاتھ بٹاتے ہیں۔ میں آپ کو پناہ دیتا ہوں مکہ میں چل کر اپنے رب کی عبادت کیجیے۔ چنانچہ وہ سیدنا ابوبکر کو لے کر مکہ پہنچا، قریش نے ابن الد غنہ کو کہا ابوبکر سے کہیے کہ وہ اپنے گھر میں اللہ کی عبادت کر سے اور اس کا اعلان کر کے ہمیں دکھ نہ پہنچائے، ہمیں خطرہ ہے کہ کہیں ہمارے بیوی بچوں کو فتنہ میں مبتلا نہ کردے۔' (بیطویل حدیث ہے) •

شیعہ کا بیقول کہ اگر سیرنا ابو بکر اللہ کی راہ میں خرچ کرتے ہوتے تو ان کے بارے میں اسی طرح قرآن نازل ہوتا جس طرح سیرنا علی کے بارے میں آیت ﴿ هَلُ اَتّنَى عَلَى الْإِنْسَانِ ﴾ الرّي تقی۔

اس کا جواب ہے ہے کہ جس حدیث میں مذکورہ صدر آیت کے نازل ہونے کا ذکر ہے وہ موضوع ہے۔ اگر ہر واقعہ کے بارے میں قرآن کا نازل ہونا ضروری ہوتا تو قرآن بیس بڑی بڑی محبلدات پر مشتمل ہوتا۔

شیعه کایة تول که ' سیرنا ابو بکر کوامام صلوٰ قر مقرر کرناعا ئشه کا کام تھا۔'' حد درجه کی افتراء پر دازی پر

 <sup>●</sup> صحیح بخاری، کتاب مناقب الانصار، باب هجرة النبی صلی الله علیه و سلم و اصحابه الی المدینة، (حدیث: ۳۹۰۵)،

علاوہ ازیں یہ مکابرہ اور انکار متواتر کی بدترین سم ہے، ہم شیعہ مصنف سے اس کی صحت ثابت کرنے اور اس کی اساد ثابت کرنے کا مطالبہ کرتے ہیں۔ ممکن ہے یہ واقعہ ابن المطہر رافضی کے اسا تذہ مثلاً شخ المفید وکر اجبی اور ان کے نظائر وامثال نے بیان کیا ہوجن کی تصانیف جھوٹ کا پلندہ ہیں۔ کیا سیدنا ابو بکر صدیق بخالی گئی کی امامت صرف ایک نماز سے تعلق رکھی تھی جس کے بارے میں ایسا دعوی کیا جا سے۔ اہل علم اس حقیقت سے کلیڈ آگاہ ہیں کہ سیدنا ابو بکر نے جمرہ نبوی کے پاس کی روز نمازیں پڑھائی تھیں، جہال سے نبی کریم مُنالی الم اور نسا کرتے تھے۔ اور سیدنا ابو بکر صدیق بخالی کی امام ہونا آپ سے خفی نہ تھا۔ یہ بات تو اتر سے ثابت ہو چی ہے کہ آپ نبی کریم مُنالیک کی اجازت سے نماز پڑھایا کرتے تھے۔ اس کے اثبات میں متعدد نصوص موجود ہیں۔ کی اجازت سے نماز پڑھایا کرتے تھے۔ اس کے اثبات میں متعدد نصوص موجود ہیں۔ امامت ابی بکر صدیق والٹی کی بیش گوئی:

بخاری ومسلم میں مروی ہے کہ نبی مَاللَّيْمَ نے سيرہ عا کشہ ولا پُنا سے فرمایا:

آپ کی بیپین گوئی حرف بحرف بوری ہوئی۔ جب آپ کو (بنابروی) معلوم ہوگیا کہ اہل ایمان آپ کو بالا تفاق خلیفہ سلیم کرلیں گے اور آپ کی بیعت پر راضی ہو جائیں گے ، تو آپ نے دستاویز لکھنے کی ضرورت نہ بھی۔ آپ پر واضح ہوگیا تھا کہ اہل ایمان آغاز خلافت میں بھی آپ کے حکم سے سرتا بی نہیں کریں گے اور اس وقت بھی آپ کی اطاعت کریں گے جب دنیا سے رخصت ہوتے وقت امت کے بہترین شخص (سیدنا فاروق اعظم رٹھاٹیڈ) کو ان کا امام وخلیفہ مقرر کریں گے۔ اللہ کریے ہمارا خاتمہ اصحاب اربعہ کی الفت و محبت پر ہو۔ اس لیے کہ "اَلْمَرُهُ مَعَ

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب المرضی، باب ما رخص للمریض ان یقول انی وجع، (حدیث: ٥٦٦٦)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب من فضائل ابی بکر الصدیق، رضی الله عنه (حدیث: ٢٣٨٧)

"وَاللّٰهُ اَعُلَمْ وَالْحَمُدُ لِلّٰهِ عَلَى الْإِسُلَامِ وَالشُّنَّةِ وَ صَلَّى اللّٰهُ عَلَى سِيّدِنَا مُحَمَّدٍ وَ اللهِ وَ صَحَابَتِهِ وَ اَزُوَاجِهِ وَ ذُرِّيَّتِهِ الطّيبِينَ الطَّاهِرِينَ وَسَلَّمَ تَسُلِيمًا كَثِيرًا اللّٰي يَوْمِ الدِّينَ لَ

مصنف

شيخ الاسلام امام ابن تيمية ً (٦٦١–٧٢٨هـ)

ملخص

حافظ ابو عبد الله محمد بن عثمان الذهبی خاکسار مترجم غلام احمد حریری ایم الے

<sup>•</sup> صحيح بخارى، كتاب الأدب، باب علامة الحب في الله(حديث:١٦٩،٦١٦٨)، صحيح مسلم \_ كتاب البروالصلة، باب المرء مع من احب(حديث:٢٦٤)



## د نیا کا ایک مثالی گروه

(بقلم محبّ الدين الخطيب)

#### ازمنه قدیمه میں مثالی گروه کی تلاش:

یونان کے مشہور مفکر افلاطون (۳۳۰ سر ۳۲۸ بیل مسیح) کی کتاب "الجمہوریة" پھر مشہور کیم فارائی (۲۲۰ سر ۱۳۳۰ میل اور اس کی کتاب "المدینة الفاضلة" نیز سرٹامس مور Tomas فارائی (۲۲۰ سر ۱۵۳۵ ) اور اس کی کتاب "UTOPIA سے لے کرتا ہنوز ہر عصر وعہد کے لوگوں میں یہ آرزو پائی جاتی رہی ہے کہ اگر لوگوں کو پیتہ چل جائے کہ دنیا میں ایک مثالی گروہ موجود ہے توصلح وجنگ ، رنج وراحت اور انسانی زندگی کے مختلف" اطوار واحوال میں ان کے نقش قدم پر چلنے کی کوشش کر کے کمال انسانی کے غایت عظمی کو حاصل کر سکیں۔

ازمنهٔ قدیمہ سے لے کرتا ہنوز اقوام عالم میں سی نہ کسی طرح بیآ رزوموجود رہی ہے۔ حکماء ہوں یا شعراء ہر کسی نے اپنے اپنے اسلوب وانداز میں بیہ بات کہی ہے۔ کسی نے شعر کی زبان میں، کسی نے نثر میں، کسی نے چکے اور کسی نے علانیہ اس سے بڑھ کر مجھے یہ کہنے کی اجازت دیجیے کہ اولوالعزم انبیاء بھی ایسا معاشرہ بیدا کرنے کے متمنی رہے اور اس کے لیے انھوں نے جہد وسعیٰ کا کوئی دقیقہ فروگز اشت نہ کیا۔ حکماء وعلماء بھی ایسے گروہ کے آرز ومندر ہے۔ غرضیکہ بنی نوع انسان از ابتداء تا ابدسوتے جاگتے ایسے انسانی گروہ کا خواب دیکھتے رہیں اور دیکھتے رہیں گے۔

سیدنا موسی عَلیْهٔ اپنی قوم کے ساتھ اطراف عرکیش اور وادئ سینا کے پہاڑی راستوں میں چالیس سال تک بادلوں کو لحاف اور زمین کو بچھونا بنائے گھومتے رہے، آپ کا مقصد ایک ایسی مثالی جماعت کو وجود میں لا ناتھا جوسنت الہی کی راہ پرگامزن، رفق واحتیاط کی خوگر، ایثار وقربانی کے جذبہ سے سرشار اور استقامت واعتدال کے اوصاف سے بہرہ ور ہو۔ جس کا نتیجہ یہ ہو کہ اللہ تعالی ان سے راضی ہو جائیں اور وہ اللہ تعالی سے رضا مند ہوں گرموسی علیہ کی تمنا برنہ آئی اور آپ عالم بقا کوسدھارے۔

#### چین اور مثالی گروه:

ملک چین میں وہاں کے عظیم فلاسفر نے جنم لیا جس کوچینی نُغُ وُلس کہتے اور انگریز مصنف کا نفوشس (۵۵۰ه ۱۹۷۵ قبل میسے ) کے نام سے یاد کرتے ہیں۔ اس میں شبہ نہیں کہ حکیم مذکور بڑے خلوص سے لوگوں کو مرقت اور حسن سلوک کی تعلیم دیتا تھا تاہم وہ اپنی مساعی میں ناکام رہا اور چین فلوص سے لوگوں کو مرقت اور حسن سلوک کی تعلیم دیتا تھا تاہم وہ اپنی مساعی میں ناکام رہا اور چین والوں کو آسمان کے بیٹے (شہنشاہ) اور دیگر اجرام فلکی مثلاً شمس وقمر وکوا کب کی غلامی سے چھڑا نہ سکا۔ چین کے لوگ زمین اور اس کے متعلقات مثلاً پہاڑوں، دریا وں اور نہروں کی عبادت کیا کرتے تھے، وہ حکیم مذکور کے کہنے پر اس سے بازنہ آئے فلاصہ یہ کہ کانفیوشس اپنے جملہ مقاصد میں ناکام رہا اور اپنی آکر پھر مرقت وحسن سلوک کی تعلیم دینے لگا۔ چنا نچہ اس کی کتاب '' الحوار'' میں تمام تفصیلات موجود ہیں۔ احقر کی فرمائش پر سید محملین چینی نے اس کتاب کا چینی سے عربی میں ترجمہ کیا ہے۔ یہ کتاب المطبعة السلفیہ میں حجیب بھی ہے۔ حکماء یونان کی اس ضمن میں ناکا می:

عماء یونان نے حکمت و تہذیب نفس سے متعلق اپنے خیالات کا اظہار کیا، اور اس ضمن میں برخی برخی کتابیں تصنیف کیس اور لیکچر دیے۔ ان تصانیف و تقاریر میں انھوں نے حد درجہ مبالغہ آمیزی سے کام لیا تھا، چنانچہ افلاطون کی کتاب '' المجمھو دید'' مبالغہ آمیزی کی روشن ترین مثال ہے۔ الغرض حکماء یونان اپنے مشن میں کامیاب ہوئے بغیر رخصت ہوئے۔ اور ان کی قوم نے ان کی دعوت کو قبول نہ کیا جس کی وجہ بیتھی کہ داعی اور مدعوین میں سے کوئی بھی اس کا اہل نہ تھا۔

مثالی گروہ اور سیدنا مسیح علیہ یا: سیدنا مسیح علیہ نے سرز مین فلسطین میں اپنے عوام وخواص اہل وطن کی عقلی تربیت کا بیڑا اٹھایا۔ اہل فلسطین میں سے بعض لوگ بروشلم کے ہیکل کا قصد کرتے تھے۔بعض جبل زیتون پر چڑھتے یا بحیرہ ک

طبریہ کے آس پاس چکرلگاتے یا موضع جلیل کے باغات اور کھیتوں میں آیا جایا کرتے تھے، مگر آپ

کے مساعی جمیلہ بارآ ورنہ ہوئیں اور آپ کی دعوت کواس قدر قلیل لوگوں نے قبول کیا جن کو جماعت

کے لفظ سے بھی تعبیر نہیں کر سکتے امت تو در کنار۔

بلاشبہ انسانیت نے آغاز آفرینش سے لے کرمختلف قطعات ارضی میں مثالی گروہ کو صحرائے

عرب میں صرف ایک ہی دفعہ قوت ورحمت کے ساتھ حق وخیر کی دعوت دیتے دیکھا ہے۔ تاریخ کا یہ نادرہُ روزگار واقعہ ان تمام لوگوں کے لیے بے حدجیرت واستعجاب کا موجب ہوا تھا جنھوں نے اسے ایک نظر دیکھا،خواہ دیکھنے والے رومی ہوں یا فارسی یا آرامی و کنعانی یا کسی اور خطۂ ارضی کے باشندے ہوں۔

اس گروہ کا غیر متوقع ظہور وشیوع اپنی کیفیت کے اعتبار سے بھی عجوبہ روزگارتھا اور احوال و اطوار کے لحاظ سے بھی۔اس سے بڑھ کریہ کہ اس کے جونتائج برآ مد ہوئے وہ آج تک تاریخ کامعجز ہ تصور کیے جاتے ہیں۔

اب سوال یہ پیدا ہوتا ہے کہ بیلوگ کہاں پیدا ہوئے؟ امم واقوام کی غفلت کے باوجود انھوں نے کیوں کرجنم لیا؟ وہ کس پیام کے حامل تھے؟ وہ پیام کیوں کر کامیاب ہوا اور اس کی کامرانی وکامیابی کے وسائل کیا تھے؟

یہ سوالات کا ایک لامتنائی سلسلہ ہے جونہی لوگ پہلاسوال کریں گےتو اس کے ساتھ ہی دوسرا سوال ان کے ذہن میں ابھرے گا،جس سے پہلاسوال فراموش ہو جائے گا۔سوالات کالشلسل اس وقت ٹوٹے گا جب لوگوں پریہ حقیقت عیاں ہوگی کہ اصحاب رسول انسانیت کی طرف حق وخیر کا پیام لے کر آئے تھے۔انھوں نے اپنے اخلاق واعمال اور سیرت وکردار سے وہ پیام لوگوں تک پہنچایا۔ اس میں شبہیں کہ اصحاب رسول کے معتقدات وافکاران کے اخلاق واعمال اوران کی دعوت اس حق پر مشتمل تھی جس کی وجہ سے زمین وآسان کا نظام قائم ہے۔

جس طرح لوگ صحابہ کے کارہائے نمایاں کے بارے میں ان دنوں پوچھتے تھے جب وہ ظہور میں آ رہے تھے اور ہرآنے والا واقعہ سابقہ واقعہ کولوح ذہن سے مٹادیتا ہے۔ اسی طرح ہم آج بھی جیرت کے عالم میں ان کے اسرار ورموز دریافت کررہے ہیں حالانکہ ہمارے ماخذ ومصادر قدیمہ کی ایک کثیر مقدارالفسطاط کے مکانات اور مدارس وجوامع کے ساتھ نذرآتش ہو چکی ہے۔ یہ آگ وہاں ہم ۵ دن تک جلتی رہی اور اس نے تباہی و بربادی کا کوئی دقیقہ فروگز اشت نہ کیا۔ مزید براں قدیم کتب کا معتد بہ ذخیرہ مشہور شیعہ ابن الحقمی اور اس کے مشیر ابن ابی الحدید کے زمانہ میں دریائے دجلہ کی موجوں کی نذر ہو گیا تھا۔ اس کے علاوہ اسلامی مقبوضات میں سے اندلس کے نکل جانے نیز صلیبی موجوں اور جہل وانحطاط کے باعث بھی اس میں شدید علمی نقصان ہوا۔

#### مثالی گروہ کے اسباب کمال:

بایں ہمہاذہان وقلوب آج کل انسانی تاریخ کے اس مثالی گروہ کے احوال واعمال کا جائزہ لینے اور ان کے اصلی وجعلی واقعات و اخبار کو جانچنے پر کھنے کے لیے بیدار ہو چکے ہیں۔ وہ یہ معلوم کرنا چاہتے ہیں کہ ان میں کون سے عناصر خیر وفلاح پائے جاتے ہیں اور وہ کون سے اسباب ہیں جن کی بنا پر وہ مثالی گروہ قرار پائے۔ اسباب وعوامل کی تلاش وتحقیق کا مقصد وحید یہ ہے تا کہ انسانیت ان کی پیروی کر سکے اور ان کے اخلاق واطوار کو اپنا سکے۔

ہمارے علم اور ایمان کی حد تک صحابہ کے مثالی گروہ کے اسباب کمال میں سے اوّلین سبب بیتھا کہ انھوں نے معلم خیر خاتم الرسل سَلَّ اللَّهِ سے تربیت حاصل کی تھی۔ مومن تو در کنار ہر صاحب عقل وخرد اس بات کو تسلیم کرے گا کہ صحابہ کی عظمت و فضیلت کی وجہ وجیہ نبی کریم سَلَّ اللَّهِ اللَّهِ کی صحبت و رفافت تھی ، مگر ہمیں بیسوال کرنے کا حق حاصل ہے کہ کیا موسی علیہ اللَّهِ بیغیم برجق نہیں سے ؟ اور کیا وہ چالیس سال کے عرصہ تک سفر وحضر میں اپنی قوم کی تربیت نہیں کرتے رہے تھے؟ اس کے باوجود موجودہ تورات کی کتاب العدد (۲۲:۱۷ کے کا میں لکھا ہے:

''الله تعالیٰ نے موسیٰ و ہارون کو مخاطب کر کے فر مایا'' میں کب تک بنی اسرائیل کی شریر اور غصہ ناک قوم کومعاف کرتا رہوں گا، میں اس جنگل میں بیس سال سے زیادہ عمر کے سب لوگوں کو ہلاک کر دوں گا۔''

#### بنی اسرائیل اورصحابه کا موازانه

اصحاب موسیٰ کے مقابلہ میں اصحاب رسول مُنگائیم کی حالت پرغور فرمایئے۔ نبی کریم تین صد سے کچھذا کد صحابہ کے ساتھ ان سے تین گنا بہا در وجنگجو قریش کے مقابلہ کے لیے میدان بدر کی طرف نکلتے ہیں، جب آپ اس قلیل ترین جماعت کی معیت میں وادی ذفران کے قریب پہنچ تو قریش کے حالات سے آگاہ کرکے ان کے ایمان کو آزمانا چاہا۔ سب سے پہلے سیدنا ابو بکرنے اور پھر سیدنا عمر فارس بندھائی، پھر فارس الاسلام مقداد بن عمر والکندی نے کھڑے ہوکر کہا:

''اے اللہ کے رسول! آپ جس طرف جانا جا ہیں چلیں،ہم آپ کے ساتھ ہیں۔اللہ کی قشم! ہم یوں نہیں کہیں گے جیسے بنی اسرائیل نے کہا تھا:

﴿ اِذْهَبُ أَنْت وَ رَبُّكَ فَقَا تِلَا إِنَّا هَهُنَا قَاعِدُونَ ﴿ (سورة مائدة: ٥/ ....)

''تم اورتمهارا رب دونوں جا کرلڑ وہم تو یہاں بیٹھے رہیں گے۔''

بلکہ ہم یوں کہیں گے: ﴿إِنَّا مَعَکُمَا مُقَاتِلُوْنَ ﴾'' ہم تمہارے ساتھ مل کراعداء سے جنگ لڑیں گے۔'' مجھے اس ذات کی قشم جس نے آپ کورسول برحق بنا کرمبعوث کیا ہے!اگر آپ ہمیں برک الغماد تک بھی لے چلیں تو ہم وہاں جا کر بھی دشمنوں کا مقابلہ کریں گے۔''

نبی کریم مَثَاثِیَّا نے ان کے حق میں دعائے خیر فرمائی پھر فرمایا:''لوگو! مجھے مشورہ دو۔'' قبیلہ خزرج کے سردار اور انصار کے خطیم لیڈر سعد بن معاذر ڈلاٹیڈ نے بیس کہا:

''گویا آپ کااشارہ انصار کی جانب ہے۔''

#### ميدان حرب وضرب مين صحابه كي شجاعت:

آپ نے فرمایا: ''ہال' سیدنا سعد نے کہا:

''ہم آپ پرایمان لا چکے ہیں اور اس بات کی شہادت دیتے ہیں کہ آپ جو پھاللہ کی طرف سے لائے ہیں وہ حق ہے۔ ہم آپ پراطاعت شعاری وفر ما نبر داری کا عہد کر چکے ہیں۔ آپ جس طرف بھی چلیں، ہم آپ کے ساتھ ہیں۔ مجھے اس ذات کی قشم جس نے آپ کوسچا پیام دے کر بھیجا! اگر آپ سمندر میں چھلانگ لگانے کا حکم دیں تو سب انصاراس میں کود پڑیں گے اور ہم میں سے ایک شخص بھی پیچھے نہیں رہے گا، ہم جنگ اعداء کو خدموم نہیں سمجھتے۔ دورانِ جدال وقال ہم صبر وثبات کا مظاہرہ کرتے ہیں۔ چنانچہ آپ ہمارے رویہ کو دیکھ کر مطمئن ہوجا ئیں گے۔ بہ توفیق ربانی اب ہمارے ساتھ چلئے۔'' •

صحابہ نے اپنے عمل سے اس قول کی صدافت پر مہر تصدیق ثبت کردی تھی۔ حالت امن میں صحابہ کی انصاف پیندی:

میدان حرب وضرب میں صحابہ کی شجاعت و بسالت کا بیہ عالم تھا۔ حالت امن وامان میں سیدہ اسلمہ وٹائٹٹا نے صحابہ کی انصاف برستی کا نقشہ ان الفاظ میں کھینچا ہے۔

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام(ص: ۲۹۳\_۲۹۴)،صحیح بخاری، کتاب المغازی، باب قول الله تعالی ﴿ اِذْ تَسْتَغِیْثُونَ رَبَّکُمُ .....﴾ (حدیث: ۲۹۹)، صحیح مسلم، کتاب الجهاد\_ باب غزوة بدر (حدیث: ۱۷۷۹)

امام احمد نے مسند میں اور امام ابود اور نے سنن میں سیدہ ام سلمہ ڈائٹا سے روایت کیا ہے کہ دو شخص ایک قدیم ور شہ کے بارے میں جھاڑتے ہوئے بارگاہ نبوی میں پہنچے۔ کسی کے پاس بھی گواہ موجود نہ تھا۔ نبی مگاٹی نے فرمایا: ''تم میرے پاس جھاڑے چکانے آتے ہو۔ میں تو ایک انسان ہوں۔ ہوسکتا ہے کہ تم میں سے ایک شخص اپنا نقطہ نظر دوسرے شخص کی نسبت زیادہ وضاحت کے ساتھ پیش کرسکتا ہواور میں تو اسی طرح اپنا فیصلہ صادر کرتا ہوں جیسے سنتا ہوں۔ یاد رکھیے کہ جس شخص کو میں اس کے بھائی کاحق دے دون تو وہ اسے قبول نہ کرے، بلکہ یوں سمجھے کہ میں نے دوز نے کا ایک میں اس کے بھائی کاحق دے دیا۔ وہ آگ ہلانے والی لکڑی (کریکنی) کی طرح اسے گردن میں ڈالے بروز قیامت بارگاہ ایزدی میں حاضر ہوگا۔'

یہ سن کر دونوں شخص روپڑے اور ایک دوسرے کو کہنے لگے کہ میں نے اپناحق اپنے بھائی کو دیا۔ نبی کریم نے فر مایا:'' اب جا کر قرعہ اندازی کرلو، پھرحق کی جانب متوجہ ہو کر دوبارہ قرعہ اندازی کرو۔ پھر ہرشخص اپنے ساتھی کومعاف کردے۔'' ●

یه دونول شخص حق وانصاف پرایمان لانے میں ایک مثالی حیثیت رکھتے تھے،لطف کی بات میہ ہے کہ ہم ان کے نام سے بھی واقف نہیں۔اس کی وجہ رہے کہ بید دونوں عام صحابہ میں سے تھے۔ رہے ان خواص صحابہ میں شامل نہیں جوعشرہ مبشرہ کی طرح نا در فضائل انسانیہ میں معروف وممتاز تھے اور اس بنایر انھیں بارگاہ نبوت میں خصوصی تقرب حاصل تھا۔

#### صحابہ کے اخلاق جلیلہ:

جس طرح نبی کریم منافیاً نے صحابہ کرام کوئ وانصاف پرکار بندر ہے کی تربیت دی اور صحابہ نے جس حد تک آپ کی تعلیمات وارشادات پر عمل کیا اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ اسلامی اخلاق اس مثالی گروہ کے ہر ہر فرد کی رگ و پے میں سرایت کر گئے۔ چنانچہ جب سیدنا ابو بکر ڈاٹٹو کی خلافت کا زمانہ آیا تو انھوں نے منصب قضا، عدل وانصاف کے زندہ پیکر سیدنا فاروق اعظم ڈاٹٹو کی تحویل میں دے دیا۔ سیدنا عمر کی یہ حالت تھی کہ کئی گئی مہینے گزرجاتے اور فیصلہ چاہنے والا کوئی شخص آپ کے پاس نہ آتا۔ سے یہ جو امت بذات خود عدل وانصاف کی خوگر ہو وہ محکمہ قضا کی ناز برداری سے بے آتا۔ سے یہ جو امت بذات خود عدل وانصاف کی خوگر ہو وہ محکمہ قضا کی ناز برداری سے بے

❶ مسند احمد(٣٢٠/٦)، سنن ابى داود، كتاب الاقضية\_ باب فى قضاء القاضى اذا
 خطا(حدیث:٣٥٨٤)

صحابہ کے مثالی گروہ میں جولوگ نمایاں مقام نہیں رکھتے تھے۔اوروہ ایسےلوگ تھے جوشیطان کے ورغلانے سے بعض اوقات ایسے گناہ کا ارتکاب کر بیٹھتے جو حد شرعی لگانے کا موجب ہوتا .....ان کا یہ عالم تھا کہ بارگاہ نبوی میں پہنچ کراعتراف جرم کرتے اور بڑے اصرار سے اپنی ذات پر حد شرعی قائم کرنے کی درخواست کرتے۔ بیتاری آنسانی کا وہ بجو بھی دیکھنے میں نہیں آیا۔وہ حد شرعی ان کی موت کی متقاضی ہوتی اور اس طرح وہ اپنی جان دے کر گناہ سے پاکیز گی حاصل کرتے۔ نبی کرم من گائی آئی چونکہ رحمۃ للعالمین تھے۔ جب اپنے پاکیزہ اصحاب میں ایمان کا بیہ بلند درجہ دیکھتے تو شرعی حدود کے اندررہ کر آپ ہرمکن کوشش کرتے کہ ان پر حدنہ قائم کی جائے مگر وہ جلد از جلد دنیوی سزا اٹھا کر اخروی عذاب سے محفوظ رہنے کی کوشش کرتے۔

#### صحابہ کے حق میں ایک شبعہ عالم کی شہادت:

زیدیه یمن کے ائمہ اہل بیت میں سے ایک بڑے امام المنصور باللہ عبد اللہ بن حمزہ بن سلیمان بن حمزہ ..... جن کی وفات یمن کے شہر کو کبان میں ۱۱۴ ہے میں ہوئی تھی ..... نے بھی اس نظریہ کا اظہار کیا۔ نویں صدی کے مشہور زیدی عالم سید محمد بن ابراہیم بن علی المرتضٰی الوزیر المتوفی (۵۵۷۔ ۸۸) نے اپنی کتاب الروض الباسم (ا/۵۵۔ ۵۹) پران سے یہ بات نقل کی ہے وہ صحابہ کے اس طبقہ کا ذکر کرتے ہوئے لکھتے ہیں:

''صحابہ میں ایک طبقہ ایسا بھی تھا جو دینی معاملات میں سہل انگاری کی بنا پر کبائر خصوصاً زنا کاری کا مرتکب ہوتا۔ اس کی وجہ امانت و دیانت کی قلت تھی اس کے باوصف جب ہم ان کے حالات پر نظر غائر ڈالتے ہیں تو واضح ہوتا ہے کہ وہ ایسے کام بھی انجام دیتے تھے جو متاخرین میں سے وہی شخص کر سکتا ہے جو ورع و تقوی وخوف الہی میں ضرب المثل کی حد تک مشہور ہواور جس کی الفت و محبت کو تقرب الہی کا زینہ تصور کیا جاتا ہواور وہ یہ ہے کہ حکابہ کا یہ طبقہ رضائے الہی کے لیے جان دینے سے گریز نہیں کرتا تھا۔ ظاہر ہو کہ یہ کہ یہ کام وہی شخص انجام دے سکتا ہے جو دین دار اور متی لوگوں میں منصب امامت کا اہل ہو۔''

مصنف کا مقصد یہ بتانا ہے کہ اس مثالی گروہ میں سے جولوگ گاہے کبائر کے مرتکب ہوا کرتے

تے ان کے اخلاص ایمان اور استقامت علی الحق کا بیرعالم تھا کہ وہ دین دار اور اہل تقوی لوگوں میں منصب امامت پر فائز ہونے کی صلاحیت سے بہرہ ور تھے، آپ اس سے اندازہ لگا سکتے ہیں کہ خواص صحابہ کس مرتبہ ومقام پر فائز ہوں گے، جومعمولی لغزش سے بھی پاک اور اعلی درجات پر فائز تھئو اگر سرور کا ئنات مُلَّالِيَّا پر رسالت و نبوت کا خاتمہ نہ ہو چکا ہوتا تو یہ حقیقت ہے کہ سیدنا ابو بکر وعمر کا مرتبہ انبیاء سابقین سے کم نہ ہوتا۔

یہ امرمختاج غور وفکر ہے کہ جوشخص بدکاری کا ارتکاب کرنے والے ادنی صحابہ کے بارے میں بیہ فیصلہ صادر کرر ہا ہے کہ وہ منصب امامت کے اہل ہیں، وہ خود علمائے اہل بیت میں سے ایک عظیم امام ہے اور اپنے قول کی اہمیت سے غافل نہیں ہے۔ وہ اس حقیقت سے بخو بی آگاہ تھا کہ صحابہ کے مثالی گروہ میں گنا ہوں کا ارتکاب کرنے والا طبقہ اپنے اندر جو ایمان صادق رکھتا تھا اس کی نظیر اقوام عالم میں کہیں بھی موجود نہیں۔ بنا بریں امام مذکور نے اپنے علم کے مطابق اپنی ذات حق وصدافت اور میں کہیں بھی موجود نہیں۔ بنا بریں امام مذکور نے ویصلہ صادر کیا۔

امام منصور باللہ کے قول پر زید بی شیعہ کے مشہور علامہ سید محمہ بن ابراہیم الوزیر نے اپنی کتاب الروض الباسم (۱/۵ ـ ۵۷) پر جو تبصرہ کیا ہے وہ قابل ملاحظہ ہے، کتاب کے قاری کو مخاطب کرتے ہوئے کھتے ہیں: ''اللہ کے لیے انصاف کیجے اور بتا ہے کہ کیا ہم سے پہلے یا دورِ حاضر میں کسی شخص نے بخوشی خاطر موت کو دعوت دی ہے اور اپنے جرم کا اعتراف کر کے اپنی جان کو قربان کرنے کے لیے وُلا ق وحکام کے دربار میں حاضر ہوا ہے؟ یہ باتیں غافل کے لیے موجب تنبیہ اور ایک دانا شخص کی بصیرت و فراست میں اضافہ کی موجب ہیں۔ ورنہ صحابہ کے فضائل ومناقب کے لیے بیر آیت کا فی ہے:

﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (آل عمران: ١١٠/٣) ﴿ كُنْتُمْ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُرِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (آل عمران: ٣/١١) ﴿ ثُنْتُمْ بَهْ بِي عَاعت موجولو كول كے ليے ظاہر كى گئى ہے۔'

اس کی تائید نبی کریم مَالِیَّا کی اس شهادت سے بھی ہوتی ہے کہ ''خیرُ الْقُرُوُنِ قَوْنِیْ '' کی اس شہادت سے بھی فرمایا:''صحابہ کے علاوہ اگر کوئی اور شخص احد قَوْنِیْ '' کہ سب سے بہتر میراز مانہ ہے' آپ نے بیجی فرمایا:''صحابہ کے علاوہ اگر کوئی اور شخص احد

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب الشهادات ، باب لا یشهد علی شهادة جور اذا اشهد (حدیث: ۲۲۰۱، ۲۰۲۲)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة،باب فضل الصحابة، ثم الذین یلونهم، (حدیث:۲۰۳۳\_۲۰۳۰)بلفظ "حیر الناس قرنی"

پہاڑ جتنا سونا بھی خرچ کرے تو صحابہ کے عشر عشیر کو بھی نہیں پہنچ سکتا۔' <sup>1</sup> اس کے علاوہ اور بھی بہت سی احادیث صحابہ کے فضائل ومنا قب میں مروی ہیں۔

اب ہم پھرامت محمد اور امت موسیٰ کے موازنہ کی جانب عُو دکرتے ہیں۔ واقعہ یہ ہے کہ سیدنا محمد وموسیٰ عَلِیّا نے اپنی امت کی تعلیم وتر بیت میں محمد وموسیٰ عَلِیّا نے اپنی امت کی تعلیم وتر بیت میں جو وقت صرف کیا وہ محمد مَثَّلَیْم کے زمانہ نبوت ورسالت سے دوگنا تھا۔ مقام حیرت ہے کہ پھرامت محمدی نے یہ مقام کیوں کر حاصل کر لیا اور وہ مثالی گروہ کیسے بن گئی۔ جس کواللہ تعالیٰ نے قرآن میں ذکر کر کے ایک ابدی زندگی عطا کر دی ہے ، فرمایا:

﴿ كُنْتُمُ خَيْرَ أُمَّةٍ أُخُوِجَتُ لِلنَّاسِ ﴾ (آل عمران: ١١٠/٣)

اس کے عین برعکس امت موسیٰ کو ملیا میٹ کردیا گیا جیسا کہ ہم موجودہ تورات کی کتاب العدد (۲۲:۱۴ کے ۲۷) کے حوالہ سے بیان کر چکے ہیں،تورات کی نشر واشاعت کا بیالم ہے کہ ہرزبان میں اس کے لاکھوں نسخے چھاپ کر ہرسال تقسیم کیے جاتے ہیں۔

میں بچپاس سال کے عرصہ سے تا ہنوز برابراس سوچ بچار میں مصروف ہوں اوراس ضمن میں علاء کی تحقیقات اوران کے افکار وآراء کا بامعان نظر مطالعہ کر رہا ہوں تا کہ یہ معلوم کر سکوں کہ اصحاب رسول کو تاریخ انسانیت میں ایک مثالی گروہ بنانے میں اللہ تعالیٰ کی کون سی حکمت وصلحت مضمرتھی۔ ظہور اسلام سے قبل عربوں کی خصوصیات:

میں نے اقوام عالم کے حسب ونسب، ان کی خداداد صلاحیتوں اور ان کے اخلاق واطوار پر ایک نگاہ ڈالی اور بید یکھا کہ جب وہ اقوام تہذیب و ثقافت، علوم وصناعات اور نظم اجتماعی سے روشناس نتیجہ پر پہنچا کہ اسلام کا مثالی گروہ جس نہ تھی اس وقت ان کی کیا حالت تھی۔ فکر و تامل کے بعد میں اس نتیجہ پر پہنچا کہ اسلام کا مثالی گروہ جس امت سے تعلق رکھتا ہے وہ قبل از تہذیب اپنی بدویا نہ حالت میں دیگر اقوام کی وحشیا نہ حالت سے استحکام عقل وفہم ، نزاکت خیال اور بھو دیت اخلاق کی بنا پر ممتاز تھی ، اس امت کی دوسری وجہ امتیاز اس کی زبان تھی ، جوانی بدویا نہ حالت میں کر ہ ارضی پر بسنے والے تمام انسانوں کی بدوی عہد کی زبانوں کی زبانوں

<sup>•</sup> صحیح بخاری، کتاب فضائل اصحاب النبی صلی الله علیه وسلم، باب قول النبی صلی الله علیه وسلم " لو کنت متخذًا خلیلًا"(حدیث:۳۲۷۳)، صحیح مسلم، کتاب فضائل الصحابة، باب تحریم سب الصحابة، (حدیث: ۲۵۶۱)

کی نسبت اعلی وار فع تھی۔ عربی کے سوا دنیا بھر میں جس قدر زبانیں رائج ہیں ان کی ترقی اس قوم کے تہذیبی ارتقاء اور صنعی وعمرانی کی رہین منت ہے، اگر کوئی ماہر لسانیات اپنے ہاتھ میں سرخ روشنائی والا قلم لے لے اور انگریزی یا جرمنی یا فرانسیسی زبان کی کسی ڈکشنری کے ان الفاظ کو کاٹنا چلا جائے جو صنعتی یاعلمی یا اقتصادی وفنی ترقی کی پیداوار ہیں اور ابتدائی حالت میں موجود نہ تھے تو ہڑی سے ہڑی ڈکشنری میں اسے بی کی مشہور ڈکشنری لسان العرب کی ہیں مجلدات میں سے نصف جلد کے برابر، بلکہ اس سے بھی کم ہوں گے۔

جب عرب تاج وتخت اور بڑے بڑے لشکروں کے وارث بنے اوران کے ہاں لا تعداد عسکری واداری وفلسفی وعلمی وصناعی اصطلاحات پیدا ہوگئیں تو علمائے لغت نے ان نو پیدا اصطلاحات کو کتب میں داخل کرنے سے انکار کردیا جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ اصطلاحات جمع کرنے کے لیے انھوں نے مستقل کتا بیں لکھیں اور قبل ازیں جمع کردہ لغوی معاجم، اشعار عرب اور حِکم وامثال کے شواہد سمیت اصلی زبان کی نمایندگی کرتے رہے۔ بیعر بی زبان کے تفوق و براعت کی ایک حسی دلیل اور اس امر کا ایک بین ثبوت ہے کہ جس امت میں سے اس مثالی گروہ نے جنم لیا وہ اپنی انسانیت علیا اور اقوام غیر سے حسن سلوک حب امن اور مہمان نوازی وغیرہ اخلاق وعادات کے اعتبار سے متازتھی۔

اگر قبائل عرب کے باہمی جنگ و جدل کومشنی کردیا جائے تو یہ کہنا پڑے گا کہ جزیرہ عرب ازمنہ قدیمہ سے لے کرتا ہنوزتمام خطہ ہائے ارضی کی نسبت امن وامان کا دائی مشقر چلا آتا ہے جو شخص جہاں چاہے عرب بھر میں چلے پھرے، رات ہویا دن ، جہاں کہیں بھی اسے روشنی کی چمک دمک نظر آئے گی یا دن کے وقت کوئی خیمہ نظر پڑے گا، وہاں ہی اس کے لیے بلا قیمت ایک بہترین آرام گاہ موجود ہوگی۔ جس میں ممنون ہوئے بغیراسے تین دن تک مہمانی کاحق حاصل ہوگا اور میز بان اس پرکوئی احسان نہیں جتلا سکے گا۔ عربوں کے یہاں یہ بات آداب ضیافت میں داخل ہے کہ وہ اس کا نام تک دریافت نہیں کرتے۔

حرام مہینوں کا نظام عربوں کے ہاں پہلے سے رائج تھا۔ ان مہینوں میں متحارب فریقین جدال و قال سے بازر ہا کرتے تھے۔ حدود حرم میں یہ عالم تھا کہ کبوتر، ہرن اور دیگر شکاری جانور جب حرم میں داخل ہو جاتے تو سال بھر میں ان سے تعرض نہیں کیا جاتا تھا، اگر کوئی شخص ارض حرم میں اپنے والد کے قاتل سے بھی چھ چھیٹر چھاڑ نہ کرتا۔

#### بعثت نبوی کے لیے عربی قوم کا انتخاب:

میں کامل وثوق سے کہتا ہوں کہ جس طرح ذات باری نے محمد منگائی کواپنی آخری رسالت کے لیے متحبہ کیا، اسی طرح عربی زبان کو کتاب حکیم کے لیے چنا۔ اس لیے کہ عربی زبان جمیع زبانوں کی نسبت اکمل واغنی ہے۔ بعینہ اسی طرح قادر مطلق نے رسول کریم کواس قوم میں مبعوث فرمایا جو جملہ اقوام عالم سے بلحاظ حسب ونسب، اصدق واکرم اور ان صفات کی حامل تھی جو آپ کی دعوت کے فلاح ونجاح کی فیل تھیں۔ یہ قوم بہمہ وجوہ اس عظیم امانت کی ذمہ داری سنجا لنے کی اہل تھی۔ یہی وجہ سے کہ اس کو 'دخیر کُر اُمَّتِ'' کے لقب سے نوازا گیا۔

چنانچہاس قوم نے اپنی سیرت وکر دار ، اخلاق واعمال اور احوال وتصرفات سے اسلامی دعوت کو لوگوں کے سامنے پیش کیا جس کا نتیجہ بیہ ہوا کہ اقوام عالم نے شنید سے زیادہ صحابہ کی سیرت کو دیکھے کر رسالت محمد بیہ سے شناسائی حاصل کی ۔

#### صحابہ کے اوصاف خصوصی:

اصحاب رسول نے جب اسلامی دعوت کو قبول کیا اور دین اسلام سے مشرف ہوئے تو اپنی قوم کے اخلاق و عادات سے بہرہ ور ہونے میں وہ سب مساوی نہ تھے۔ بعض فہم وادراک میں دوسروں پر فاکق تھے بعض میں کوئی دوسراوصف نمایاں تھا بہر کیف اگر ایک صحابی نیکی کی ایک قشم میں ممتاز تھا تو دوسرا صحابی کسی اور نیکی میں اس سے آگے تھا۔ سیدنا ابو بکر دعوت اسلامی کے قبول کرنے میں سیدنا عمر سے سبقت لے گئے تھے۔ سیدنا عمر اسلام کے شدید خالف تھے، تا ہم جب انھیں پتہ چلا کہ ان کی بہن اور بھائی مسلمان ہو چکے ہیں اور وہ ان کو پیٹنے کے لیے ان کے ہاں گئے تو حق وصدافت کی ایک آواز ان کے کان تک پہنچی جس نے تعصب کی آگ کوفر و کر دیا اور وہ دومنٹ کے قبیل عرصہ میں حق کا ساتھ دینے والوں کی فہرست میں شامل ہو گئے۔ •

خالد بن ولیدخود رئیس اور رئیس زادہ تھے۔ جنگ احد میں مشرکین مکہ کا ساتھ دیا اور فتح کے نشہ میں سرشار مکہ واپس لوٹے ۔ حق کی آ واز نے خالد کے کا نوں پر دستک دی، خالد نے جب اس پر غور کیا تو اسے حق پایا۔ نتیجہ یہ ہوا کہ باپ کی جاہ وثر وت اور مکہ میں اپنے گھوڑوں کے وسیع

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص: ۹ ۰ ، ۱ ، ۲ ۱)، طبقات ابن سعد (۲۲۷/۳ ۲ ـ ۲۲۹)

صحابہ کے مثالی گروہ میں ایسے اخلاق عالیہ کی کمی نہیں۔ جب کہ اقوام عالم میں اس کی وہ فراوانی نہیں۔ بید درست ہے کہ دنیا کی اقوام خیر سے یک سرخالی نہیں، تاہم وہ اس ضمن میں اصحاب محمد کی حریف نہیں ہوسکتیں۔ اسی لیے ارشاد ہوا: ﴿ کُنْتُمْ خَیْرَ اُمَّةٍ ﴾

امام بخاری سیدنا ابو ہر ریرہ ڈلاٹئؤ سے روایت کرتے ہیں کہ نبی مَثَاثِیْؤَ نے فرمایا:'' لوگ حسب و نسب کے اعتبار سے مختلف ہوا کرتے ہیں، جولوگ دورِ جاملیت میں سب سے بہتر ہوں وہ اسلام میں بھی سب سے افضل ہوں گے بشرطیکہ وہ دین اسلام کے فہم وشعور سے بہرہ ور ہوں۔'' 🏖 بھی سب سے افضل ہوں گے بشرطیکہ وہ دین اسلام کے فہم وشعور سے بہرہ ور ہوں۔''

یہ درست ہے کہ ظہور اسلام سے بل عرب بتوں کی کیوجا کیا کرتے تھے، مگر سوال یہ ہے کہ اس دور میں کون سا قبیلہ بتوں کی لعنت سے پاک تھا؟ البتہ عربوں نے بت پرستی دیگر اقوام کے بہت عرصہ بعد قبول کی تھی۔ ظہور اسلام سے چند صدیاں پہلے عمر و بن لحق خزاعی کے زیر اثر عربوں نے بت پرستی کا آغاز کیا۔ <sup>3</sup> یہ ایک لمبا واقعہ ہے جس کی تفصیل کا یہ موقع نہیں ہے۔ بت پرستی اختیار کرنے سے پہلے عرب ابراہیم حنیف کے مذہب پر چلتے تھے۔ بنوا ساعیل مکہ سے نکل کر جزیرہ عرب کی شالی جانب دمشق کی دیواروں تک پھیل گئے تھے۔

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص: ۱۹۸۶)، مستدرك حاکم (۲۹۷/۳)

<sup>2</sup> صحیح بخاری \_ کتاب احادیث الانبیاء\_ باب قول الله تعالی ﴿ لَقَدُ كَانَ فِی یُوسُفَ وَ الله تعالی ﴿ لَقَدُ كَانَ فِی یُوسُفَ وَ الْخَوْتِهِ ..... ﴾ (حدیث:٩٣،٣٣٨٣)\_ صحیح مسلم، کتاب الفضائل باب من فضائل یوسف صلی الله علیه و سلم (حدیث:٢٥٢٦،٢٣٧٨)

<sup>•</sup> سیرة ابن هشام (ص: ٤٠)، صحیح بخاری، کتاب المناقب، باب قصة خزاعة (حدیث: مسلم، کتاب الجنة، باب النار یدخلها الجبارون (حدیث: ۲۸۵۲)، مختصرا

عرب کے پچھ لوگ سیدنا شعیب علیا کے پیرو تھے۔ اس کے اثبات میں ہمارے پاس تاریخی شواہدموجود ہیں۔ عربوں کے ہاں دیگر اقوام کی طرح بت پرستی کے لوازم مثلاً ہیکل، بتوں کے مجاور اور بتوں کو آراستہ کرنے والے رنگ وغیرہ بھی نہیں تھے، یہاس بات کا زندہ ثبوت ہے کہ عرب باتی اقوام کی نسبت دین فطرت سے قریب تر تھے۔ یہی وجہ ہے کہ سورہ بقرہ میں ان کی تعریف فرمائی ارشاد ہوتا ہے:

﴿ وَ کُذُلِكَ جَعَلُنْكُمُ اُمَّةً وَّسَطًا لِّتَكُونُوا شُهَدَاءَ عَلَى النّاسِ ﴾

(سورہ بقرہ: ۲/۲)

''اسی طرح تم کوایک متوسط امت بنایا تا کهتم لوگوں پر گواه بنؤ' دوسری جگه فرمایا:

﴿ يَا يُهَا النَّبِيُّ حَسُبُكَ اللَّهُ وَ مَنِ اتَّبَعَكَ مِنَ الْمُؤْمِنِينَ ﴾ (الانفال:٨/٨٠)

''اے نبی! آپاورآپ کی پیروی کرنے والےمومنوں کے لیےاللہ کی ذات کافی ہے۔'' نیز فر مایا:

﴿وَالسَّابِقُونَ الْكَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ الْمُهَاجِرِيْنَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِيْنَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّ لَهُمْ اللَّهُ عَنْهُمْ وَ رَضُوا عَنْهُ وَ اَعَلَّ لَهُمْ جَنَّاتٍ تَجُرِي تَحْتَهَا الْأَنْهَارُ خَالِدِيْنَ فِيْهَا اَبَدًا ذَلِكَ الْفَوْزُ الْعَظِيْمُ ﴿ (التوبة: ٩/١٠٠)

''مہا جرین وانصار میں سے اولین سابقین اور وہ لوگ جنھوں نے نیکی کے کاموں میں ان کی پیروی کی ، اللہ تعالیٰ ان سے راضی ہو گیا اور وہ اللہ سے راضی ہو گئے ، اللہ تعالیٰ نے ان کے لیے ایسے باغات تیار کرر کھے ہیں جن کے نیچ نہریں جاری ہیں۔ وہ ہمیشہ ان میں رہیں گے۔ یہ بڑی بھاری کامیابی ہے۔''

حافظ ابن حجر عسقلانی ڈٹرلٹئے نے الاصابہ (۲/۳) طبع سلطان عبد الحفیظ میں زبیر بن بکار سے روایت کیا ہے کہ ایک شخص نے عمر و بن عاص سے پوچھا۔ دانش مند ہونے کے باوجودتم دیر سے کیوں اسلام لائے ؟ عمر و بن عاص نے کہا، ہم ایسے لوگوں کے زیر اثر زندگی بسر کر رہے تھے جو عمر میں ہم

سے بڑے تھے اور وہ نہایت عقل مند بھی تھے، جب نبی کریم مبعوث ہوئے تو بھارے ان اکابر نے آپ کی رسالت کو قبول نہ کیا۔ اس ضمن میں ہم نے بھی ان کی تقلید کی۔ ان کی وفات کے بعد جب ہم با فقیار ہوئے تو غور وفکر کرنے پر ہمیں معلوم ہوا کہ دین اسلام حق ہے۔ اسلامی صدافت مجھ پر بھی اثر کیے بغیر نہ رہی۔ میں ہر معاملہ میں قریش کی فور کی امداد کیا کرتا تھا، جب اس میں تاخیر ہوئی تو ان کو بھی میرے میلان و رجحان کا پہتے چل گیا۔ چنا نچہ انھوں نے ایک نو جوان کو بھیجا جس نے مجھ سے تبادلہ میرے میلان و رجحان کا پہتے چل گیا۔ چنا نچہ انھوں نے ایک نو جوان کو بھیجا جس نے مجھ سے تبادلہ افکار کیا۔ میں نے کہا: ''میں تجھے اس اللہ کی قسم دیتا ہوں جو تیرا بھی رب ہے اور ان لوگوں کا بھی جو تجھ سے پہلے تھے اور جو پیچھے آپیں گیں گے، مجھے یہ بتاؤ کہ آیا ہم ہدایت پر ہیں یا روم و فارس والے؟ اس نے کہا: ''ہم ہدایت پر ہیں' اس کا مطلب بیتھا کہ صدافت ، امانت و عدالت اور قابل تعریف تعاون نے کہا: ''ہم میں زیادہ ہیں۔ میں نے کہا چھا یہ بتاؤ معاثی کاظ سے کون خوش حال ہے؟ اس نے کے اوصاف ہم میں زیادہ ہیں۔ میں نے کہا جب دنیا میں وہ ہم سے بہتر ہیں تو ہماری افضلیت کس کام کی؟ کہا، فارس وروم والے۔'' میں نے کہا جب دنیا میں وہ ہم سے بہتر ہیں تو ہماری افضلیت کس کام کی؟ میں اس وقت یہ بات تھی کہ مجمد بعث بعد الموت کے بارے میں جو پچھ کہتے ہیں وہ درست ہے، اس طرح نیوکار کو ہز ااور بدکار کو مز الور بدکار کو مز الور بدکار کو مز الور کیا گی ۔ میں نے سوچا پھر اس طرح باطل پر اڑ ہے سے کہا حاصل؟

دورِ حاضر میں نہ صرف اہل اسلام بلکہ پوری انسانیت کو اصحاب رسول کے فضائل و مناقب، شرف و مجد اور نبی کریم کی تربیت کے اثرات معلوم کرنے کی شدید ضرورت ہے۔ نیز اس امر سے آگاہ ہونا بے حد ناگز رہے کہ وہ کس منصب رفیع پر فائز تھے جس کی بنا پر وہ انسانی تاریخ میں ایک مثالی گروہ قرار پائے۔ دورِ حاضر کامسلم نو جوان اصحاب رسول کے مثالی گروہ کے اتباع واقتداء سے اس لیے معذور ہے کہ اسے صحابہ کے صحح اعمال واحوال تک رسائی حاصل نہ ہوسکی۔ جو دل ان مونین اور لئے نین کے بغض سے معمور ہیں۔ انھوں نے دانستہ صحابہ کے حالات کو سنح کیا۔ ان میں کتر بیونت اور کی وبیشی کی اور تاویل کر کے انھوں نے حالیہ کے مدووت کی انتہاء یہ ہے کہ انھوں نے صحابہ کو نعموں نے کہ انھوں نے صحابہ کی وبیشی کی اور تاویل کر کے انھوں فلط معنی بہنائے ، حسد وعداوت کی انتہاء یہ ہے کہ انھوں نے صحابہ کو نعمت ایمان تک سے محروم قرار دیا۔

جوشخص صدراسلام کی تاریخ کی تھیجے پر قدرت رکھتا ہے،اس کا بید بنی، قومی اور وطنی فرض ہے کہ وہ اسے افضل العبادات سمجھ کر فوری طور پر اس کا م کا بیڑا اٹھائے اور اپنی بہترین صلاحیتوں کو اس عظیم کا م کے لیے وقف کردے تا کہ سلم نو جوان کے سامنے سلف صالحین کا ایک بہترین نمونہ موجود ہوجس

المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

کی روشنی میں وہ اپنے عہد کی تخبہ ید کرسکیں اور اپنی سیرت وسوائح کو اسی سانچہ میں ڈھال سکیں۔

اس عظیم کارنامہ کو انجام دینے کے لیے بڑے گہرے ملمی مطالعہ کی ضرورت ہے، اس کی بحمیل کے بعد ہی یہ حقیقت الم نشرح ہوگی کہ خاتم الرسل کے ذریعہ اصحاب رسول کے مثالی گروہ کی تکوین و تخلیق میں کون سا رازمضم تھا۔ افسوس ہے کہ اس مخضر فصل کی شگ دامانی اختصاراً بھی ان معانی کی متحمل نہیں ہوسکتی جو تفکیر اور مطالعہ کے دوران ذہن پر وارد ہوتے ہیں۔ بنا ہریں ہم اشارہ پر اکتفا کرتے ہیں اور پر امید ہیں کہ ذہین طلبہ اور مسلم نو جوان اس اہم موضوع کو اپنی تحقیقات و تدقیقات کو عنوان بنائیں گے۔ واللہ الموقِقُنُ

وَاخِرُ دَعُوانَا أَنِ الْحَمُدُ لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

### فهرست

| ۵  | عرض مترجم                                               | 0 |
|----|---------------------------------------------------------|---|
| ٨  | مقدمه                                                   | O |
| ۱۴ | منهاج الكرامه گاليول كاپلنده:                           | 0 |
| 10 | كافى كلينى كى موضوع روايات:                             | 0 |
|    | اہل اسلام وشیعہ                                         |   |
| 14 | کا اساسی فرق وامتیاز،مصدر شریعت کے لحاظ سے              | O |
|    | امام غائب کی وضعی حکایت:                                |   |
|    | قرآن کی جع و تدوین اور صحابه کرام:                      |   |
|    | حدیث نبوی اور شیعه:                                     |   |
| ۲+ | شیعہ کے نز دیک دین اسلام نجات کے لیے کافی نہیں:         | 0 |
|    | ا نكار اجماع اور شيعه:                                  |   |
|    | جیت اجماع کے دلائل:                                     |   |
|    | شیعه کا قبله و کعبه:                                    |   |
|    | المنتقىٰ پرایک نظر:                                     |   |
|    | وَبِهِ نَسْتُعِينُ                                      |   |
| ٣٣ | را سرین<br>شیعه سے متعلق ائمہ دین کی رائے:              | O |
|    | شیعه کی نگاه میں مسکله امامت کی اہمیت اور اس کی تر دید: |   |
|    | امام منتظر برایمان لا نا ضروری نهین:                    |   |
|    | سيدنا خضر والياس فوت هو <u>ڪ</u> ئے ہيں:                |   |
|    | شیخ الاسلام ابن تیمیه رشالشهٔ اور ایک شبعه کا مناظره:   |   |
|    | امامت ارکان ایمان میں شامل نہیں:                        |   |

|    | المنتقى من مِنهاج السنة النبويه               | (CE |
|----|-----------------------------------------------|-----|
| ۲۲ | ترک بیعت:                                     | O   |
| 4  | ائمه معصوم نهین:                              | O   |
|    | امام غائب کے عقیدہ کا ابطال:                  |     |
| ۴٩ | فصل اول                                       | O   |
| ۴٩ | مسكه امامت مين مختلف مذاهب كابيان:            | O   |
| ۵۱ | شیعه مصنف کی تر دید میں شیخ الاسلام کی تقریر: | O   |
| ۵۱ | شیعه کے عقائد:                                | O   |
| ۵۳ | مسَلَه تقديري:                                | O   |
| ۵۲ | كيا افعال خداوندي معلل مين؟:                  | O   |
|    | منکرین تعلیل کی پہلی دلیل:                    |     |
|    | منکرین تعلیل کی دوسری دلیل:                   |     |
|    | مجوزین تغلیل کے دلائل:                        |     |
| ۵٩ | فلاسفه کے عقائد و دلائل:                      | O   |
|    | ایک دوسری دلیل سے اثبات مقصود:                |     |
| 71 | مغتزله کی تبسری دلیل:                         | O   |
| 45 | کلام باری سے متعلق علماء کے <b>ند</b> ا ہب:   | O   |
| 41 | قدريه ومعتزله كا زاويه نگاه:                  | O   |
| 46 | شیعه مصنف کی غلط بیانی:                       | O   |
| 40 | معتزله کے خلاف اشاعرہ کا استدلال:             | O   |

نعل فتیج اور ذات باری:

O يېپلامسئله: O

٠....

О دوسرا مسئله:..

| À.       | المنتقى من مِنهاج السنة النبويه المنتقى من مِنهاج السنة النبويه | (LE |
|----------|-----------------------------------------------------------------|-----|
| ۷.       | مغتزله کی لغزش:                                                 | 0   |
|          | الله تعالیٰ بندوں کی حرکات وعبادات کا خالق ہے:                  |     |
| ۷۴       | المل سنت پر بهتان عظیم:                                         | 0   |
| ۷۵       | روافض كاغلو:                                                    | 0   |
| <b>4</b> | احادیث نبویه سے خلافت ابی بکر کا اثبات:                         | 0   |
|          | خلافت صدیقی سے متعلق ابن حزم کا زاویه نگاه:                     | 0   |
| ٨٠       | پهلی دلیل:<br>پهلی ویل:                                         |     |
| ۸٠       | دوسری دلیل:                                                     | 0   |
| ۸۲       | قائلین عدم استخلاف کے دلائل:                                    | 0   |
| ۸۵       | نص خفی سے استخلاف ابی بکر:                                      | 0   |
| ۲۸       | استخلاف کے بارے میں دیگر احادیث نبویہ:                          | 0   |
| ۸۸       | کیا رسول اللہ نے کسی کوخلیفہ مقرر نہیں کیا تھا:                 | 0   |
| 19       | خلفاء را شدین کی امامت وخلافت:                                  | 0   |
|          | سیدناعلی سے متعلق علماء کے مختلف افکار و آراء:                  | 0   |
| 93       | متحارب فریقین میں صلح کی ضرورت واہمیت:                          | 0   |
| 90       | ائمبه اثنا عشره مقاصد امامت کی تکمیل سے قاصر تھے:               | 0   |
|          | رى فصل                                                          | روس |
| 91       | <br>واجب الانتباع مذہب کے بیان میں                              | O   |
| 91       | كون سا مذهب واجب الانتاع ہے؟:                                   | 0   |
| 99       | شیعه مصنف کے نظریات کا ابطال :                                  | 0   |
| 1+1      | صحابه کرام کا مقام بلند:                                        | 0   |
| 1+1      | صحابہ کے فضائل و مناقب:                                         | 0   |
| 1+4      | قرآنی آیات سے مدح صحابہ:                                        | 0   |
| 1+9      | منافق کون ہے؟:                                                  | 0   |
|          |                                                                 |     |

| 11+ | اہل بیت مقہور و مجبور نہ تھے:                              | 0 |
|-----|------------------------------------------------------------|---|
| 111 | ابل سنت و شیعه کا با همی رابطه:                            | 0 |
|     | شیخین کے اوصاف خصوصی:                                      |   |
| 110 | سیدناعلی طالعُمْ کے ایمان کا اثبات ایمان صحابہ برموقوف ہے: | 0 |
|     | روافض نواصب کی نسبت بدتر ہیں:                              |   |
| 127 | شیعه کے افکار و معتقدات:                                   | 0 |
| ١٢۵ | صفات خالق ومخلوق میں فرق وامتیاز:                          | 0 |
| 172 | مسَلَح بيم:                                                | 0 |
|     | الله تعالیٰ اُور بندے کی صفات کے مابین فرق وامتیاز:        |   |
| اسا | مسکلہ تجسیم میں شیعہ کے چوفرتے:                            | 0 |
|     | يهلا فرقه:                                                 |   |
|     | دوسرا فرقه:                                                |   |
|     | تيسراً فرقه:                                               |   |
| اسا | چوتھا فرقہ:                                                | 0 |
|     | يانچوال فرقه:                                              |   |
| ١٣٢ | چھٹا فرقہ:                                                 | 0 |
|     | عصمت انبياء ميں شيعه كا اختلاف:                            |   |
| ۲۳  | تحریف قرآن اور شیعه:                                       | 0 |
|     | عصمت کے مسکلہ میں شیعہ باقی امت سے منفرد ہیں:              |   |
| 124 | شیعه کی دروغ گوئی:                                         | 0 |
| 100 | صفات باری میں اشاعرہ پر شیعہ کی بہتان طرازی:               | 0 |
| اما | قائلین صفات کے دلائل:                                      | 0 |
| ۱۳۲ | شیعه مصنف کی غلط بیانی:                                    | 0 |
|     | اشاعره پراعتراض اوراس کا جواب:                             |   |

| 831  | النبويه<br>- | لسنة | اجا | ن مِنه     | نقیٰ مز | المن |       | ,<br>L |
|------|--------------|------|-----|------------|---------|------|-------|--------|
| 1.00 | 4            | مے   |     | <b>L</b> . | •       | *    | ( ••, |        |

| بقول شيعه مصنف المل سنت مجسمه مبين:                              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|------------------------------------------------------------------|----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| شیعه کے فرقے اور ان کے عقائد وافکار:                             | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شیعه کے عجیب وغریب عقائد:                                        | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| منكرين صفات كے اوہام وخيالات:                                    | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مثبتین صفات کے افکار و آراء:                                     | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| عقلاء کے تین اقوال:                                              | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
|                                                                  |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| فلاسفه کی تر دید:                                                | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| صفات قائمَه بالموصوف اس كاجزونهين:                               | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| جسم، جوہراور جہت کے الفاظ سے احتراز:                             | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| کیا الله تعالی متحیز ہے:                                         | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مشبهه کون بین؟                                                   | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| سيدنا امام احمد بن حنبل رشللتهٔ كا دور ابتلاء:                   | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شیعه مصنف کی کم سوادی:                                           | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| شيعه مذهب حجموط كايلنده:                                         | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| جهت سے کیا مراد ہے؟:                                             | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بندوں کے افعال کا فاعل کون ہے؟:                                  | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| اراده کی دوقشمیں:                                                | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| الله تعالیٰ ظلم پر قادر مگراس سے منزہ ہے:                        | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| مسكه تقدير ميں احتجاج آ دم وموسیٰ عليالم:                        | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| بارگاه ایز دی میں تقدیر کا عذر مسموع نہیں:                       | 0                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                          |
| افعال الله وافعال العباد کے مابین فرق وامتیاز:                   |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| العال اللدوالعال المبادع ما ين عرف والنيار.                      |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
| العلاق اللدوالعال المبادع ماين مرل والتيار.<br>استطاعت كى تعريف: |                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                            |
|                                                                  | شیعہ کے فرقے اور ان کے عقائد وافکار:  شیعہ کے عجیب و خریب عقائد:  مثرین صفات کے اوہام و خیالات:  مثبتین صفات کے افکار و آراء:  قالت باری کے مرکب ہونے میں اختلاف آراء:  فلاسفہ کی تردید:  صفات قائمہ بالموصوف اس کا جزونہیں:  ہمم، جوہر اور جہت کے الفاظ سے احتراز:  مشبہہ کون ہیں؟  مشبہہ کون ہیں؟  شیعہ مصنف کی کم سوادی:  شیعہ مصنف کی کم سوادی:  شیعہ مصنف کی کم سوادی:  شیعہ مضنف کی کم سوادی:  شیعہ مضنف کی کم سوادی:  شیعہ مضنف کی کا پلندہ:  بندوں کے افعال کا فاعل کون ہے؟:  بندوں کے افعال کا فاعل کون ہے؟:  ارادہ کی دوشہیں:  اللہ تعالیٰ ظلم پر قادر گر اس سے منزہ ہے:  اللہ تعالیٰ ظلم پر قادر گر اس سے منزہ ہے:  ارگاہ ایز دی میں نقدر پر کا عذر مسموع نہیں: |

| 190                 | تعذیب انبیاء کے جواز کا ابطال:                                                     | 0 |
|---------------------|------------------------------------------------------------------------------------|---|
| 197                 | کیا باری تعالیٰ سے افعال قبیحہ کا صدور ممکن ہے؟                                    | 0 |
| 191                 | بندہ معصیت کا فاعل ہے یا کاسب:                                                     | 0 |
| <b>r</b> **         | تكليف مالايطاق كايا نيحوال جواب:                                                   | 0 |
| <b>r</b> + <b>r</b> | مسئله متنازعه برقرآنی آیات سے استشهاد:                                             | 0 |
| r+ r                | صالح وطالح کی عدم مسآوات:                                                          | 0 |
|                     | روافض کی امام ابوحنیفه رُمُّ اللهُ پر دروغ گوئی:                                   |   |
|                     | ابلیس سے پناہ جوئی:                                                                |   |
|                     | الل سنت پر شیعه مصنف کا افتراء:                                                    |   |
|                     | صفات خداوندی کا اثبات:                                                             |   |
|                     | جھوٹے نبیوں کے ہاتھوں معجزات کا ظہور:                                              |   |
|                     | اراده اور امر میں فرق وامتیاز:                                                     |   |
|                     | بندے کا ارادہ مشیت ایز دی کے تابع ہے:                                              |   |
|                     | انسانی افعال اور مشیت ایز دی:                                                      |   |
|                     | کیا الله تعالیٰ موجب بذاته ہے؟:                                                    |   |
|                     | یا سری علم می ترب بر م م<br>فاعل کی تعریف:                                         |   |
|                     | فلاسفه کی جهالت و ضلالت:                                                           |   |
|                     | بر ہان تمانع:<br>بر ہان تمانع:                                                     |   |
|                     | برہاں ہاں:<br>کیا رؤیت باری تعالیٰ ممکن ہے؟:                                       |   |
|                     | نی وری <b>ت ب</b> و <b>ن می ن</b> کام نام در اور میرنگاه:                          |   |
|                     | ر حد کا جیده کرار نید کا او این کا این کا اصوات قدیم میں؟:<br>کیا اصوات قدیم میں؟: |   |
|                     | مسئله عصمت انبیاء:                                                                 |   |
|                     | مسلم من البیاء.<br>امام کے نائب غیر معصوم ہوسکتے ہیں:                              |   |
|                     | ,                                                                                  |   |
| 117                 | مذاهب اربعه پرشیعه کا اعتراض:                                                      |   |

### 833 لر (المنتقىٰ من مِنهاج السنة النبويه) 🔾 رافضی فقہ کے مسائل عجیبہ: 🔾 شیعی اعتراضات کے جوابات: O کیا کتے کا چیڑا دباغت سے پاک ہوجاتا ہے: ابن المطہر رافضی کی رائے میں نصیر الدین طوسی کا فرہے: .... انفس سے کیا مراد ہے؟: 🔾 جعفر بن محمد کی مدح وستائش: اہل سنت کے جوابات: نبهاء کی میراث: ..... ندک کا معاملہ: 🔾 شیعه کی پیش کرده حدیث پرتقید: O خلیفه کی تعریف: O

🔾 جنتی ہونے کے لیے معصومیت شرط نہیں:

صيده فاطمه مظلوم نترهين:

ازواج النبي،سب امهات المونين تحيين:

🔾 حدیث عمار کا جواب: .........

# 

| <b>m2m</b>        | پېهلا جواب:                                                         | 0    |
|-------------------|---------------------------------------------------------------------|------|
|                   | دوسرا جواب:                                                         |      |
|                   | تيسرا جواب:                                                         |      |
| ٣٧٠               | سیرناعلی کے خلاف جنگ آ زمائی کے باوجود سیرنامعاویہ                  | 0    |
| ٣٧٠               | خارج از اسلام نہیں ہو سکتے                                          | 0    |
| ٣٨٢               | كيا سيدنا معاويه رهالنيُّؤ نے سيدناحسن رهالنيُّؤ كوز ہر كھلايا تھا: | 0    |
| ٣٨٩               | سيف الله كون تها؟                                                   | 0    |
| ٣٩١               | سيدنا خالد كى اجتهادى غلطى:                                         | 0    |
| ٣٩٣               | بقول روافض اہل بمامه مرتد نه تھے:                                   | 0    |
| ٣٩٧               | لڑنے والے دونوں فریق مومن ہیں:                                      | 0    |
| ٣٩٩               | جنگ جمل وصفین کی شرعی حیثیت:                                        | 0    |
| ٣٠١               | ابلیس فرشتوں سے زیادہ عبادت گزار نہ تھا:                            | 0    |
| ۳۰۳               | یزید کے حق میں ابن الحنفیہ کی شہادت:                                | 0    |
| ب نازل نہیں ہوئی: | آیت ﴿ إِلَّا الْمُودَّةَ فِي الْقُرْبِي ﴾ حسن وحسین کے بارے م       | 0    |
| ۳۱۸               | کیا یزید پرلعنت بھیجنا جائز ہے؟                                     | 0    |
| rr+               | خلیفه الناصر عباسی کا واقعه:                                        | 0    |
| rra               | شہادت حسین کے بارے میں اہل سنت کا موقف:                             | 0    |
| ٣٢٧               | انبیاء کے بارے میں شیعہ کا زاویہ نگاہ:                              | O    |
|                   | ری فصل                                                              | تنسر |
| ۴۳۰               | خلافت على خالتيَّهُ                                                 | O    |
| ۴۳٠               | سيدنا على رُكَانُفَهُ كى امامت وخلافت:                              | 0    |
| rry               | اداء صدقه میں سیدنا علی کی انفرادیت:                                | 0    |
| ۲۴۰               | سیرناعلیt وصی کہنا ابن سبا کی اختر اع ہے:                           | 0    |
|                   | سیدنا علی کے فضائل عشرہ:                                            |      |

# (المنتقى من مِنها ج السنة النبويه (عرب المنتقى من مِنها ج المنتقيد وتبعره: (عرب على سے متعلق احادیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احادیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احادیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احدیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احدیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احدیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احدیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احدیث پر نقد و جرح: (عرب علی سے متعلق احدیث پر نقد و جرح: (عرب اقول: (عرب اقول: (عرب اقول:

اصل ثانی:

🔾 سيدنا ابوبكر صديق يرافترا:

🔾 شیعه کا بیقول که نبی کریم نے سیدنا ابوبکر کو بھی کوئی منصب عطانه کیا: .....

🔾 سيدناعلى رَالتَّمُونَ كَا قُول سَلُونِنَي قَبْلَ أَنْ تَفْقِدُ وْنِي: .........

🔾 شیعه کا اعتراض که سیدنا ابوبکر نے سیدنا خالد بن ولید سے قصاص نہ لیا: .....

🔾 سیدنا ابوبکر وعمر کے آخری الفاظ پرشیعہ کا اعتراض:

🔾 سیدنا عمر خالٹیُؤ کے حق میں سیدنا علی خالٹیو کی مدح و ثنا:

🔾 حدیث قرطاس کی مزید توضیح:

🔾 شیعه کا اعتراض که فاروق اعظم شرعی حدود میں سہل انگاری سے کام لیتے تھے . . . . ۲ 🌣

~9∠.....

O واقعهُ قرطاس: ...

| المنتقى من مِنهاج السنة النبويه                                          |     |
|--------------------------------------------------------------------------|-----|
| قول شیعه فاروق اعظم نے ایک مجنونه کوسنگسار کرنے کا حکم دیا تھا:          |     |
| قول شیعه فاروق اعظم کی اجتهادی غلطیان:                                   |     |
| فیرشادی شده حامله کا شرعی حکم:                                           | O   |
| عِد كَى مِيراث اورسيدنا عمر رَّثَالِثَيَّةِ:                             | , O |
| كيا سيدنا عمر خلافة نے سيدنا ابوبكر كى مخالفت كى ؟:                      | O   |
| متخلاف عثمان اور سيدنا عمر رخالفيُّه:                                    | 0   |
| قول شیعہ سیدنا عمر کے اقوال وافعال میں تناقض پایا جاتا ہے:               | ? O |
| نو ہاشم و بنوامیہ کے باہمی روابط:                                        | : O |
| كرام اہل بيت اور ابوبكر وغمر رقاعيمان                                    | i O |
| سیدنا عثمان پر شیعہ کے اعتراضات:                                         | · O |
| سيدنا عثمان معصوم نه تھے:                                                | O   |
| عمال کامعیار و مدار:                                                     | 0   |
| سیدنا معاویه کے فضائل ومنا قب:                                           |     |
| معائب صحابه حسد یا کذب برمبنی مب <u>ن</u> :                              |     |
| شاجرات صحابه میں کف لسان کی افضلیت:                                      |     |
| نبیعہ کا بید دعویٰ کہ حکم اور اس کے بیٹے کو خارج از مدینہ کیا گیا تھا:   |     |
| نبیعه کا بیاعتراض که سیدنا عثمان نے عبید الله بن عمر سے قصاص نه لیا: ۵۶۷ |     |
| نبیعه کا بیرالزام که سب مسلمان سیدنا عثمان کے خلاف تھے:                  |     |
| شکرین زکوۃ سے جنگ کے بارے میں شیعہ کااعتراض:                             |     |
| سحابه میں اختلافات:                                                      |     |
| سيدنا على رُلِيْنَةُ كَعهد خلافت ميں اختلاف كا ظهور وشيوع:               |     |
| نبيعه كا طرز فكر وعمل:                                                   | O   |

O امامت علی t کے دلائل:

روافض ونصاری کی مشابهت:

## المنتقىٰ من مِنها ج السنة النبويه م معصوميت ائمه كا مسكه: عقد م فض كل إنى إلى زنه لق تها:

|   | معصومیت ائمّه کا مسّله:                                                      | 0 |
|---|------------------------------------------------------------------------------|---|
|   | عقیده رفض کا بانی ایک زندیق تھا:                                             | 0 |
| ( | امامیہ عصمت علی کے دعویٰ میں منفر دیں: ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ ۔ | 0 |
|   | سیدناعلی منصوص علیه امام نه تھے:                                             | 0 |
|   | سیدنا ابوبکر کی افضلیت: ً                                                    |   |
|   | جزئيات كى تنصيص ممكن نهيں:                                                   | 0 |
|   | سیدناعلی شیخین سے بڑے عالم نہ تھے:                                           | 0 |
|   | دين اسلام كا تحفظ:                                                           | 0 |
|   | سیرنا علی افضل اہل زمان نہ تھے:                                              | 0 |
|   | متنازعه آیت کی صحیح تفسیر:                                                   | 0 |
|   | بقول شیعه اہل اسلام سیدنا علی سے بغض رکھتے ہیں:                              | 0 |
|   | امام علی کے اثبات میں دوسری دلیل:                                            | 0 |
|   | محد ثین کرام اور ان کی خدمات جلیله:                                          | 0 |
|   | ب بنیاد روایات:                                                              | 0 |
|   | امامت علی کی تیسری دلیل:                                                     | 0 |
|   | امامت على كي چوشى دليل:                                                      | 0 |
|   | امامت على كى پانچويں دليل:                                                   | 0 |
|   | آیت تظهیر سے شیعه کا استدلال:                                                | 0 |
|   | آیت تظهیر سے شیعه کا دعویٰ ثابت نہیں ہوتا:                                   | 0 |
|   | شہادت عثان سے قبل سیدناعلی نے امامت کا دعویٰ نہیں کیا تھا:                   | 0 |
|   | امامت على كى چيھٹى دليل:                                                     | 0 |
|   | ا مه ملی کی ساتویں دلیل:                                                     |   |

O جميع صحابه واجب الاحترام بين:

| ۲۱۹ | امامت على رُكَانُتُهُ كَي آتُطُوبِ دليل: | O          |
|-----|------------------------------------------|------------|
| ۲۲۱ |                                          | 0          |
| 4rm |                                          |            |
| 4ra | آیت مباہلہ سے استدلال:                   | 0          |
| Yry | امامت علی کی دسویں دلیل:                 | 0          |
| ۲۲۷ | امامت علی کی گیارهویں دلیل:              | 0          |
| YFA | امامت علی کی بارهویں دلیل:               | 0          |
| ٦٢٩ | امامت علی کی تیرهویں دلیل:               | 0          |
| ۲۳۰ | امامت علی کی چودھویں دلیل:               | 0          |
| ۲۳۱ | امامت علی کی پندر هویں دلیل:             | 0          |
| Ymr | امامت علی کی سولہویں دلیل:               | 0          |
| Ymm | امامت علی کی ستر ہویں دلیل:              | 0          |
| Ymm | امامت علی کی اٹھارھویں دلیل:             | 0          |
| YM  | امامت علی کی انیسویں دلیل:               | 0          |
| ۲۳۹ | امامت علی کی بیسویں دلیل:                | 0          |
| ۲۴  | امامت علی کی اکیسویں دلیل:               | 0          |
| 40° | امامت علی کی بائیسویں دلیل:              | 0          |
| 4pm | امامت علی کی تئیسویں دلیل:               | 0          |
| 4rr | امامت علی کی چوبیسویں دلیل:              | 0          |
| Y12 | امامت علی کی پیسویں دلیل:                | 0          |
| Y12 | امام علی کی چیبیسویں دلیل:               | 0          |
| ۲۳۹ | امامت علی کی ستائیسویں دلیل:             | 0          |
| ۲۵٠ | امامت علی کی اٹھائیسویں دلیل:            | 0          |
| YAK | ا امر و على كي انتيسه بن دليل :          | $\bigcirc$ |

| المنتقى من مِنهاج السنة النبويه |
|---------------------------------|
|---------------------------------|

| شیعه مصنف کی تیسویں دلیل:              | O |
|----------------------------------------|---|
| امامت علی کی اکتیسویں دلیل:            | O |
| امامت علی کی بتیسویں دلیل:             | O |
| امامت على كى تىنتىسوىي دليل:           | O |
| امامت علی کی چونتیسویں دلیل:           | O |
| امامت علی کی پینتیسویں دلیل:           | O |
| امامت علی کی چھتیبویں دلیل:            | O |
| امامت علی کی سینتیسویں دلیل:           | O |
| امامت علی کی اڑتیسویں دلیل:            | O |
| امامت على كى انتاليسوس دليل؛           | O |
| امامت على كى چاليسويں دليل:            | O |
| امامت علی پر احادیث نبویه سے احتجاج:   | O |
| امامت علی کے اثبات میں دوسری حدیث:     | O |
| امامت علی کے اثبات میں تیسری حدیث:     |   |
| حدیث انتخلاف کی توضیح:                 | O |
| امامت علی کی چوتھی حدیث:               | O |
| امامت علی کی پانچویں حدیث:             | O |
| امام علی کے اثبات میں چچھٹی حدیث:      | O |
| ساتویں حدیث سے اثبات امامت علی:        | 0 |
| امامت علی کے اثبات میں آٹھویں حدیث:    | O |
| امامت علی کے اثبات میں نویں حدیث:      | O |
| امامت علی کے بارے میں دسویں حدیث:      | O |
| امامت علی کے اثبات میں گیار ہویں حدیث: | O |
| بار ہویں حدیث سے امامت علی کا اثبات:   | O |

## المنتقى من مِنهاج السنة النبويه

| شیعه کی مرویات نا قابل اعتماد بین:                                              | O |
|---------------------------------------------------------------------------------|---|
| ائمہ سے متعلق شیعہ کے بلند بانگ دعاوی:                                          | 0 |
| شیعه اور روایات کاذبه:                                                          | O |
| سیدناعلی صدیق اکبر ہیں موضوع روایت ہے:                                          | 0 |
| خلفاءار بعه کی امامت وخلافت:                                                    | 0 |
| سیدناعلی پر نواصب کے اعتراضات:                                                  | 0 |
| اصحاب ثلاثه ظاهراً و بإطناً صالح تنهے:                                          | 0 |
| اگر سیدناعلی خلیفه منصوص ہوتے تو خلافت صدیقی میں اپنے حق کا تقاضا کرتے۔ • • ۷   | 0 |
| سیدناعلی کے احوال سے آپ کی امامت پر استدلال:                                    | 0 |
| سیرناعلی کی اقارب نوازی:                                                        | 0 |
| سیرناعلی کا زمد و تقویٰ:                                                        | O |
| سیدناعلی کی کثرت عبادت:                                                         | 0 |
| سيرنا على أَعْلَمُ النَّاسِ شے:                                                 |   |
| فضائل شيخين:                                                                    | 0 |
| حديث 'أنَّا مَدِينَةُ الْعِلْمِ ' موضوع ہے:                                     | 0 |
| خلفاءار بعہ کے مسائل و فتاً وی میں موازنہ: ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | 0 |
| سیدنا علی علم نحو کے واضع تھے:                                                  | 0 |
| امام شافعی محمد بن حسن شیبانی کے شاگر دنہ تھے:                                  | O |
| شیعه کا مذہب مختلف مذاہب کا مجموعہ ہے:                                          |   |
| سیدناعلی علم تفسیر کے بانی تھے:                                                 | 0 |
| بقول شیعہ خرقہ بوشی کی ابتداء سیدنا علی نے کی تھی:                              |   |
| سیدناعلی کی فصاحت و بلاغت:                                                      |   |
| شیعه کا بیقول کہ صحابہ فتاوی میں سیدناعلی کی طرف رجوع کیا کرتے تھے: ۱۳۷         |   |
| شیعه کا قول که اعلی اُشجُعُ الناس تھے:                                          | 0 |

| المنتقى من مِنهاج السنة النبويه                                                             | C.             |
|---------------------------------------------------------------------------------------------|----------------|
| وفاتِ رسول کے بعد سیدنا صدیق کے کار ہائے نمایاں:                                            | O              |
| شیعه کا قول که شمشیر علی سے ارکان اسلام مضبوط ہوئے:                                         | 0              |
| بقول شیعه سیدناعلی نے بدر میں چھتیس کا فرقل کیے تھے:                                        | O              |
| غزوهٔ احد کے بارے میں شیعہ کی افتراء پردازی:                                                | 0              |
| غزوهٔ احزاب میں سیدناعلی کی شجاعت:                                                          | 0              |
| غزوهٔ خيبر ميں سيدناعلی کی شجاعت:                                                           | O              |
| غزوهٔ حنین میں سیدناعلی کی جلادت وبسالت:                                                    | 0              |
| اخبار بالمغيبات اورسيدناعلى:                                                                | 0              |
| سيدناعلى مستجاب الدعوات تھے:                                                                | 0              |
| سیدناعلی کی جنوں سے جنگ آ زمائی:                                                            | 0              |
| سیدناعلی کے لیے رجوع آفتاب:                                                                 | 0              |
| بعض انبیاء کے لیے رجوع آفتاب:                                                               | 0              |
| كوفه كا سيلاب اورسيدنا على:                                                                 |                |
| سيدناعلى جامع فضائل تھے:                                                                    |                |
| افضلیت شیخین کے اثبات کے دوطریقے:                                                           |                |
| ي فصل<br>ي فصل                                                                              |                |
| ائمًه اثنا عشره کی امامت کا اثبات:                                                          | <u> </u>       |
| خروج مهدی کی حدیثیں سیجے ہیں:<br>خروج مهدی کی حدیثیں سیجے ہیں:                              |                |
| و یں فصل                                                                                    |                |
| جریں ہے۔<br>اصحاب ثلاثہ کے بارے میں شیعہ کی دروغ گوئی: ۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔۔ | <del>` •</del> |
|                                                                                             |                |
| شیعه کا بیاعتراض که خلفائے ثلاثہ پہلے کافر تھے، پھراسلام لائے:٠٠٠                           |                |
| سیدہ فاطمہ کی خانہ تلاشی کا واقعہ من گھڑت ہے:                                               |                |
| سیدنا ابوبکر کی امارت حج کا واقعہ:                                                          |                |
| شیعہ کے نز دیک نماز تر اوت کے بدعت ہے:                                                      | O              |

| سا | فو | Ь | B |
|----|----|---|---|
|    |    | 5 | * |

| سیدنا ابو بکرصدیق کی امامت وخلافت کے دلائل:                                | O |
|----------------------------------------------------------------------------|---|
| بنوحنیفه کا ارتداد اورسیدنا ابو بکرصدیق:                                   | O |
| سیدناعلی نے وفات فاطمہ کے بعد ابو بکر کی بیعت کرلی:                        | O |
| ایک یا دواشخاص کی مخالفت انعقاد خلافت کے لیے مصر نہیں:                     | O |
| جیت اجماع کی بحث:                                                          | O |
| اجماع پر شیعه کے اعتراضات:                                                 | O |
| شیعه اقتداء شیخین کی روایت کے منکر ہیں:                                    | 0 |
| ﴿ لَا تَحْزَنُ إِنَّ اللَّهَ مَعَنَا ﴾:                                    | 0 |
| ز ریت تبره آیت کی مزید توضیح:                                              | 0 |
| احادیث نبویه سے سیرنا ابو بکر کی افضایت کا اثبات:                          | 0 |
| سفر هجرت میں سیدنا ابو بکر کی رفاقت:                                       | 0 |
| حزن ایمان کے منافی نہیں ہے:                                                | 0 |
| سيدنا ابوبكر كايقين و ثبات:                                                | 0 |
| آيت ﴿ وَسَيْجَنَّبُهَا الْأَتْقَلَى ﴾ سے شیعہ کا استدلال:                  | 0 |
| غزوهٔ بدر سے ابوبکر کے فرار کا واقعہ جھوٹ ہے:                              | 0 |
| شیعه کا په جھوٹ که ابوبکر ایک پیشه ورمعلم تھے:                             | 0 |
| ا مامت ابی بکر صدیق والٹی کے بارے میں رسول کریم مثالی ایم کی پیش گوئی: ۱۰۸ | 0 |
| د نیا کا ایک مثالی گروه                                                    | 0 |
| از منه قدیمه میں مثالی گروه کی تلاش:                                       | 0 |
| چین اور مثالی گروه:                                                        | 0 |
| حکماء بونان کی اس ضمن میں نا کامی:                                         | 0 |
| مثالی گروه اور سیدنامسیح علیّا:                                            | 0 |
| مثالی گروہ کے اسباب کمال:                                                  | O |

| نة النبويه    | المنتقى من مِنهاج الس             |
|---------------|-----------------------------------|
| ٨١٥.          | 🧿 بنی اسرائیل اور صحابه کا موازان |
| به کی شجاعت:  | 🔾 میدان حرب وضرب میں صحابہ        |
| ف پیندی:      | 🔾 حالت امن میں صحابہ کی انصاف     |
| ۸۱۷           | 🔾 صحابہ کے اخلاق جلیلہ:           |
| الم کی شهادت: | ••                                |
|               | 🔾 نظہور اسلام سے قبل عربوں کی     |
| عا انتخاب:    | 🔾 بعثت نبوی کے لیے عربی قوم ک     |
| Arr           | •                                 |
| فقدان:        | 🔾 اقوام عالم ميں اخلاق عاليه كا أ |